
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 12 (2003)

Artikel: Teufelsmacht und Hexenwerk : Lehrmeinungen und Exempel in der
"Magiologia" des Bartholomäus Anhorn (1616-1700)

Autor: Brunold-Bigler, Ursula

Kapitel: 1: Das Wirken des Teufels und das Wesen der Sünde

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEHRMEINUNGEN UND EXEMPEL

1. DAS WIRKEN DES TEUFELS UND DAS WESEN DER SÜNDE

Lehrmeinung: Einziges Ziel des Teufels ist es, den Menschen in die Sünde

zu verstricken und in die Hölle zu stürzen. Kaum ist eine Sünde
bekämpft, triumphiert sogleich die nächste. Alle Sünden erzürnen Gott und
sind Ursache der göttlichen Strafe. Nur Jesus Christus kann die Sünden der
Menschen besiegen. Zu den Sünden, die zur Zeit die Herzen der Menschen
einnehmen und Gottes heiligen gerechten Zorn reizen, gehören besonders:
1. der schändliche und schädliche Atheismus,
2. der betrügerische Pseudo-Politicismus oder das falsche arglistige,

Freundschaft und Gerechtigkeit vortäuschende Weltwesen',
3. der leichtsinnige Aberglaube und
4. die den wahren Gott verleugnende und dem Teufel dienende Zauberei2.

Der Aberglaube und die Zauberei sind zwei dem Menschen an Leib und
Seele höchst schädliche Laster und einander so verwandt, dass der alte
Lehrer Tertullian sie nicht zu Unrecht zwei Schwestern genannt hat3. Der
Aberglaube findet sich teils in der Religion, teils in bürgerlichen und
weltlichen Angelegenheiten. Aberglaube in der Religion meint einen Gottesdienst,

der nicht auf dem heiligen göttlichen Wort gründet, sondern
demselben zuwiderläuft. Der Aberglaube im weltlichen Leben bedeutet die
eingebildete Kraft und Wirkung einer Sache, die sie weder nach der Natur
noch nach der Verordnung Gottes haben kann4. Den geistlichen Aberglauben

lassen wir hier gänzlich unberücksichtigt, weil wir niemandes Religion

1

Anhorn, Magiologia, a Vir. Die Wissenschaft von der „Weltweisheit" oder „politischen"

Klugheit sollte sich erst im protestantischen Deutschland der 1680er Jahre zunehmend

entwickeln. Nach dieser neuen Auffassung lehrte das Gleichnis von den anvertrauten
Pfunden (Lk 19,11-25), dass es eine Pflicht des Christen sei, in der Welt eine Stellung zu
finden, wo die ihm von Gott geschenkten Gaben zum Wohl der Allgemeinheit verwendet
werden könnten; Knight, Populärliteratur, 940. - Nach der alten Auffassung, die Anhorn
vertrat, war die Gesellschaftsordnung von Gott vorbestellt, und jede Anstrengung zur
Verbesserung der gesellschaftlichen Position musste demnach als Sünde gelten.
2 Anhorn, Magiologia, 5; Quelle: Anhorn verweist auf sein Werk Pseudo-Christianus
revelatus & emendatus.
3 Anhorn, Magiologia, 6.
4 Nach Thomas von Aquin war Aberglaube ein Laster, „das der Gottverbundenheit durch
die Überschreitung des Masses entgegengesetzt ist, mit der einer göttliche Verehrung
erweist, wem es nicht gebührt oder wie es sich nicht gebührt"; Thomas von Aquin, Summa
theologiae II. II. 92, 1; Zitat bei DAXELMÜLLER, Zauberpraktiken, 124.

63



MAGIQLOGIA*
Cftvtjtlî(§e fkmun

filt Pern

Wetten »MD ÇeicfjenCeuteiî/ eon tum
S8unï>ber gaiibmic mit Dem £cttfcl : s?ort

jben <?e{xim<n ©elfteren/ QößeMrfagen / Joofen ptib
©pitié» : wir ôen ©ließen / J&cffMgifen »nP SBaflerprob;
Pott Pepî £aPett in Pas 2(jai 3ofap!;at/mtP Glutril Per m
raerPte» &kf}ttam. ©onPerSauFIm't) / ©erWlnttwigtmb
©ccttjanPlnttg Per CÜ?cnfd)en jn£&ier;©onPer|)e;ren
ielceiten/ ©erfamlung/ $to&fodlén/©eôsdtfaff/ ©Setter*
mac&en/fettt »nP ©iep betätigen. ©on Pem Sftcfteffhi.
pfen/©tel)(îafln>ftTctt/gteff|"cf)te|Ten/ ©cgnen/ SD/agnelt/
ft6e«ur/»iiP Ädnigltdjem ÄropftKiien, ©on Pec tpaff«#
wer$unft/@d)aj graben/ SMmnett/ SJidjtmet)/ ©efjfatu

gen brfc&wecren cnP Kebgifflcn- ©on Pent ©remel Pes

Sauberep/Per gauberer ©Irait / onP ntttgiig»
betl Per Skfe&rung jn Soll»

©er fûrœtpgen c3£elf jtmi SM /
onP ©ttPemeifung fürgefteß

£)urd» Bartholomaeum 2fnftorn / (Pfärftftt fat
Csangeliftfjen $ip$«nPnP@emeittP in ©iitfoförH.

Q52t0i ©erruff
leo 3o^nn Sßfcwr. i 6 7 4,



GLB
M AGIOLOG ÏA

iff:

iWitftf œcrtcÇt

Ä&rvi «"« >o»

§Sf6frgJ«u6ett
«nî> §aufcrcp.

©er ÎSMt/ ejjtte einige pa&on wk

®»r#

PHI LONEM

Â lï GII S T JE RAtïRACORlîM,
g)n\ât$ 3^«nn ,%tmk§ SRagcr.

gitfStt&êj!

§&ate{>i«g nî«rtitt wi» 3f»f.

3m 3«§t <E£rp«lj« g#/



und Gottesdienst tadeln, sondern die allen Religionen gemeinsamen
abergläubischen Laster im weltlichen Leben strafen wollen.
Die Ursprünge des Aberglaubens sind folgende: 1. der leidige Satan, der
die Sinne der Ungläubigen so verblendet hat, dass sie nicht mehr das helle
Licht des Evangeliums noch die Werke Gottes in der Natur, denen er ihre

Wirkung, Kraft und Ziele nach seinen Massstäben gesetzt hat, erkennen
können5, 2. die verderbte in ihren Hirngespinsten eitel gewordene Natur
der Menschen und ihre Unfähigkeit, die göttlichen Dinge zu beurteilen6, 3.

der Geiz, mit welchem die Simonisten, Bileamsgesellen und Judasbrüder
an den Seelen unschuldiger Menschen hantieren7, 4. Babylon, die Mutter
der Hurerei und aller Gräuel auf Erden8, 5. der Teufel, der das Unkraut des

Aberglaubens vor Zeiten unter die Heiden gesät hat. Dies vermag nicht zu
wundern, denn es mangelte jenen am Schatz des göttlichen Evangeliums.
Es erstaunt indes sehr, dass dieses Unkraut so schwer aus dem Acker der
christlichen Kirche ausgerissen werden kann, obwohl Gott den Aberglauben

ernstlich verboten hat9.

Fundstelle: S. a IIIv-9.

Exempel vom Wirken des Teufels

1. Der Teufel brachte Kain, Ham, den ägyptischen Pharao, Saul, Achito-
phel und Judas in seine Gewalt; er betrog Lot, Aaron, David und Salomon.
Petrus und die übrigen Apostel unterlagen ebenfalls seinen Anfechtungen.
Fundstelle: S. a IIIv.

Exempel vom Wesen der Sünde

2. Die Sünde ist wie die vielköpfige, giftige Wasserschlange, die im
Lerneischen See lebt: schlägt man einen ihrer Köpfe ab, so wachsen auf der
Stelle zwei nach.

Fundstelle: S. 1; Quellen: Naucratis; Zenodot; Heraklit.

5 Anhorn, Magiologia, 7; Quellen: Off 12,9; 2. Ko 4,4; Jes 5,12; Wsh 11,22. Der
Barockdichter Johann Jakob von Grimmelshausen lässt in diesem Sinne seinen Helden Sim-

plicius aus Ehrgeiz und Hochmut die Lehre des frommen Einsiedlers vergessen, nach der es

gilt, die vom Schöpfer den Geschöpfen gesetzten Grenzen zu bedenken und zu respektieren;

Stockinger, Invidia, 37.
6 Anhorn, Magiologia, 7; Quellen: Rö 1,21; 1. Ko,2,14.
7 Anhorn, Magiologia, 7; Quellen: Apg 3,23; 2. Pt,2,3f.
8 Anhorn, Magiologia, 7; Quelle: Off 17,5.
9 Anhorn, Magiologia, 7; Quelle: Deu 18, 10-12.

66



3. Wie Herkules der Lerneischen Wasserschlange den Meister gezeigt hat,
zertritt Jesus Christus der höllischen Schlange den Kopf.
Fundstelle: S. 2; Quellen: Jes 53,5; Heb 9,14; 1. Jh 1,7.

4. Die Sünden sind wie die Büchse der Pandora, der Ursprung allen Übels.

Fundstelle: S. 4.

2. DAS WESEN DER TRÄUME

Lehrmeinung: Natürliche Träume entspringen rein natürlichen Ursachen
wie starken Einbildungen, Gemütsneigungen oder den Tagesgeschäften.
Eine andere Ursache ist die Komplexion, die Beschaffenheit des Leibes. Je

nach der Feuchtigkeit, die die Oberhand im Körper hat, fallen die Träume
aus10.

Göttliche Träume sind solche, in denen Gott im Alten Testament seinen

Dienern, aber auch Gewaltherrschern seinen Willen geoffenbart hat. Gott
spricht in den von ihm geschickten Träumen auf dreierlei Weise: 1. nur in
Bildern, 2. der Empfänger hört nur seine Stimme, 3. der Empfänger sieht
ein Bild und vernimmt zugleich die Stimme Gottes.
Teuflische Träume sind solche, in denen der Teufel sich während des
Schlafes der menschlichen Einbildungskraft bemächtigt. Dadurch verführt
er die Menschen zur Abgötterei und zu allerlei Lastern. Es gibt zweierlei
Gattungen teuflischer Träume: 1. absichtlich mit gewissen Worten und
Zeremonien vom Teufel erfragte Träume und 2. ungefragt vom Satan
geschickte Träume".
Vermischte Träume entstehen teils aufgrund der körperlichen Disposition,
teils aufgrund göttlicher oder teuflischer Eingebung. Teuflische Träume
sind als Verhängnis Gottes sehr zahlreich, während göttliche Unterwei-
sungs- und Weissagungsträume mit dem Neuen Testament ein Ende
gefunden haben12.

10 Die Theorie vom Einfluss der vier Körpersäfte gelbe und schwarze Galle, Wasser und
Blut auf die Träume geht auf den Zisterziensermönch Aicher von Clairvaux (12. Jahrhundert)

zurück; Harmening, Superstitio, 114.
'1 Diesen Träumen liegt nach Thomas von Aquin ein ausdrücklicher {pactum expressum)
oder stillschweigender Vertrag {pactum taciturn) mit dem Teufel zugrunde; Harmening,
Superstitio, 115f. und Baumann, Aberglaube Bd. I, 365.
12 Eine ähnliche Auffassung von den Träumen bei Melanchthon und Goltwurm; Deneke,
Goltwurm, 137. Siehe auch DaxelmÜller, Disputationes curiosae, 93 und ders.,
Zauberpraktiken, 125. Die Kategorisierung von Träumen in solche natürlichen, göttlichen und
teuflischen Ursprungs findet sich schon bei Thomas von Aquin.

67


	Das Wirken des Teufels und das Wesen der Sünde

