
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 12 (2003)

Artikel: Teufelsmacht und Hexenwerk : Lehrmeinungen und Exempel in der
"Magiologia" des Bartholomäus Anhorn (1616-1700)

Autor: Brunold-Bigler, Ursula

Kapitel: Einführung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINFÜHRUNG

Der Eifer um dein Haus hat mich gefressen: Biographische und
historische Kontexte der Magiologia

Bartholomäus Anhorn wurde am 16. Januar 1616 als Sohn des reformierten

Pfarrers Daniel Anhorn und der Verena Gansnerin in Fläsch geboren1.
Am 8. Oktober 1621 floh Daniel Anhorn mit seiner Familie vor den später
in Graubünden einfallenden österreichischen Truppen des Erzherzogs
Leopold nach Zürich, wo sich die Flüchtlinge 13 Wochen aufhielten. Das
Wissen, dass die Österreicher und die mit ihnen verbündeten Spanier
besonders den Prädikanten nach dem Leben trachteten, hatte Daniel Anhorn
zum Verlassen der Heimat bewogen. In der handschriftlichen Familienchronik

der Anhorn legt denn auch eine knappe Notiz davon Zeugnis ab,
dass Flucht und Rettung in höchster Not auch im Leben Bartholomäus
Anhorns des Älteren (*1566), Grossvater des Jüngeren, einstiger Pfarrer
von Maienfeld und Chronist der Bündner Wirren2, gestorben 1640 in der

Emigration im appenzellausserrhodischen Gais, konstituierende Elemente
bildeten: Diser gute Herr Anhorn war von wegen der Püntnerisehen Unruhen

und blutigen kriegen hin und wider getriben, von hauß und heimath
etliche mahl verjagt, und allwegen durch die Göttliche Vorsehung errettet
L..]3.

Grossvater und Vater Anhorn müssen den Enkel und Sohn Bartholomäus

schon früh im Deuten der überall in der Natur zu entdeckenden Pro-
digien eingeübt haben. Ein solches Unheil verkündendes Vorzeichen am

1 Die biographischen Angaben basieren auf folgenden handschriftlichen und gedruckten
Quellen: Burgerbibliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91: Anhorniana samt Hm Rector Meyer
sei. von Wintherthur eigenhändig-kurtzer Biographia, 4. Dec. 1698 scripta. Mein Dank geht
an Ursus Brunold und Lorenz Heiligensetzer für ihre Transkription der handschriftlichen
Quellen; Leu, Hans Jacob: Allgemeines / Helvetisches / Eidgenössisches / Oder
Schweitzerisches Lexicon [...], I. Theil, Zürich 1747, 229-231; Wenneker, Anhorn, Bartholomäus
d.J., in: BBKL Bd. XV, Sp. 30-34; DERS.: Reformierte Bündner; STREIN, Bartholomäus
Anhorn; SCHÄR, Bartholomäus Anhorn.
2 Barth. Anhorn's Püntner Aufruhr im Jahr 1607. Nach dem Manuscript hrsg. von
Conradin v. Moor, Chur 1862 und ders.: Graw-Püntner-Krieg, 1603-1629, nach dem
Manuscript zum ersten Male hrsg. von Conradin v. Moor, Chur 1873. Zu den Bündner
Wirren siehe Färber, Silvio: Politische Kräfte und Ereignisse im 17. und 18. Jahrhundert,
in: Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 2, Chur 2000, 127-135.
3

Burgerbiliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91: Anhorniana fol. lv, Auszug aus Autobiographie

Anhorns.

9



Himmel brachte er denn auch im Nachhinein gemäss der Familientradition
mit dem Einfall der Österreicher, der Ursache des drei Generationen
betreffenden familiären Traumas, in Verbindung: Anno 1621. hat man in der
hohen Rhcetia, in der Herrschajft Meyenfeld / den 2. Tag Septembris,
Abends umb 9. Uhren / gegen Osten einen hellen Glanz / alß wann es
Vollmond were / gesehen aufgehen / welcher etliche fewrige und flammende

Wulken gefolget / die wie z.wey mit einanderen streitende Kriegsheer
anzusehen gewesen. Dieses Fewr-zeichen hat die ganze Nacht durch / bis

morgens umb 4. Uhren gewäret / und ist von sämptlichen Einwohneren der

Herrschafft Meyenfeld / meinem geliebten Vatter / und Alt-Vater / alß
Pfarrern der Orten / wie auch von Hn. Obersten / Hauptleuten / Offlcirern
und ganzen Zürcherischen Regiment / welches damahls daselbsten in

quartiren gelegen / mit grossem Schreken und Verwunderung gesehen
worden. Bald darauff/ nemlich den 3. Novembris, gemelten Jahrs / ist die
hohe Rhcetia, von einem Oestereichischen Kriegsheer überzogen und

eingenommen worden4.

1622 erhielt Daniel Anhorn das Pfarramt in Affeltrangen, ein Jahr später

jenes in Sulgen, ebenfalls im Kanton Thurgau, wo er 1635 der Pest

erlag. Im Bewusstsein der hohen Ansteckungsgefahr bei Krankheitsbesuchen

hatte er bereits 1629 grassante Lue sein geistlich Testament aufgesetzt,

in welchem er den weltlichen und kirchlichen Obrigkeiten der Stadt
Zürich seinen strebsamen Sohn Bartholomäus weiterhin ihrem Wohlwollen

mit folgenden Worten empfahl: Dannethin danke Jch in tieffester Un-

derthänigkeit meinen Gnädigen Herren, Gaistlichen und Weltlichen der
Loblichen Statt Zürich, daß sie mich auß Pündten Vertribnen, als einen
der Ihrigen auffgenommen, und nun das ander Mahl mit ehrlichen Diensten

versorget: Auch das Jährliche Stipendium der R 40 und sidher Meinem
Sohn das Beneficium 4 Panum et assium gnädigst gegeben. [...] Man mein
betrübte Wittfraw und hinderlaßne unerzogene [= unmündige] Kinder
weiter in Gnaden für befohlen haben wolle, sonderlich meinen Bartho-
lomceum beförderen, weil er schon so viel gecostet und so hoch in Classi-
bus gestigen, daß Er Cursum Studiorum vollenden, und also seiner Mutter
und Geschwüsterigen succurieren könne5.

4 Anhorn, Zorn-zeichen, 80f.
5 Staatsarchiv Zürich A 369.11: Acta oder Historische Erzehlung deßen, was paßiert
zwüschen den Erben Herren Bartholome Anliorns Seligen, gewesnen Pfarrers zu Elsaw,
nach seinem Seligen Hinscheid, vom 6. Julii 1700 bis in den Monat September 1702, auf-

10



Bartholomäus, der sich aufgrund seiner zahlreichen Veröffentlichungen
einen bleibenden Namen schaffen sollte, hatte 1625 in Zürich die sechs-

klassige Lateinschule, das Collegium humanitatis, begonnen, die er im
Herbst 1630 beendete.

Die unterrichtenden Geistlichen warnten in der Lateinschule die Neun-
bis Vierzehnjährigen, gestützt auf die Autorität der Bibel (Mk 16,17; Mt
17,21; Lk 10,17)6 vor dem Wirken des Teufels und exemplifizierten an

geistig verwirrten Patienten des Spitals, dass die Menschen vom Teufel
leibhaftig besessen7 werden können: Da ein besessener Baurenknab / auß
welchem der Teuffei allerley Sprachen geredt / und den Patienten übel
geplaget / in dem Hospital daselbst auffenthalten / täglich von den Geistlichen

besuchet / und in Kirchen und Schulen das gemeine Gebet zu Gottfür
ihne verrichtet worden: Bey welchem anlaß der Hochgelehrte Alte Theo-

logus Heinricus Ernius8, Sei. Ged. eine überauß gelehrte Disputation von
dieser Materi / in der hochoblichen Schul Zürich / nach dem Herbst-
Synodo gehalten hat9.

Während des Winters 1631, also als Fünfzehnjähriger, vertrat er seinen
Vater als Lehrer in der Schule von Sulgen. 1632 nahm er an der Universität

Basel das Studium der Theologie auf und wurde 1634 zum Magister
promoviert. Im selben Jahr, während der immer noch andauernden Bündner

Wirren, erfolgte die Aufnahme des Achtzehnjährigen in die Rätische

Synode, die Heirat mit Katharina Högger von Gais sowie der Antritt des

Pfarramts in den Prättigauer Gemeinden Grüsch und Seewis.
In der Rückschau auf seine nur einjährige Amtszeit in den beiden

Bündner Gemeinden berichtet Anhorn, durch Hunderte von Buchexempeln
vorgeprägt und gelenkt, auch von den in seinem Alltag erfahrbaren
Machenschaften des Teufels. Vor allem wenn der Mensch sich selber mit
Fluchen, Schwören und Gotteslästerung dem Teufel verpfände, erlaube

fgesezt von Bartholome Anhorn Filio pro tempore Pfarrer zu Someri und Amerischweil im
oberen Turgew.
6 Anhorn, Zorn-zeichen, 352.
7 Zu historischen Erklärungsmodellen und Therapieformen von „Besessenheit" siehe

Barwig/Schmitz, Narren, 244-252.
8 Es handelt sich um den reformierten Pfarrer und Schulmann Heinrich Erni (1565-1639),
seit 1601 Professor für Philologie am Collegium humanitatis in Zürich, seit 1611 Professor
der Logik am Zürcher Carolinum, seit 1612 Professor der Theologie und Chorherr; Karin
Marti-Weissenbach; Erni, Heinrich, in: Historisches Lexikon der Schweiz (elektronische
Version vom 13.8.2002).
9 Anhorn, Zorn-zeichen, 353f.

11



Gott dem Teufel, den Menschen durch Gespenster Gewalt anzutun, wie
folgendes Exempel beweise: Anno 1634. Hat ein Soldat aujf Seewis im
Rhcetigöw / welchen ich wolgekennet / under dem Spielen grewlich
geflucht / deme ist zu Nacht ein Gespenst erschienen / hat ihne von seinem
Weib auß dem Bett genommen / und darvon führen wollen. Das Weib aber
hat ihme annoch mit Ruffen / Schreyen und Bütten / under dem Fenster
errettet. Drey Wuchen hernacher ist dieser Gesell / in einem mutwillig
angefangenen Duell erstochen worden / und also ohn zweifei / an seinen

Ort hingegangenl0.
Im zweiten aus Graubünden stammenden Erfahrungsbericht mit einem

Teufelsgespenst wurde ein Mann von diesem sogar in die Irre geführt:
Massen ein solches Exempel sich Anno 1616. den 16. Tag Jan. in der
hohen Rhcetia, mit einem Namens Jacob Wigelin von Meyenfeld / begeben /
welcher naher Chur gewolt / und von seinem vermeinten Reiß-Gefärten /
ohngemerkt in eine Wildnuß ob Zizers / gegen dem alten zerstörten Schloß
Rauch-Asper-mont genent / verführet worden / da er sich endtlich alß sein

Reißgefährt neben ihme verschwunden / in dem Schnee stehend befunden /
auß welchem er nicht mehr kommen mögen / sondern darinnen bleiben
müssen / biß er 8. Tag hernacher von einem Geyß-Hirten / aujf sein vielfel-
tiges Ruffen und Schreyen errettet / und alß er heimgebracht worden / hat
man ihme seine beyde erfrorene Bein abstossen müssen. Als eifriger Geistlicher

mochte Anhorn seiner Leserschaft den Wahrheitsbeweis dieses E-

xemplums nicht schuldig bleiben: Ich / Author, dieses Büchleins / hab
diesen Mann Anno 1635 annoch gekennet / und ojftmahls mit ihme
geredtEines jedoch steht unumstösslich fest: Auch wenn viel tausend
ehrliche Persöhnen, Männer und Weiber Gespenster gesehen, gehört, ja deren
Gewalt am eigenen Leib erlebt und erlitten haben, so hat diese tägliche
Erfahrung nichts und aber nichts zu bedeuten, wenn nicht gelehrte Autoritäten

wie der Theologe Ludwig Lavater (1527—1586)12, der Ratskonsulent
und Prokanzler Philipp Camerarius (1537—1624)13, der Theologe und E-

thikprofessor Conrad Dieterich (1575—1639)14, der Jurist Johannes

Wolphius 1537—1600)15 und der Bischof von Volturara, Simone Maioli

10 Anhorn, Zorn-zeichen, 348, 349.
11

Anhorn, Zorn-zeichen, 304f.
12 Landwehr, Lavater, 121-138.
13 EM Bd. 2, Sp. 1158-1160 (Artikel von Ernst Heinrich Rehermann).
14 BBKL Bd. 1, Sp. 1296-1297 (Artikel von Friedrich Wilhelm Bautz).
15 Brückner, Historien und Historie, 92.

12



(um 1520-1598)16, einer von Anhorns bevorzugten Autoren, vorgehend
die Existenz von Gespenstern bewiesen haben17.

Im November 1635 erfolgte Anhorns Wahl zum Pfarrer von Hundwil
(Kanton Appenzell Ausserrhoden). Am 12. Mai 1637 erhielt er samt seiner
Frau Katharina und dem 1635 geborenen Sohn Bartholomäus das Bürgerrecht

der Stadt St. Gallen, weil er das wegen der hohen Ansteckungsgefahr
unbeliebte Amt des Pestpredigers übernommen hatte; 1638 wurde er
Stadtpfarrer von St. Gallen, ohne jedoch dem offiziellen Kollegium der

Stadtpfarrer anzugehören.
Bereits während seines zwölfjährigen Wirkens in St. Gallen begann er

mit der Arbeit an seinem Opus maximum, dem neunbändigen Theatrum
concionum sacrarum topicum}8, dessen erster Band 1670 im Eigenverlag
erschien. Durch eine Bürgschaft für seinen Schwager und seinen Bruder
geriet er in finanzielle Schwierigkeiten, was ihn 1649 veranlasste, dem Ruf
der vom Dreissigjährigen Krieg zerstörten reformierten Kirche der
Kurpfalz zu folgen. Es galt nämlich, die einstige calvinistische Vormacht und

später vom katholischen Bayern besetzte Kurpfalz wieder der reformierten
Konfession zuzuführen. Anhorn bekleidete in Mosbach nicht nur das Amt
des Pfarrers, sondern auch den verantwortungsvollen Posten eines Inspektors.

Die 18 vom Kurfürsten ernannten Inspektoren fungierten zwischen
dem kurpfälzischen Kirchenrat in Heidelberg und den Ortsgemeinden,
indem sie das geistliche Aufsichtsamt über ihren Pfarrsprengel wahrnahmen19.

Eine wichtige Aufgabe fiel ihnen des Weiteren bei der Neubesetzung

von Pfarrstellen zu. Anhorn besetzte 33 Pfarrstellen neu, wirkte bei
der Wahl von drei Inspektoren mit und weihte 24 Kirchen für den Gottesdienst

der Reformierten20. Während seiner Mosbacher Zeit wurde Anhorn
von persönlichem Leid nicht verschont: Am 15. Februar 1655 starb nach

langer Krankheit und der Geburt eines toten Kindes seine Frau Katharina.

16 Brückner, Historien und Historie, 95-98.
17 Anhorn, Zorn-zeichen, 303. Zur Lenkung und Kategorisierung von Realität und
individueller Wahrnehmung durch das exemplarische Denken siehe DAXELMÜLLER, Literarisierte
Mündlichkeit, 133-142.
18 Das Werk beinhaltet, nach den Grundwahrheiten geordnet, die Summe der in der Schrift
vorgefundenen gesamten Heilsauffassung und Sittenlehre der reformierten Kirche. Anhorns
Vorlage bildeten die erstmals 1521 erschienenen Loci communes des Philipp Melanch-
thon; dazu Brückner, Historien und Historie, 54-63.
19 Wenneker, Reformierte Bündner, 270.
20 Strein, Bartholomäus Anhorn, 106-108.

13



Am 16. August desselben Jahres heiratete er Justina Hiller, die Tochter des

damaligen Bürgermeisters von St. Gallen21.

Was als Karriere im Ausland einst so glänzend begonnen hatte, sollte
10 Jahre später ein unrühmliches, abruptes Ende finden. Ein Eintrag in der
Familienchronik der Anhorn hält für die Nachkommen kurz und bündig
fest: da ward er Pfarrer zu Mosßbacli 1649, ward daselbsten beurlaubet,
weil er des Curfürstl. Concubinatum mit der Dägenfeldin refutiert und
improbiert 165921.

Der Jurist Johann Friedrich Böckelmann hatte 1659 in seiner
Inauguraldissertation unter anderem die Ehescheidung des Kurfürsten Karl Ludwig

von der Pfalz von Charlotte von Hessen-Kassel legitimiert mit der

Begründung, der Einsegnung der Ehe durch einen Geistlichen sei keine
Rechtsbedeutung beizumessen, weil es sich dabei bloss um eine Zeremonie

und eine Gewohnheit handle. Anhorn sah in diesem Angriff auf die
bestehende christliche Ordnung und im Konkubinat des Fürsten mit Luise
Degenfeld ein Werk des Antichrist. Unter dem Pseudonym Parrhesius
Philalethes gaben er und sein Amtsbruder Johann Jacob Meyer eine satirische

Schrift23 heraus, in welcher sie mit ihrer Meinung nicht hinter dem

Berg hielten und zudem Böckelmann einen kriecherischen Schmeichler
nannten. Da der Buchdrucker in Heilbronn die Namen der Autoren
bekanntgab, wurde Anhorn verhaftet - Meyer war inzwischen bereits nach
seiner Heimatstadt Winterthur abgereist und konnte deshalb nicht belangt
werden - und auf das Heidelberger Schloss gebracht. Aufgrund der besonderen

Milde des Kurfürsten wurde er zwar nach zwei Wochen Haft auf
freien Fuss gesetzt, doch hatte er den Inhalt der Schrift im Beisein der
Regierungs-, Hofgerichts- und Kirchenräte öffentlich widerrufen müssen.

21 Strein, Batholomäus Anhorn, 108.
22 Burgerbiliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91: Anhorniana fol 7r, Generationenabfolge
Anhorn.
23 PARRHESIUS Philalethes: Kriegricus Hircander, omnibus bonis faetens et exosus: sive
JohannesFridericus Böckelmannus disputatione [...] putidas [...] assertiones,
contra...potestatem ecclesiasticam [...] evomens, Satyrico; [...] depexus et ad meliorem mentem
invitatus, o. O. 1659. (Österreichische Nationalbibliothek, Wien, Signatur: 133430-B.Alt
Mag). Unter demselben Pseudonym erschien schon Anhorns erstes Werk Parthenia, Pome-
ridos continuatio: ein New Comoedien Spiel, darinn abgebildet wirdt die blutige Hochzeit
der schönen Parthenia, vnd daraufffolgende Straffe deß vngütigen vermeynten Bräutigams
Contitii: nebenst deß Tapjfern Agathanders Heldenthaten, die er den hochbedrengten
Nypfen im Alemannischen Lande zu gut in Schneller Eyl verrichtet hat [...] o. O. 1632.

14



Noch schwerer allerdings setzte ihm der Verlust seines einflussreichen
Amtes zu24.

Nach zweijährigem Aufenthalt als Privatperson in Mosbach trat Anhorn
am 27. März 1661 das Pfarramt in der thurgauischen bikonfessionellen
Gemeinde Bischofszell an; am 2. September 1662 heiratete er Sabina Stu-
der von St. Gallen, seine dritte Frau. Es folgten Jahre der konfessionellen
Streitigkeiten25, aber auch bewunderungswürdigen literarischen Schaffens26.

Veranlasst durch die Häufung viel böses bedeutender Zeichen21 in den
Jahren 1664/65, nämlich Kometenerscheinungen, stellte Anhorn unter
andrem eine bis anhin von der Forschung kaum zur Kenntnis genommene
Kompilation sogenannter Prodigien28 zusammen, ungewöhnliche
Naturerscheinungen wie Kometen, Erdbeben, Unwetter, Überschwemmungen,
Blut-, Stein- und Feuerregen, Sonnen- und Mondfinsternisse, Missgeburten

bei Menschen, Tieren und Pflanzen, Bergstürze, Brandkatastrophen,
grosse Unglücksfälle wie die Explosion des Pulverturms zu Mecheln, aber
auch die Erscheinung teuflischer Gespenster.

Gemäss der Lehre der Schrift sollten die Menschen eifrige Beobachter
der Natur werden und untereinander das Gespräch auf die Zornzeichen
Gottes und die ihnen folgende göttliche Strafe lenken. Um prodigienbezo-
genes Denken und Reden fördern und im Alltag einüben zu können, stellte
Anhorn zu diesem Zweck in seinen Zorn-zeichen einen entsprechenden
Fragekatalog zusammen: Ach mein lieber Freund / hastu auch die Zornruten

Gottes gesehen Hastu auch gehöret / wie hin und wider Fewrzeichen
in dem Lufft erschienen Hastu angemerket / wie die schröklichen Sturmwinde

/ alß vorbotten grösserer Straffen / das verschienene Jahr / grossen
Schaden gethan Haben dich die mit Bliz und Donner schiessenden Stral-
pfeile niemahlen erschrekt? Was hastu für Gedanken gehabt / wann du die

grosse Ergiessung der Wasseren / so schreklich daher brausen / gehöret
und gesehen hast?29

24 Strein, Bartholomäus Anhorn, 109f.; Wennecker, Reformierte Bündner, 272.
25 Volkland, Konfessionelle Grenzen, 371.
26

Umfangreiche Bibliographie bei Wenneker, BBKL-Artikel Bartholomäus Anhorn.
27 Anhorn, Zorn-zeichen, unpaginierte Vorrede.
28 Siehe EM Bd. 10, Sp. 1378-1388 (Artikel Prodigien von JÜRGEN Beyer).
29 Anhorn, Zorn-zeichen, 17.

15



Anhorns Prodigienschrift steht buchgeschichtlich im engeren Kontext
einer während der Jahre 1664/65 gesteigerten Produktion von
Kometenschriften30. Nicht nur Anhorns Prodigienschrift und sein Kometenbuch
Wachende Rut von 1681, sondern auch seine Magiologia muss im weiteren

historischen Umfeld der grossen Krise des 17. Jahrhunderts und deren

sozialpsychologischen Folgen positioniert werden. Zu den Letzteren zählen

das gesteigerte Endzeitbewusstsein31, die kollektive Anspannung, die

Angst vor Gottes Zorn und vor Gottes Scharfrichter, dem Teufel, und
seinen Flandlangern.

Seit dem ausgehenden 16. Jahrhundert hatten sich in Europa nämlich
allgemein die Lebensbedingungen verschlechtert. Hingewiesen werden
muss dabei auf «die Mißernten und die Hungersnöte der 1570er, der
1580er und der 1590er Jahre, auf den 1600 einsetzenden Niedergang der

gewerblichen Produktion und des Fernhandels, auf die steigenden sozialen

Spannungen, die sich vom späten 16. bis ins frühe 18. Jahrhundert in einer
fast nicht abreissenden Serie von lokalen Unruhen auswirkten. Ausserdem
kam es im 17. Jahrhundert zu verschiedenen Bürgerkriegen sowie zu jenen
grossen Kriegen, an denen viele Staaten beteiligt waren und in deren Verlauf

Tausende von Menschen getötet und Abertausende obdachlos
wurden32.»

Niemand kannte die Art der zukünftigen göttlichen Strafe zum voraus,
nämlich ob der Komet oder ein anderes Prodigium theure / hunger/ [...]
Königstod / undertrukung der regimenten / Veränderungen der Königreichen33

oder Krieg mit rauh / brand / und Landsverderben / mit unleidenli-
cher theils Leibs / theils Seelen-tyranney / und mit schröcklichem Pestilen-
zialischem Sterbend34 bedeute. Dennoch boten die äusserst beliebten Pro-

digienschriften, die von vergangenen, das heisst überwundenen und
überwindbaren Schrecken berichteten, Orientierungshilfe durch die Ungewiss-
heit der Zukunft an, zumal die Kompilatoren nicht nur von Gottes Zorn
und Strafe, sondern auch von seiner Gnade und Rettung in höchster Not zu
berichten wussten.

30 Die Jahre 1664/5 zeichnen sich durch eine Häufung von Kometenflugschriften aus;
erhalten geblieben sind 130 verschiedene Titel; Lehmann, Kometenflugschriften, 183.
31

Theologische Realenzyklopädie Bd. X, hrsg. von Gerhard Krause u. Gerhard Müller,

Berlin, New York 1982, 310-334 (Artikel Eschatologie von ULRICH ASENDORF).
32 Lehmann, Kometenflugschriften, 690.
33 Anhorn, Wachende Rut, 42.
34 Anhorn, Wachende Rut, 5.

16



Da sich für die permanent krisengeschüttelten Menschen des 17.

Jahrhunderts ein Zusammenhang zwischen Desaster und Kometenerscheinungen

als offensichtlich herausgestellt hatte, wurden die gesichteten Schweifsterne

vor allem nach dem Dreissigjährigen Krieg genauestens registriert35.
Anhorn sollte allerdings erst in Elsau (Kanton Zürich), seinem letzten
Wirkungsort, dem vielbeachteten Kometen von 168036 eine Monographie
widmen.

Die Missgeburten deutete Anhom in seinen Zorn-zeichen als schwere
Strafe des Himmels, mit welcher Gott nicht nur die Betroffenen, sondern
auch deren Eltern sowie die Obrigkeiten der Gemeinden, in welchen solche

Wundergeburten ans Licht der Welt gekommen seien, züchtige37. Aus
diesem Grund hielt er es für nötig, seinen Trost und seine geistlichen
Anweisungen gleichzeitig an jene zu richten, die Gott an ihrem eigenen / oder
der ihrigen Leib / auf diese oder andere dergleichen Weis / mit mißform
heimgesuchet hat. Den Betroffenen und ihren Angehörigen bleute er auf
das strengste ein. sich nicht gegen Gott den Schöpfer aufzulehnen und mit
ihm zu hadern. Wenn Gott es gewollt hätte, hätte er die unförmlichen
Geburten zu unvernünjftigen und gifftigen Thieren erschaffen können38. Es sei
eine unaussprechliche Guttat als Mensch erschaffen, dazu in der christlichen

Kirche geboren und darin zur Seligkeit unterwiesen worden zu sein.
Wenn die Natur sich bei uns oder den Unsrigen in etwas geirrt habe, so

werde dies von dem grundgütigen Schöpfer durch etwas anderes ersetzt.
Der Mangel eines Gliedes werde durch den verwunderlichen Gebrauch
eines andern wettgemacht. Als Beweis dieser Kompensationstheorie
erzählt er Exempel von hochtalentierten Handwerkern und Künstlern mit
einer körperlichen Behinderung, etwa dem armlosen Schreiber Thomas
Schweiker von Schwäbisch Hall, der mit seinen Füssen die Nahrung zum
Mund führte, Kalligraphien in deutscher und lateinischer Sprache anzufertigen

verstand und sogar seine Federn mit dem Messer selber zurecht-
schnitt. Das Geheimnis dieser wunderbaren Füsse lag darin, dass die Zehen
derselben etwas langlicht / und den Händen zimlich ähnlich weren39.

35 Krusenstjern, Prodigienglaube, 70.
3(1 Zum Kometen von 1680 sind noch 140 Flugschriftentitel erhalten; Lehmann,
Kometenflugschriften, 183.
37 Anhorn, Zorn-zeichen, 276f.
38 Anhorn, Zorn-zeichen, 581, 576.
39 Anhorn, Zorn-zeichen, 576-581; das den Operœ horarum, centuria I, p.m. 169 von
Philipp Camerarius entnommene Exemplum befindet sich auf 579.

17



Diejenigen aber, welche ihren geraden gesunden Leib und den ihnen
geschenkten Verstand weder zur Ehre Gottes noch zum Besten der
Allgemeinheit, noch ihnen selber zum Nutzen gebrauchen, denen werde er zum
Zornzeichen künftiger Strafen Gottes40. Auf dieser Erde könne sehr wohl
eine schöne Seele in einem unförmigen hässlichen Leib wohnen, doch
nach der Auferstehung würden Leib und Seele derselben Herrlichkeit
teilhaftig41. Diese Missgeburten solle man mit herzlichem Mitleiden bescha-
wen / betrachten / und zuvorderst alle Sünden fleuhen, doch seien jene
strikte zu meiden / alß welche Gottes Ebenbild in uns außlöschen / und
hingegen dem Teufel / und den unvernünftigen Thieren gleich machen42.

Als Exempel solcher Ausgeburten der Hölle bringt Anhorn aus den
1651 erschienenen Iudicia Divina des Augsburger Jesuiten Georg Stengel
(15 84— 1651 )43 zum einen die Geschichte vom Hundekind: Sein Vater war
ein fanatischer Jäger, der sogar Sonntags durch Feld und Wald streifte und

so den Gottesdienst verabsäumet. Gott strafte den Jäger, indem dessen

fromme Frau, deren Ermahnungen er stets in den Wind geschlagen hatte,
ein Kind zur Welt brachte, deß Kopf dem Kopf eines grossen Jagthunds
mit langen Hangohren ganz ähnlich gewesen.

Das zweite Exempel, welches Anhorn ebenfalls den in Latein abgefass-
ten und im Jahre 1600 erschienenen Centurien des Johannes Wolphius44
entnahm, erzählt von einem zu Bacharach am Rhein wohnendem Mann,
der ausser Gott seine geistlichen und weltlichen Vorgesetzten verachtete:
Der Bauch war sein Gott / und das Würtshaus seine Kirch / wie auch das

Kartenspiel sein Bättbuch. Als der Mann eines Sonntags statt in die Kirche

ins Wirtshaus ging, um zu saufen und zu spielen, suchte ihn seine

schwangere Frau dort auf und bat ihn, doch nicht alles Geld durchzubringen,

welches sie für das Kindbett gespart hatte. Da erzürnte sich der Mann,
jagte sie mit Schlägen davon und schrie, sie solle sich mit ihrem lebendigen

Teufel, den sie im Leib trage, fortpacken oder er stosse ihr den Degen
durch den Bauch bis ans Gesäss. Da sprach die Frau: „Ei! Mein Mann, ich
soll einen lebendigen Teufel in meinem Leib tragen? Nun so sei es", und
sie ging heim. Kaum zu Hause überfielen sie die Geburtswehen, und sie

40 Anhorn, Zorn-zeichen, 58If.
41 Anhorn, Zorn-zeichen, 288.
42 Anhorn, Zorn-zeichen, 289f.
43 Schneider, Stengel (Exempelkatalog), CLXXV (Nr. 735).
44 Weiterer Nachweis: Stengel, Iudicia Divina; Schneider, Stengel (Exempelkatalog),
CLXXVIf. (Nr. 743).

18



gebar eine abschewliche und erschrekliche Mißgeburt f...] / welche mit
dem obern Theil deß Leibs einem Menschen / mit dem linderen Theil aber
einer greulichen Schlangen / die einen viel-färbigen drey Elen langen
Schwanz nach sich gezogen / ähnlich gewesen. Dieses Wesen lebte nicht
länger, als bis es die ihm von Gott erhaltene Aufgabe verrichtet hatte. Als
nämlich der Vater toll und rasend aus dem Wirtshaus nach Hause kam, ist
diß Wunderthier an ihme / wie ein Falk aujf einen Hasen / gesprungen /
hat ihme mit seinem langen Schwanz ganz umbwiklet und gestochen / daß
sein ganzer Leib geschwullen / und er darvon gestorben. Bald darnach hat
das Weib ihren Geist auch auffgeben: Und die Wundergeburt ihr Leben
auch gelassen45.

Anhorn erwies sich mit der Auswahl dieser Exempla als Vertreter der
konservativen gnesio-lutherischen Tradition, die im missgebildeten Kind
oder Tier eine bildliche Verkörperung der Sünde sah. Dieses Deutungsmuster

war von den 1560er bis in die 1580er Jahre aktuell, in dem
Zeitraum also, in dem die apokalyptische Stimmung verbunden mit den Disputen

über die Sünde ihren Höhepunkt erreicht hatten. Danach wurden die

gnesio-lutherischen Kommentare zu Missgeburten wieder seltener und

waren nahezu bis zum Ende des Jahrhunderts verschwunden46, bis Anhorn
sie in seiner Prodigienkompilation wieder aktualisierte. Um eine weitere

Aktualisierung und zugleich eine Popularisierung durch die Übersetzung
aus dem Lateinischen handelt es sich bei der Kompensationstheorie, die
erstmals Menschen mit einer Behinderung ein gewisses Verständnis
entgegenbrachte. Es ist der Jesuit Georg Stengel47, dem als erster aufgrund
seiner Schrift De Monstris von 1647 das Verdienst zukommt, in den
sogenannten Missgeburten nicht allein durch die Sünde gezeichnete und Unheil
verkündende Mängelwesen, sondern Menschen mit ihren spezifischen
Eigenarten und Fähigkeiten zu sehen48.

Während Anhorns Amtszeit in Bischofszell entstand ausser den
Zornzeichen sein bekanntestes Werk, die in erster Auflage 1674 im Druck
erschienene Magiologia. Diese Bücher hängen inhaltlich zusammen, denn
Anhorn liefert in beiden Werken theologische Anleitungen zur richtigen
Deutung von Naturphänomenen: In den Zorn-zeichen, einer Sammlung
von Prodigien, geht es um die Wahrnehmung und Verinnerlichung der von

45 Die Exempla befinden sich bei Anhorn, Zorn-zeichen, 277-280.
46 Soergel, Wahrnehmung der Endzeit, 43f.
47 Schneider, Narrative Anleitungen; ders., Stengel (Exempelkatalog).
48 Vgl. Schenda, Prodigiensammlungen, Sp. 687-689; Bibliographie: Nr. 40.

19



Gott geschickten Zeichen als Vorboten künftiger Strafen, im ersten Teil
der Magiologia um die Warnung vor kirchlich verbotener abergläubischer
Zukunftserforschung, den Divinationspraktiken, und der Beachtung von
Zeichen und Tagen.

Was auf 1107 Seiten versammelt und durch ein 35seitiges Register
erschlossen, erscheint heute auf den ersten - ahistorischen - Blick als blinde
Exzerpierwut eines krankhaft ehrgeizigen Gelehrten. Doch Anhorn
beabsichtigte mit seiner Magiologia nichts anderes als katechetische Prävention,

ein Gewappnetsein gegen die immer gewiefteren Attacken des Teufels
und seiner Verbündeten, der apostatischen Hexenweiber und Zaubermänner.

Aus diesem Grund legte Anhorn weitaus weniger Wert auf eine
Bestandesaufnahme gottlosen Handelns in der Wirklichkeit des Hier und
Jetzt, sondern vielmehr auf die Beschreibung und Kommentierung sämtlicher

bekannter Ausprägungen des für ihn theologisch-anthropologischen
Phänomens des ausdrücklichen und stillschweigenden Teufelspakts49. Die
gefundenen Sünden systematisierte Anhorn nach einem von der kirchlichen

Tradition vorgegebenen Schema und fügte die diesbezügliche
Stellungnahme von Autoritäten hinzu: allen voran die Heilige Schrift, sodann
die alten Kirchenväter und Kirchenlehrer bis hin zu den Theologen, Juristen

und Ärzten seiner Zeit. Das mittelalterliche Denk- und Argumentationssystem

der Scholastik, die Analyse des Diskussionsgegenstandes mittels

These, Antithese und Konklusion, lieferte ihm Gewähr für die
Wahrhaftigkeit der behandelten Doktrinen50. Die diese Lehrmeinungen bestätigenden

Exempel - Erzählungen oder blosse Zitate - übernehmen die
Funktion von Anschauungs- und Argumentationsmaterialien zur Verruchtheit

und Verworfenheit jener, die ihr Vertrauen in Gefolgschaft der alten

griechischen, römischen und germanischen Heiden auf falsche Divination,
Amulette und Beschwörungsformeln statt auf Gott setzen oder gar jener,
welche mit des Teufels Hilfe schadende und helfende Scheinwunder
bewerkstelligen: die sogenannt mitnächtigen Völker, die exotischen Heiden,
die Türken, die Juden, die Bettler und Diebe, die Sekte der Hexen und
Hexenmeister. Weil wir es mit stark konstruierten, teilweise seit Jahrhun-

49 Zur Paktlehre des Thomas von Aquin (1225-1274), der systematischen Grundlage der
Superstitionstheorie, siehe Daxelmüller, Zauberpraktiken, 123-127; Harmening, Hexen,
300.
50 Zur Rolle der Scholastik im Bildungsbetrieb des 17. Jahrhunderts und zur scholastischen
Struktur von Dissertationen aus demselben Zeitraum siehe Daxelmüller, Disputationes
curiosae, 23-26.

20



derten literarisch tradierten Wirklichkeiten zu tun haben, lassen sich die
aus Dutzenden von Werken kompilierten Exempel nur mit grosser
Vorsicht, das heisst nach getaner philologischer Arbeit und im Kontext von
weniger normativen Quellen'1', als Zeugnisse volkskultureller Magie des

17. Jahrhunderts deuten52. So entlarvte Wolfgang Brückner die von An-
horn wortwörtlich übernommenen Angaben des Hexentheoretikers Martin
Delrio (1551-1608) zum Jungfernpergament53 als reine Fälschung: «Theologen

sind es, die bestimmte Dinge so formulieren, wie sie dann als
volkstümliche Zeugnisse überliefert werden, indem es Prediger, Traktate und
moralisierende Literaten ständig wiederholen54.» Wenn die redegewaltigen
katholischen Kanzelredner des süddeutschen Raumes55 zur gleichen Zeit
genau dieselben abergläubischen Manipulationen und andere Gottlosigkeiten

mit den gleichen Exempeln wie Anhorn verdammen, so kann daraus
kein sicherer Hinweis auf entsprechendes Handeln abgeleitet werden,
bewiesen ist damit zuerst einmal nur der internationale und interkonfessionelle

Austausch der geistig-geistlichen Elite über das Wirken des Teufels
in der Welt und die wesenhafte Neigung des Menschen zur Sünde.

Dass sich Anhorn diese anthropologisch-theologischen Fakten stets vor
Augen hielt, beweist seine permanente Angst vor Nachahmung der von
ihm beschriebenen Zauberpraktiken. So ist in seinen Augen der von Gott
eingesetzte Ehestand durch die Attacken von Hexen und Zauberern besonderen

Gefahren ausgesetzt, wenn der eheliche Sexualakt mittels zauberischem

Nestelknüpfen und Schlossverschliessen verhindert wird: Wann
aber / wie / und mit was zauberischen Worten / dieses geschehe / will ich
nicht erzellen; weilen die Gottlosigkeit und Vermessenheit der fürwizigen
jungen Leuten / und die Boßheit der Neidigen und Hässigen so groß ist /
daß sich wol etliche gelüsten Hessen dasjenige zu üben / was ihnen doch
bey Verlurst ihres guten Gewissens und Nammens /ja der ewigen Seligheit

51 Zwecks einer Annäherung an die Realität von Alltagsmagie in der ländlichen Gesellschaft

des 17. Jahrhunderts wurde die vorbildliche quellennahe, auf spekulative Deutungen
verzichtende Studie von Kirsten Sander zum Aberglauben in Schleswig-Holstein
beigezogen.
32 Zur Problematik superstionskritischer Quellen vgl. HARMENING, „Contra paganos",
126-129.
53 Siehe unten Seite 310.
54 Brückner, Jungfernpergament, 133.
55 Siehe die Arbeiten von Elfriede Moser-Rath.

21



/ verbotten wird56 Wie es sich freilich in Aberglaubens- und Sagensammlungen

des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts nachweisen lässt, nutzten

in evangelischen Regionen breitere Kreise die Magiologia zweckentfremdet

als Anleitungsbuch für abergläubische Praktiken57, wahrscheinlich
wurden so manche Orakel und Abwehrzauber sowie Erzählstoffe erst
allgemein bekannt58.

Sowohl Anhorns Prodigienbuch als auch die Magiologia erfüllten
dieselbe gesellschaftsstabilisierende Funktion. Die ständigen Mahnungen zur
Abkehr von der Sünde, zu Reue und Busse bewirkten beim Lesepublikum
ein permanent schlechtes Gewissen, was nicht nur zu einer erhöhten
Selbstkontrolle, sondern auch zu einer stärkeren Beaufsichtigung der
Familienmitglieder, des Gesindes und der Nachbarn führte. In erster Linie
galt es ja, mittels Busse, Gottes drohenden Zorn vom Gemeinwesen
fernzuhalten, doch auch den Stand der lieben Obrigkeit und das liebe Predigt-
ampt59 zu erhalten.

Sei es hinsichtlich der mantischen Praktiken und ihrer Deutung im ersten

Teil oder bezüglich schadender und helfender Zauberei, der Untaten
der Verbündeten des Teufels, im zweiten Teil: es lässt sich kaum ein Thema

in der Magiologia finden, bei dessen Behandlung Anhorn nicht auf die

Disquisitiones magicarum libri sex des Jesuiten, Rechtsgelehrten, Staatsmanns

und Professors für Theologie Martin Delrio verwiesen hat. Daraus
lässt sich folgern, dass Anhorn den lateinisch abgefassten, für Rechtsgelehrte

und Theologen bestimmten Disquisitionum magicarum libri sex
(1599/1600) ein volkssprachliches Kompendium des Gesamtkomplexes
Magie zur Seite stellen wollte. Doch aus welchen Gründen?

Nach Anhorn benötigte es eine allgemein verständliche, breitenwirksame

Anweisung zur Ausrottung des Hexengeschmeisses. Die neuesten

Standpunkte der Gelehrten zur Magie, einer Materie universaler und uni-

56 Anhorn, Magiologia, 741 (richtig: 729); weitere Fundstellen zum befürchteten Rücklauf

abergläubischer Praktiken: 772 (richtig: 760) (Wiederbeschaffung gestohlener Sachen),
836 (Nothemd).
57 Nach Bartholome Tanner, Speicher im Kanton Appenzell. Versuch einer geographischen,

historischen und statistischen Beschreibung der Gemeinde seit dem ersten Kirchenbau

bis auf die Gegenwart (1614—1850), Trogen 1853, 456 wurde die Magiologia, weil sie

mißverstanden war, bei uns verboten [...].
58 Anhorn darf zumindest als ein wichtiger Aberglaubens- und Erzählstoffvermittler
betrachtet werden. Siehe die entsprechenden Belege bei Guex, Sammlung, Büchli/Brunold-
Bigler, MLG und im ASV.
59 Anhorn, Zorn-zeichen, 602.

22



versitärer Bildung60, bedurften eines Kommentars, denn jedermann sollte
nach der Lektüre der Magiologia anhand der vom Autor erörterten Kriterien

befähigt sein, einen Teufelspakt auszumachen, um den Betreffenden,
seinen Nachbarn, seine Nachbarin oder den Dorfheiler, bei der Obrigkeit
zu denunzieren61. Die Beweggründe des protestantischen Juristen Johann
Fischart (1546/47-1590), der die Daemonomania von 1580 des katholischen

Staatsrechtlers und Richters Jean Bodin (1529/30-1596) ein Jahr

später in deutscher Übersetzung herausgegeben hatte62, mochten Anhorn in
seinen Zielsetzungen, dezidierter als bisher gegen die Agenten des Teufels
vorzugehen, bestärkt haben. Fischart wandte sich bekanntlich mit seiner
deutschen Übersetzung der Daemonomania explizit an Geistliche,
Rechtsgelehrte, Ärzte, Amtleute, Richter, Ratspersonen und generell an die
Obrigkeit63, einen Adressatenkreis also, dessen Lateinkenntnisse Fischart
erstaunlicherweise nicht als ausreichend erachtete. Diese Personen gehörten

den Pious Middle Classes64 an, den Schichten des gebildeten frommen
Bürgertums, die Bücher lesen, kaufen, schreiben und sowohl über ihr
Vermögen als auch ihr Gewissen Buch führen konnten65. In England
formierten sich die frommen Mittelschichten in der Bewegung des Puritanis-
mus66, mit welcher Anhorn sympathisierte und deren theologisches
Gedankengut er in seiner Magiologia vermittelte67.

Jean Bodin, von seinem englischen Gegner Reginald Scot in dessen

Werk The Discoverie of Witchcraft (London 1584) zutreffend als champion

of witchmongers bezeichnet68, zählte neben Delrio zu Anhorns
wichtigsten Autoritäten. Doch Bodins Beweisführung der Existenz von Hexen

60 DaxelmÜller, Disputationes curiosae, 80-96.
61 Die Denunziation wurde im Malleus Maleficarum als verfahrensrechtliche Neuerung
eingeführt; Harmening, Hexen, 301.
62 Vom Außgelaßnen wütigen Teuffelsheer, Strassburg 1581; dazu EM Bd. 4, Sp. 1224f.

(Artikel Fischart, Johann von W. Eckehart Spengler) und Janson, Bodin.
63 Janson, Bodin, 40.
64 Lehmann, The Cultural Importance of the Pious Middle Classes.
65 Anhorn schrieb in seinen Zorn-zeichen, 410: Das Gewüssen deß Menschen ist sein
Rechenbuch / auß welchem er Gott dem Herren / umb all sein Thun und Lassen / muß
Rechenschafft geben [...]. Diese Mittelschichten waren auch die primären Konsumenten
von Flugblättern; dazu Schilling, Flugblatt.
66 Lehmann, Europäisches Christentum, in: ders./Trepp, Im Zeichen der Krise, 13f.
67 Es handelt sich vornehmlich um die Werke der puritanischen Theologen William Ames
(1576-1633) und William Perkins (1558-1602).
68 EM Bd. 2, Sp. 572-574 (Artikel Bodin, Jean von Hans TrÜmpy).

23



und Zauberern lag ja schon auf Deutsch vor, und Anhorn sah sich wegen De-
lrios Polemiken gegen die Evangelischen ausser Stande, dessen Disquisiti-
ones zu übersetzen. Die Calvinisten stammten nämlich nach Delrio unmittelbar

vom Teufel ab, weshalb sie auch beim Bildersturm die Teufelsbilder
unversehrt gelassen hätten. Beim Sturm auf das Franziskanerkloster in
Lyon hätten sie statt einer Fahne ein Teufelsbild mit sich getragen. Auch
Luther wurde von Delrio des Teufelspaktes bezichtigt: Wie nämlich ein

Exempel beweise, seien nach Luthers Tod Dämonen aus Besessenen zu
Brabant entwichen und zu seinem Begräbnis gekommen69.

Angesichts dieser Fakten lag es für Anhorn nahe, ein ebenso voluminöses

Pendant zu Delrios Disquisitiones aus reformierter Sicht und mit
stärkerer theologischer Akzentuierung zu verfassen. Dazu kam, dass er sich
während seines Aufenthaltes in der Kurpfalz jeglicher Hexenjägerei hatte
enthalten müssen, da Fürst Karl Ludwig in seinem Territorium keine
Hexenverfolgungen duldete70. In Bischofszell verfügte Anhorn indes über die

Möglichkeit, wenigstens mit der Feder gegen die Instrumente des Teufels
zu kämpfen71. Der Einfluss der Magiologia auf die Realität der Hexenverfolgung

ist in der Stadt St. Gallen und ihrer Umgebung mit Sicherheit
nachweisbar. So bezog sich der Herisauer Pfarrer und Kämmerer lohannes
Zollikofer zur Förderung von drei Hexenhinrichtungen in Trogen im April
1689 in einer Predigt auf Anhorns Argumentationen. Zollikofers

Darlegungen wurden noch im selben fahr bei David Hochreutiner in St. Gallen
gedruckt72. Vermutlich bereiteten die Darlegungen Anhorns, durch Zollikofer

aktualisiert, das geistige Klima für die letzten Hexenprozesse der
Stadt Stadt Gallen vor, die in den 1690er Jahren stattfanden73. Man bedenke

des Weiteren, dass in der deutschsprachigen reformierten Schweiz, wo
Anhorn am ehesten rezipiert wurde74, noch im 18. Jahrhundert Hexen und

69 Janson, Bodin, 112; siehe auch Fischer, Delrio, 24f., 63f.
70 Schmidt, Glaube und Skepsis.
71 Nach dem heutigen Forschungsstand scheinen im Thurgau keine Hexenverfolgungen
stattgefunden zu haben.
72 Schiess, Gerichtswesen, 138-141. Der Titel der Hexenpredigt lautet: Zollikofer,
JOHANNES: Misera Lamiarum Sors Oder Der unseligen Unholden Elender Zustand,
St. Gallen 1689.
73

TSCHAIKNER, Zauberei- und Hexenprozesse, 16-18; 175-204. Die letzte Hexenverbrennung

in Trogen fand um 1690 statt; Schiess, Gerichtswesen, 134.
74 Für die Zürcher Landschaft siehe von Wartburg-AmbÜhl, Alphabetisierung, 140.

24



Hexenmeister eines gewaltsamen Todes durch den Scharfrichter starben75.

Einer der späten Befürworter der Hexenverfolgung, der reformierte Pfarrer
Nicolin Sererhard (1689-1755), berief sich in seiner Landesbeschreibung
Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden von 1742

zuerst ausdrücklich auf Anhorn als Autorität in Sachen Hexerei, verwarf
sodann die Theorie des Arztes Johannes Weyer (1515/16-1588), die ganze
Hexerei bestehe nur in einer Imagination, verrukten Phantasie und Atrabi-
le und rief letztlich zur Intensivierung der Hexenverfolgung auf: In Wahrheit,

christliche Oberkeiten würden sehr wohl thun, wann sie ihr angegürtetes

Schwerdt schärfer wieder solche perniciose gefährliche Leuth
schneiden ließen, als geschiehet, es wurde zum. Abbruch des Reichs des

Sathans und Beförderung der Ehren Gottes gereichen16.

Im Gegensatz zu Sererhard, der im graubündnerischen Prättigau
unbehelligt gegen die vom Teufel verblendeten Papisten agitieren konnte,
musste der fern der angestammten Heimat wirkende Anhorn sich im
bikonfessionellen Bischofszell aus politischen Gründen im Zaum halten. So

setzte er in der Einführung zu seiner Magiologia folgendes Lippenbekenntnis

auf: Die ganze Verhandlung der vorhabenden Materi / ist von mir
/ als an einem solchen Ort wohnenden und lehrenden / an welchem der
von den hohen Ständen der loblichen Eydgnoßschaft aufgerichtete Landsund

Religionsfried /zu Erhaltung gemeiner Ruh und Wolfart / billich
beobachtet werden soll / wol bedächtlich dahin gerichtet worden / daß einiger
Religion zugethane / in ihrer Religion / in dem geringsten nicht angegriffen

noch beläidiget werden. Der einige Grewel deß Aberglaubens und der
Zauberey wird entdeket und gestraffet / deme alle Christliche Religion und
deren gwissenhaffte Anhänger / von Herzen feind sind11.

Mit den verhassten Papisten liess es sich freilich auch geschäften,
zumal wenn es den überkonfessionellen Kampf gegen das Teufelsgeschmeiss
betraf: 1675 gab Anhorn unter dem Pseudonym Philo78 eine für die katho-

75 Ein vollständiger Überblick ist nicht möglich, da der Forschungsstand grosse Lücken
aufweist. Siehe vorderhand SCHWEIZER, Hexenprozess; Meili, Wasterkingen; Giger,
Hexenwahn, 27f. Als letzte Hexe wurde Anna Göldin 1782 in Glarus hingerichtet.
76 Sererhard, Einfalte Delineation, 170.
77 Anhorn, Magiologia, Einführung (unpaginiert).
78 Magiologia. Das ist: Christlicher Bericht Von dem Aberglauben und Zauberey. Der
Welt / ohne einige passion der Religionen fürgestellt /Durch PHILONEM. Augustae Raua-

racorum. Drucksts Johann Heinrich Mayer. Zufinden Bey Matthias Enderlin von Isni. Im
Jahr Christlicher Zahl / 1675. Unter dem Pseudonym Philon erschien im selben Jahr:

25



lische Leserschaft bestimmte Ausgabe der Magiologia heraus. Beachtenswert

ist dabei das Gutachten der beiden Franziskanerpatres Guardian Panc-
ratius Rigel und Concionator Fridericus, welches der Schrift bescheinigt,
im Einklang mit dem katholischen Glauben zu stehen und ohne religiöse
Polemik auszukommen79.

Dass Anhorns Bekenntnis zum Religionsfrieden auf die Länge ein

erzwungenes, gegen seine kämpferische Art gerichtetes war, beweist ein

Eintrag in der Familienchronik: Er ward von dem Fürsten zu Constanz
licentiert wegen seiner Theatri Topici im Januar 1678, ward Pfarrer gen
Ellsau eodem.80 Die Stadt Bischofszell stand ja in der Flochgerichtsbarkeit
des Fürstbischofs von Konstanz, und dieser tolerierte eben keine antikatholischen

Umtriebe. Dabei ist zu bedenken, dass die bischöflichen Rekatholi-
sierungsmassnahmen und die steigenden Konvertitenzahlen von den
Reformierten Bischofszells81 und sicher auch von Anhorn als massive Bedrohung

empfunden wurden.
Nach mehrmaligen Zusammenstössen mit dem geistlichen / oder dem

weltlichen Antichrist zeichnete denn Anhorn auch kurze Zeit nach seiner

Entlassung in der Vorrede zu seiner Kometenschrift das Bild seiner selbst
als eines Predigers ohne falsche Zugeständnisse an eine falsche Sanftheit
erheischende, scheinfromme Welt: Ich weiß zwar vast wol / daß sehr viel /
zu grossem verdruß aufnemmen / wann ihnen das eiterende Sündengeschwür

außgedrucket wird / daher nennen sie ernsthafte Prediger / Grobianer

/ welche keine höflichkeit gelernet / und sich in die weit nicht zu schicken

wüssen: sagen / sie predigen gar zu scharff / man sey nicht so böß /
wie sie meynen / es habe noch viel fromme under uns / &c. Also wil die
weit / zu dieser zeit / nur sanfftmütigencle Prediger haben / welche durch
hochtrabende wort / kluge wolredenheit / und gelinde sanfftmütigkeit /
mehrere kennzeichen einer grossen gelehrte / als einer aufrichtigen from-
keit / von sich gebenS2.

Adam, das ist, Weitläuffere Beschreibung der Welt Geschichte von Adam biss auff den

Arphaxad, verfasset durch Philonem, Schwabensberg 1675.
79 Strein, Bartholomäus Anhorn, 114.
8(1

Burgerbibliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91, Anhorniana, Generationenabfolge
Anhorn, fol. 7r. Der Bischof von Konstanz hatte Anhorn bereits 1667 wegen antikatholischer
Polemik gerügt; Geiger, St. Pelagius, 79 (Anm. 256).
81 Volkland, Konfessionelle Grenzen, 371.
82 Anhorn, Wachende Rut, Vorrede (unpaginiert).

26



Das zwischen 1670 und 1691 erschienene neunbändige Werk Theatrum
concionum sacrarum topicum83 sollte seinem Autor ausser der Versetzung
nach der Gemeinde Elsau, wo Anhorn 100 Reichstaler weniger Jahresgehalt

als in Bischofszell erhielt, noch mehr Verdruss bringen, nämlich happige

Schulden, unter anderm 500 Gulden bei der Stadt Zürich. Ein
Bittschreiben Anhorns an die Zürcher Obrigkeit vom 24. Februar 1696 um die

Erlassung der genannten Summe gibt Einblick in die finanziell desolate
Situation des Autors, aber auch in sein ungebrochen kämpferisches, ja
streitbares Wesen. So wurden die Kreditgeber von dem gar nicht
altersmilden geistlichen Herrn zuerst einmal gerügt, weil sie Sinn und Nutzen
von dessen Werk nicht erkennen wollten: E. Gn. und W. ich underthänigst
gebotten, eine Quantitet dieses meines Theatri Topici für Ihre studirende

Jugend an die Bezahlung anzunemmen, und hab verhoffet, weil die ganze
Theologia Practica, wie sie auf die theoreticam gegründet darinnen
begriffen, dardurch fleißigen jungen Ministris, sonderlich nicht wol bemittelten,

vile Gelt an andere Bücher zuwenden ersparrt und sie herinnen allerhand

materias Theologicas aufzuführen gnugsame Anleitung haben. E.

Gn. und W. werden sich mit Exemplarien theils dieses Theatri Topici,
theils meiner Analysis Catechismi tigurini84 vollkommen bezahlen laßen.
So hat Ihnen aber gefallen keine Exemplaria der Analysis Catecheticae,
und nur 100 Exemplaria deß vollkomnen Theatri Topici auß IX Theilen in
4° bestehend anzunemmen85. Weiter begründete Anhorn seine Zahlungsunfähigkeit

mit einer auf einen schlechten Rat hin unternommenen kosten-

aufwändigen Bettelreise nach England, Holland und Deutschland, der erst
noch kein Erfolg beschieden war sowie den für den Buchhandel ungünstigen
Zeitläuften: Wann nicht alß das Werkfrisch under der Preßen herfür kommen,

der König in Frankreich mit seinen Waffen die Churhr. Pfalz in Ruin gelegt und
durch sedem belli im Würtenbergerland und Churpfalz die Fuhrfrachten ü-

berschwenglich hoch gestiegen worden, dardurch der Buchhandel zu Boden

gelegt worden, hette ich schon längsten völlige Satisfaction gethan. Und
schliesslich wusste er geschickt die hohen Lebenshaltungskosten für seine

grosse Familie ins Spiel zu bringen:

83 ANHORN VON Hartwiss, Bartholomäus: Theatrum concionum sacrarum topicum
super universam theologiam de Deo cognoscendo et colendo [...], Basel 1672-1691.
84 Anhorn ab Hartwiss, Bartholomäus: Analysis Practica, Homilitica Catechismi

Tigurini, ex Catechismo Archi-Palatino interpolata, in quatuor Partes distributa [...]. Cum

appendice de disciplina ecclesiastica, & Indicibus necessariis [...], Basel 1683.
85

Burgerbibliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91, Anhorniana: Bittschrift fol. 63r-64v.

27



Abbildung Seite 29: Gedrucktes Verzeichnis der wichtigsten Werke
Bartholomäus Anhorns. Möglicherweise legte er diese Liste seinem
Bittschreiben vom Februar 1696 an die Obrigkeit der Stadt Zürich als
Leistungsnachweis bei. Man beachte, dass zu dieser Zeit eine Neuauflage der
Magiologia geplant war.

Mit eilnf Kindern86 hat mich Gott gesegnet, die ich mit großem Unkosten ehrlich
auferzogen, den ehesten Sohn zum Predigamt, der auch ein Mitglied ist
Ewers Ehrwürdigen Synodi, den anderen hab ich lassen in Medicina studi-
ren, ist anjez Doctor Medicinae, Stadt-physicus zu St. Gallen [...], der dritte

ist ein in seiner Kunst wolerffarner fleißiger Goldschmid, der vierte ist
gestorben, hat aber vier Kinder hinterlaßen, der fünfte hat meiner Hoffnung

nicht entsprochen: Ist doch anjezo Wachtmeister under Herrn
Hauptmann Schlattern Compagney zu Mastrich. 6 Töchteren hab ich: der
eheste Ohm ist Conditor Ihr khurfürstl. Drchl. zu Brandenburg in Berlin,
Kinds Kinder hab ich in Leben 29 und Pronepotes 5, die haben alle viel
gekostet und kosten täglich, wann sie mich den Vatter, Großvatter und
Aeni besuchen.

Anhorn starb am 6. Juli 1700 mehr alt als Arbeits verdrüssig 1. Sein
Hauswesen in Ordnung zu bringen war ihm trotz allem Fleiss und aller
Umsicht nicht mehr gelungen: seinen Erben hinterliess er einen Schuldenberg

von 3200 Gulden und Hunderte von unverkauften Büchern88. An ihm

86 Nach der am 9. Juli 1700 von Samuel Wolff, Pfarrer zu Elgg, gehaltenen Leichenrede
hatte er von Catharina Höhener 4 Söhne und 5 Töchter, von Justina Hiller 2 Söhne und 2
Töchter und von Sabina Studerin 1 Sohn und 3 Töchter. Nach Wolff soll Anhorn 53 Kindskinder

und 14 Enkel erlebt haben; Burgerbibliothek Bern Mss. Hist. Helv. X 91.
87 Zitat aus der Leichenrede, Wolff (wie Anm. 86).
88 Anhorns Kreditgeber stammten vornehmlich aus Basel und Graubünden, seiner alten
Heimat, mit der er stets in Verbindung gestanden war. Statt Geld erhielten die Gläubiger
Bücher aus Anhorns Bibliothek sowie unverkaufte Exemplare seiner Schriften, allen voran
das neunbändige Theatrum concionum sacrarum topicum, sodann seinen Kommentar zum
Zürcher Katechismus Analysis practica, das Kometenbuch Wachende Rut, eine Bündner
Reformationsgeschichte mit dem Titel Heilige Widergeburt der Evangelischen Kirchen / in
den gmeinen Dreyen Pündten / derfreyen hohen Rhcetice, Chur 1680 / Brugg 1680 und die
Pfalzbäum Von dem blühenden, ummgehauenen, und wiederumb grünenden Churfürstl.
Pfältzischen Regentenbaum, in: Geistliche Lebendigmachung Der in den Sünden todten
Menschen, St. Gallen 1684. Von der Magiologia scheinen alle Exemplare abgesetzt worden
zu sein. Als Kreditoren verzeichnet sind die Stadt Maienfeld, vertreten durch Stadtvogt
Friedrich Brügger, Vetter Podestat Baptista von Salis, Junker Albert Mennhart in Chur
sowie Frau Pestaluzin ebenda; Staatsarchiv Zürich A 369.11.

28



«à?(o)êè»

Catalogus Librorum
A BarthoL Anhorncditorum

In Forma 4.

Theatri Concionum Sacrarum Theore-
jtico-Praâici fuper univerfam Theologica,
Torrn IX.
I. De Theologia in genere & Script.S. in

Specie.

II. De cpgnkione,Nominibus,Eflèntia&
Attribut»Dei: & myfterioSS.Trinir.

III. De Dei Decrctis,Providencia,& Opéré
Création» quatuor dierum.

IV. Dé Creations Aquatilium, Volàcilitims
Animaliurm Hominis ,& lapfu Ange-
lorum.

V.bé lapfu Hominis,de peocaco & miferiis
ppccatum confequentibus.

VI. De Lege Natura-, Morali, Forenfi,
Ceremonial! : de Typis adChriftumidé
Evangelio &Perfona Chrifti.

VII. De officio Chrifti Mediacorio : de Vö-
catione communi,federe Gracia: &
Sacrament».

VIII.De Ecelefîa vera & fal(à,de ÀnciChri-
fto,

In Form? t.
AnalyfisCatechifmi Tigurini, ex CatechiE

mo Archi-Palatino incerpolata. 168 ;
Stbgcfilrjtc / tinö mit (Rcgifteren »erfebene SSifi»

fen îfcrofïrrbrn uni) ©ebett/epenen Caroli
Drelincourtin aüetle» Slniigcn.

©innreidje abbilbung bee gemeinen 2Be(ft»e»

fend: »om nu^en bec fabten/aon ber -fbeibni»
fcbenS03elt»etgbcit/»onberenOraculisunb
»on ©ibidem

Palingenefia. ober SEBibergeburf/unb SKefor#

mation ber Oftattifcjan Streben. >680.

©eifflicbe îebenbigmadiuog beg in ben@tmbm
tobten ®?enfcbln/aug CoIoiTa.i?.

©eililitbf eboebjeit Sbrifii mit ber ©bur.^fdb
Siftfteti Sueben unb îanben auf Matth 2a.
v. 1-14. 164?. in prœfencia tleâorisab
Exilio rcduci).

©et bltibcnbe/umgebauene/unb »ibtrgrtinenbe
çpfalibgum aug Danj.8.s,io.ij< 1649.

£iJlorifcbe erteliung ber reftirwtion bet 'ftfàlji'
($en Sircfen im Obet'Slmt SBogbntb,

1649.

SBûdjenbe 3!ufb am |»immet / unb gitterte
feileren bettbeo in betradtfung bed grof«
(en ometen/tujb ftatleo Srbbeben. t68i.

Magiologia, mabrmtng für gaubetet) unb
abet

fto.de Minifterlo& Magiftratu,de fide,
juftificatione, Perfeveranda, Libertate
Chriftiana, Refurredtione.judicio vita
& morte .-sterna.

IX. De euleu Dei,bonis operibus,virtutibus
& vitiis, in Deeaiogo vel praeeeptis, vel
prohibit»,

Ann. 1^70-iÄ^J,

Meletemaca Sacra de Germania Mareiali-
bus feroeiis erepea. 166t.

Scriptum Satyricum contra Hircandrum
de Poteftate Ecclefiaftica. Ann. i6fy

Unberfcbieblicbe £eicb»unb röotbäeits^rebigen.
fSrebig von Bern großen ©etvtin bet ©ottfelig»

feitflugi.Tim.é.é, ifisi,
©t.Öaüifcbe QSalet^rebig aug Aflor. 40.17.

ao. Anno i6fo.
SSiftgofficHiftge ftMrt.ftJrebig aug Judœ 9. ao.

*x. Anno 167g.
3>rebtg »on aufetiieguug gtirßlicber Sinberen

aug^falm. 127. beg bet ©eburt Caroli/
Cbur^tinsennon^fals. téfi.

angang an fetten Saprejen ißrebig deA ftor»
gia meretricia. 'Sott bem großen ©reuet
Der Unjucgt/berfelben urfacben/ grnegten/
unb £eilungS»9ftiHlen. 1683.

1*

Aberglauben / famt nnfmtgcnbm fflîaih
tien.

NJB. 2Birb mitoetmeijrung miber
aufgelegt.

In Forma i».

SSetratgtung ber vielfältigen gomjeitfen ©ob
teb / »on ©otinen unb 9)2onbä>8tnfiernuf'
fen/ »onSMib/ &onner/®trabl'hagelt
geurffid>en/@turmtt>inb/®rbbebén/$îig<
geburten/Sefpenfler/tc. i66f.

rnfte Slag über Die grofft §borbet( ber fierb»
lieben îOîenfcfeen / in auffebiebttng igte £e<

benübefierung. ifiép
Libri edendi.

Preudo-Chriftianus revelatus & emenda-
tus.2ffl ein tfceutfegea compendium Chri-
ftianiftot, unb eine Ethica Chriftiana,

Varia: conciones miicellanea: in texcus fe-
ictftos.icem feftales,Meftbniu,AutmQa-
nales,Pœnitentiales,&c.

Srephani Gabrielis ©iaubcndtoaag / mit bei)»

gefügten geugnuffen ber 21todfteren / unb
einet 9Soneb »on ber freçen Ületigionü»
tibung in ben gmetnen QSogtttjen.

Scripta alia affeftaca/ed nondum perfeftaj
&fortaflis propter aetatem proveftam
vix amplius perficienda.

Finir.



erfüllte sich exemplarisch das Wort der Schrift Der eyfer um dein hauß hat
mich gefressen9.

Draussen vor der Tür: Wer sind die Hunde und die Zauberer?

Bartholomäus Anhorn beabsichtigte, angesichts des von ihm in der Vorrede

zu seiner Magiologia beklagten gottlosen und amoralischen Weltwesens,

für die Einwohnerschaft eines noch zu vervollkommnenden
„irdischen geistlichen Zion", ein Kompendium biblisch fundierter Anweisungen

vorzulegen. In dieser irdischen Wohnung Gottes90 (so die gängige
Metapher für ein Territorium reformierten Bekenntnisses), welche am Tag
des Jüngsten Gerichts von Jesus Christus in eine ewige himmlische Stadt
überführt werden sollte91, durfte niemand Platz finden, dessen Seelenheil

von vornherein verloren oder der von Gottes Wegen abgekommen war.
Diese Menschen stellten wegen ihres ausdrücklichen oder stillschweigenden

Paktes mit dem Teufel für die Mitglieder der Heilsgemeinschaft des

irdischen Zion eine soziale Gefahr dar, weil sich die Strafe Gottes gegen
das Kollektiv als Ganzes richtete. Überzeugt vom nahenden Ende der
Welt92, fand Anhorn in der Offenbarung des Johannes, der Apokalypse, die
konkreten Richtlinien zur Verwirklichung des von ihm propagierten religiösen

Staatsideals: Denn draußen sind die Hunde und die Zauberer und die
Hurer und die Totschläger und die Abgöttischen und alle, die liebhaben
und tun die Lüge (Offenbarung 22,15)93. Was mit diesen von Gott Verworfenen

geschehen soll, stand für Anhorn ebenfalls in der Apokalypse derart
klar und eindringlich, dass er die Stelle gleich fünfmal94 zitierte: [...] deren
Teil wird sein in dem Pfuhl, der mit Feuer und Schwefel brennt; das ist der
andere Tod (Offenbarung 21,8). Die durch die Sünde eines Missetäters
oder einer Missetäterin befleckte Gemeinschaft der Menschen musste

89 Anhorn zitiert Johannes 2,17 als imitatives Exempel für einen Diener am göttlichen
Wort; ANHORN, Wachende Rut, Vorrede (unpaginiert).
90 Zur Idee des auf Erden zu errichtenden Gottesstaates als Vorstufe des himmlischen
Jerusalem siehe Roeck, Aussenseiter, 13-22.
91 Die auch hinter der Magiologia stehende frühneuzeitliche Staatsidee vom irdischen Zion
findet sich in der Vorrede zu Anhorns Werk Geistliche Lebendigmachung Der in den Sünden

todten Menschen, St. Gallen 1684; mit Kommentaren abgedruckt bei Strein, Bartholomäus

Anhorn, 120-139; hier: 137.
92 Anhorn, Magiologia, 275.
93 Zitiert nach der Lutherausgabe der Bibel (siehe Literaturverzeichnis); Anhorn, Magiologia,

533 und 566.
94 Anhorn, Magiologia, 239, 255, 533,777, 803 (richtig: 765), 996.

30



durch die Folter95 und das radikale Hinrichtungsritual des Feuertodes
gereinigt werden, und zwar so, dass keine einzige Spur, kein Andenken, kein
Grab an die Verworfenen erinnern sollte96. Anhorn instrumentalisierte
indes die Hinrichtung der geistig verwirrten Barbara Wetterin vom 15.

September 1646 in Trogen (Kanton Appenzell Ausserrhoden) als ein ver-
innerlichendes Exempel der Reue und Busse einer vom Teufel verführten
Zauberin97, die nach vielfältigem herzbeweglichem Zusprechen der Herren
Geistlichen / durch Gottes sonderbare Gnad / zu herzlicher Rew und Läid
über ihre begangnen sünden gebracht. Der jungen Frau, die im religiösen
Wahn ihre vier kleinen Stiefgeschwister getötet hatte, um dieselben im
Zustand der Kindeseinfalt vor der Sünde zu bewahren, hieb der Scharfrichter

zuerst die rechte Hand ab, sodann zwickte er sie mit vier glühenden
Zangen am ganzen Körper, bevor er sie lebendig ins Feuer warf, in
welchem sie mit bestendiger Anruffung deß Herren Jesu / ihr Leben geendet.
Welcher Urtheil Vollstrekung / und zugleich der Bezeugung ihrer herzlichen

Rew und Büß ich selber / neben einer grossen Menge ab allen Orten
herbey geloffenen Volks / auch ein Zuseher gewesen bin*.

Die in Offenbarung 22,15 vor den Toren der himmlischen Stadt liegenden

Hunde galten in Altisrael als unrein und standen als Metapher für
ungezügelte Fleischeslust und Geilheit; das Hundemotiv wurde des Weiteren
bei 2 Petrus 2,2299 auf Menschen appliziert, die einer Irrlehre anhingen
oder gar eine solche verbreiteten100, so in gesteigerter Form bei dem
irischen Rompilger und Exegeten Sedulius Scottus (bis 870 nachweisbar)101

auf die Juden102: Diese von Gott Verstossenen gehen wie die Hunde zu
ihrem Erbrochenen - die Sünde - zurück, um es zu fressen.

95 Nach Scheffknecht zielte die Folter auf die Heilung der Seele ab, weil der Körper dabei
geöffnet wurde und somit alle Sünden herausfliessen konnten. Der so begonnene Reini-
gungsprozess wurde schliesslich durch die Hinrichtung vollendet. Der zeitliche Tod sollte
vor dem ewigen Tod retten; Scheffknecht, Scharfrichter, 143. Bei dieser Reinigungstheorie

ist freilich zu bedenken, dass durch das fliessende Blut des Missetäters in erster Linie
die Gemeinschaft von dessen Sünden gereinigt werden sollte und dass der Sünder oder die
Sünderin nur durch Reue vor dem ewigen Tod gerettet werden konnte.
96 Dazu van Dülmen, Theater des Schreckens, 121.
97

Exempel Nr. 843.
98 Anhorn, Magiologia, 99f. ; das Geständnis der Barbara Wetterin ist ediert bei Schiess,
Gerichtswesen, 188-193.
99 Anhorn, Magiologia, 560.
100 Rienecker/Maier, Lexikon zur Bibel, Sp. 741.
101 BBKL Bd. IX, Sp. 1290-1295 (Artikel von Hans Hubert Anton).
102 LCI Bd. II, Sp. 335 (Artikel Hund von P. Gerlach).

31



Unter den ungläubigen Juden / von welchen das Reich Gottes genommen

ist103, wird gemäss Anhom, der sich auf die Judenschul des berühmten

Basler Hebraisten Johann Buxtorf d.Ä. (1564-1629) berief, während
ihres Versöhnungsfestes104 zauberischer Teufelsdienst betrieben. Sie würden

dem Satan opfern, um vor seinen Verfolgungen sicher zu sein, und
sich einbilden, an ihrem Versöhnungsfest so fromm und heilig zu sein,
dass der Teufel gezwungen werde, ihre Frommheit zu loben105.

Die verzerrte und verdrehte Interpretation jüdischer Glaubenslehren
und das Stigma des ausdrücklichen Teufelsbündnisses ist keineswegs eine

Neuerung der Reformation, sondern kontinuierliche Diffamierung von
jahrhundertelanger Dauer106.

Der antijudaische Schulterschluss zwischen Alt- und Neugläubigen
erlaubte es denn auch Anhorn, in den 1650 erschienenen Exemplorum libri
très des Jesuiten Georg Stengel107 zu stöbern, um mit der Erzählung von
der Jüdin, die verspricht, den Messias zu gebären, die Hoffnung der geistig
blinden Juden auf das Kommen des Messias zu verulken. Der zugleich
frauenfeindliche Schwank ist freilich wesentlich älter, stammt er doch aus
dem Dialogus miraculorum (zwischen 1219 und 1223) des Zisterziensermönchs

Caesarius von Heisterbach. Das Exemplum108 steht bei Anhorn im
Kontext vergangener und gegenwärtiger Attacken auf das christliche
Glaubensfundament durch falsche Propheten. Dazu zählte Anhorn nicht
nur den jüdischen Kaufmannssohn Sabbatai Zwi (1626-1676), der sich als

Messias ausgab, den islamischen Propheten Mohammed109, christliche
Unorthodoxe von der Spätantike110 bis zu den Nonkonformisten der
Reformationszeit, den Täufern111 und ihrem geistigen Wegbereiter Thomas
Müntzer (um 1490-1525)112, die Quäker113, den Pansophisten Valentin

103 Anhorn, Magiologia, 276.
104 Zum jüdischen Versöhnungsfest Jom Kippur siehe Teichman, Jakob: Glaube, Gebete
und Gesetze, in: Juden in der Schweiz. Glaube - Geschichte - Gegenwart, hrsg. von Willy
Guggenheim, Zürich 1983, 107-149; hier: 131f.
105

Exempel Nr. 243. Zur Rezeption von Buxtorfs Antijudaismus siehe auch Spamer,
Aberglaubensbekämpfung, 258.
106 Mentgen, Juden, 335.
107 Genaue bibliographische Angaben bei Schneider, Narrative Anleitungen, 196f.
108

Exempel Nr. 43.
109

Exempel Nr. 15,42.
110

Exempel Nr. 41,47.
111

Exempel Nr. 44.
112

Exempel Nr. 45.

32



Weigel (1533-1588) und die Rosenkreuzer114 - auferstanden auß dem

Chymischen Paracelsischen Rauchofen"5 -, sondern auch Propheten aus
dem Volk wie den bei seinen Zeitgenossen Aufsehen erregenden Bauern
Hans Keil aus Gerlingen116 oder den bloss in seinem engeren Umkreis
bekannten Kuhhirten des Dörfleins Nüstenbach in der Pfalz1 '7. Die Verfehlungen

der beiden bestanden in den Augen der orthodoxen Geistlichkeit in
deren unbotmässigem Revoltieren gegen die Steuern der von Gott
eingesetzten christlichen Obrigkeit118, Minderung der alleinigen Autorität der

Heiligen Schrift, Verführung der ungebildeten Leute und prinzipiell der

mangelnden Legitimation durch die Amtskirche: Es wollen zwar die Ur-
hebere der Gsichten [= Visionen] und Erscheinungen bey weitem nicht
darfür angesehen seyn / als verachteten sie das Göttliche Wort / sonder
rühmen sich / als trieben sie in demselbigen anbefohlene Büß aufdas aller
ernstlichste / sie thun aber solches nicht auß aufrichtigem Herzen: Sie

haben keinen Berujf zu dem Lehrampt / und verstehen nicht / daß sie sich

zu Instrumenten deß läidigen Sathans brauchen lassen / welcher ihme / die
Gesichte und Erscheinungen über das Wort Gottes zuerheben / fleissigest
angelegen seyn lasset / damit er dieselbigen bey den einfeltigen und
unachtsamen Leuten umb so viel desto mehr beglaubt mache [...]'19.

Im Zusammenhang mit der teuflischen Schatzgräberei unterschied An-
horn zwei Sorten von apostatischen Schatzgräbern: diejenigen, welche im
Zauberkreis und mittels Wünschelrute nach verborgenen Schätzen suchen
und solche, die dem Müssiggang frönen, der von Gott abfällig macht und

zu zauberischem Teufelsdienst verleitet. Gemeint sind mit dieser Metapher
die Bettler, die am Ende des 17. Jahrhunderts von den Geistlichen und
Gelehrten jeglicher Konfession als Arme des Teufelsno diabolisiert und

demzufolge als moralische und soziale Gefahr betrachtet werden. Nach
Auffassung der Theologen und Staatstheoretiker wendet sich der unver-
schambte Büttel nach Deuteronium 51,4 gegen den Befehl Gottes;
hervorstechende Eigenschaften der Bettler sind, wie es von den vor der göttlichen

113
Exempel Nr. 34.

114
Exempel Nr. 51.

115
Ironische, doch ideengeschichtlich korrekte Charakterisierung durch Anhorn; Anhorn,

Magiologia, 76.
116

Exempel Nr. 57.
117

Exempel Nr. 68.
118 Dazu Sabean, Ein Prophet im Dreißigjährigen Krieg, 102.
119 Anhorn, Magiologia, 67f.
120 Hunecke, Geschichte der Armut, 90-92.

33



Stadt Zion liegenden Hunden heisst, ein starker Hang zu Lustseucht und
Geilheit121 sowie zu Meuterey und Aufruhr. Angesichts dieser Fakten der

Mentalitätengeschichte, prägnant als „Entstehung der Unbarmherzigkeit"
bezeichnet122, wundert es nicht, dass am Ende des 17. Jahrhunderts etwa in
Kärnten die als unnütze Schmarotzer geltenden Bettler kollektiv als
Hexenmeister verfolgt wurden123. In St. Gallen gestand 1604 der aus Tondorf
westlich von Landshut (Bayern) stammende epileptische Bettler Wolf
Dreyer mehrere Raubmorde, Diebstähle und erst zuletzt den Pakt mit dem

Teufel, in dessen Namen er die erwähnten Verbrechen begangen haben
sollte124. Es macht den Anschein, dass Dreyer das gängige Erklärungsmodell

von Epilepsie als ein Indiz von Hexerei125 gegen sich selber richtete.
Liebend gerne hätte Anhorn wie der protestantische Theologe und

pfalzgräfische Hofprediger Hieronymus Rauscher (um 1515-1564/65) die

Papistischen Lügen (Erstausgabe 1562) entlarvt126, doch im bikonfessionellen

Bischofszell musste Anhorn aus politischen Rücksichten seine Zunge

im Zaum halten. Doch mit dem Verweis auf Galater 3,1 liess es sich auf
die zauberische Verblendung des Geistes, den Irrthumb deß Glaubens und
der Religion der Katholiken, die das helle Liecht deß Evangelii von der
Klarheit Christi nicht sehen können, zumindest anspielen127. Im Protestantismus

galten bekanntlich die liturgischen Handlungen und der Wunderglaube

der Katholiken als heidnischer Aberglaube128, also als Teufelswerk.
Ein reformierter Fürst, der auf seinem Territorium nicht nur Katholiken,

sondern sogar Juden aus Portugal, „Hutterische Brüder" aus Mähren,
Sozinianer (eine unitarische Sekte) aus Polen, „Juden-Christen" (Sabbatarier)

aus England und Mennoniten (Täufer) aus der Schweiz aus Gründen

121 Zur Konnotation von Vagantenexistenz und sexueller Perversion siehe Schulte,
Hexenmeister, 259.
122 Schindler, Norbert: Die Entstehung der Unbarmherzigkeit. Zur Kultur und Lebensweise

der Salzburger Bettler, in: DERS.: Widerspenstige Leute. Studien zur Volkskultur in
der frühen Neuzeit, Frankfurt/M. 1992, 258-314.
123 Schulte, Hexenmeister, 243-264.
124 Tschaikner, Zauberei- und Hexenprozesse, 53-56; vergl. auch den Prozess gegen
Nikiaus Morer von 1617, 87-90.
125 Barwig/Schmitz, Narren, 246.
126 Zu Rauscher siehe EM Bd. 11, Sp. 364-367 (Artikel Rauscher, Hieronymus von Marianne

Derron).
127 Anhorn, Magiologia, 544.
128 EM Bd. 6, Sp. 652 (Artikel Heiden von Christoph DaxelmÜller) und Spamer, A-
berglaubensbekämpfung, 258.

34



der Toleranz, aber auch aus bevölkerungspolitischem Pragmatismus ansiedeln

liess, wie Kurfürst Karl Ludwig von der Pfalz dies tat129, musste
gemäss Anhorn die Zornpfeile Gottes auf sein Herrschaftsgebiet lenken. So

kommentierte Anhorn die Schäden des grossen Erdbebens vom Januar
1681 auch mit Bezug auf die Pfalz: Der gerechte Gott hat bisher / mit
seiner ruten viel andere Nationen und Völker / uns zum exempel und
schrecken / ernstlich heimgesucht: und mit krieg / raub / brand / verher-

gung und Verwüstung / alß mit einem starcken Erdbeben / viel Statt und
örter / in den Niderlanden / an dem Rheinstrom / in der Armen bisher ü-

belgeplagten Chur-fürstlichen Pfaltz (deren der Gnädig Gott / unter der
new aufgegangenen lieblich leuchtenden Sonnen / der gesegneten Regierung

Ihr Durchleücht / Churfürst Carl130 / erfreulichere Zeiten / alß sie
bisher genossen / gnädigst verleihen wolle. J131.

Nach dieser kurzen historischen Dechiffrierung der biblischen Hunde-
metapher folgt nun als Antwort auf die Frage „Wer sind die Zaubererl"
eine geschlechtsbezogene Analyse132 der in Anhorns Magiologia agierenden

Instrumente des Teufels.
Als Einstieg in die Problematik der sozialen Zuordnung des Zauberei-

delikts nach dem Geschlecht dient das 1531 entstandene Gedicht des

Nürnberger Schuhmachers und Poeten Hans Sachs Ein wunderlich ge-
sprech von fünff unhulden. Sachs lässt darin fünf alte runzlige Hexen über
ihre vielfältigen Künste sprechen: die erste beherrscht den Liebeszauber
und kann das manns-glied nehmen (Impotenz anhexen), die zweite Hexe
vergräbt unter der Hausschwelle eine Substanz, die bei den Bewohnern
Lähmung auslöst, doch sie verfügt zugleich über Kräfte, den verursachten
Schaden zu heilen, sie kann Milch aus einer Säule melken, Schlangen bannen,

sie kennt den Wurmsegen (gegen wurmgestaltige
Krankheitsdämonen)133, ausserdem kann sie verhexte Kinder wieder
gesund machen. Die dritte vermag in einem Bannkreis sitzend den Teufel zu

129 Schmidt, Glaube und Skepsis, 462f.
130 Nach dem Tod Karl Ludwigs im Jahre 1680 folgte dessen einziger legitimer Sohn Karl,
der 1685 ohne Nachkommen starb; Schmidt, Glaube und Skepsis, 467.
131 Anhorn, Wachende Rut, 75f.
132 Zu dieser in der Kulturforschung aktuellen Fragestellung siehe Ruhe, Doris:
Geschlechterdifferenz im interdisziplinären Gespräch, Würzburg 1998; Köhle-Hezinger,
CHRISTEL (Hg.): Männlich. Weiblich. Zur Bedeutung der Kategorie Geschlecht in der

Kultur, Münster, New York u. a. 1999; Ruhe, Doris (Hg.): Geschlechterdifferenz. Texte,
Theorien, Positionen, Würzburg 2000.
133 Dazu Hampp, Beschwörung, 62-70.

35



beschwören, um verborgene Schätze ausfindig zu machen. Diese Hexe
kann auch in einem Beryll (Kristall) sehen, was viele Meilen weit weg
geschieht. Zusätzlich kann sie über den Verbleib gestohlener Dinge
Auskunft geben. Die vierte Hexe hat sich den Teufel zum Mann genommen,
dieser hilft ihr beim Wettermachen zur Freude der Wucher-Kornhändler,
wenn sie mit Hagel und Regenschauern das Getreide niedermäht. Die fünfte

Unholdin kann sich in eine Katze verwandeln sowie auf einem Ziegenbock

über Stock und Stein reiten. Aus Küchen und Kellern holt sie sich
Weinflaschen, Würste, Gänse und Hühner, womit sie ihre Gäste erfreut134.

Dass bei Sachs ausschliesslich Frauen spezifizierte schädigende und
helfende Zauberei treiben, sich der Teufelsbuhlschaft hingeben, durch die
Luft zum Hexensabbat fliegen und sich in Tiere verwandeln können, wundert

weiter nicht. Bekanntlich hat sich seit dem Standardwerk zur Zauberei-

und Hexentheorie des Dominikanermönchs Heinrich Institoris, dem
Malleus Maleficarum von 1487, das Stereotyp der weiblichen Hexe in

Dämonologie und Jurisdiktion verfestigt135.

Werfen wir nun einen Blick auf den der Magiologia beigefügten
Kupferstich136, der Anhorns Feldzug gegen Aberglaub und Zauberey seiner
Leserschaft vorerst bildlich vor Augen führen soll: In der ersten Reihe
sehen wir einen VogelProphet, einen Sternguker und einen (Schlangen-)
Beschwerer, in der mittleren Reihe sitzt ein Warsager in einem Zauberkreis

und rechts daneben reitet eine Unholdin mit einer Ofengabel in der
Hand auf einem Ziegenbock, ganz unten sind ein Allraun, ein teuflischer
spiritus familiaris, ein Cristallseher und der Zaubermeister, der leibhaftige
Teufel, samt Ziegenbock erkennbar. Auf dem Bild steht also eine Mehrheit
von fünf dem Zaubermeister ergebenen Männern, die eine Vielfalt
sanktionierter Formen von Zauberei praktizieren, einer einzigen Unholdin
gegenüber. Im Folgenden gilt es, mit Bezug auf die von Sachs gerügten und
auf dem Kupferstich dargestellten Zauberpraktiken aufzuzeigen, dass bei
den von Anhorn erörterten und mit Exempeln veranschaulichten Doktrinen

134 Das Gedicht ist publiziert in: Brackert, Daten und Materialien, 365-368 (Nr. 15).
135 Kramer (Institoris)/Behringer, Der Hexenhammer, 20-22; zu den antiken,
frühchristlichen und mittelalterlichen Quellen der misogynen Superstitionskritik siehe Harme-
ning, Hexen, 303-312.
136

Signatur: David Weidenhuber sculp[sit].

36



Der Magiologia beigefügter Kupferstich mit Darstellungen vornehmlich

von Männern ausgeübter Zaubereidelikte.

37



die Männer ebenfalls die Mehrheit bilden. Daran anschliessend stellt sich
die Frage, warum es zu dieser Umkehrung der Geschlechterverhältnisse
gekommen ist.

Nach Anhorns Auffassung zieht der Teufel durch seine Verführungskünste

generell sowohl Männer als Frauen in seinen Stand, doch mit
unterschiedlicher Quantität: gleichwol aber viel mehr Weiber als Männer / weilen

derselbigen Verstand unbesinnt / ihre Gemütsbewegungen unbestendig

/ und ihre Fürwiz groß und ungezämbt ist: Daher er sich schon in dem

Paradys nicht an den Adam / sonder an die Eva gewagt / dieselbe zu erst
verführet / und hernaher den Adam auch durch sie gefället hat1 1. Das

stichhaltige Argument für die Übermacht der Frauen als Verbündete des

Teufels holte sich Anhorn bei Martin Luther, der die zuerst vom Teufel
verführte biblische Eva ins Spiel bringt. Eva, die Urmutter aller Menschen,
wird somit zum Prototyp der an Verstand schwächereren und an Charakter
labileren und deshalb für die Versuchungen des Teufels anfälligeren Frau.
Im Gegensatz zu Institoris, dem Autor des Hexenhammers, sah Luther die

Anfälligkeit der Frau für die Machenschaften des Teufels nicht in ihrer
körperlich fundierten Hypersexualität, sondern in der Charakterschwäche
und mangelnden Intelligenz der weiblichen Natur, wie sie sich seit Eva
manifestiere13

Anhorn legitimierte wie alle Angehörigen der Elitekultur des 16. und
17. Jahrhunderts'39 die Vernichtung der Hexen mit dem Zitat aus dem alt-
testamentlichen Buch Exodus 22, 18: Gottes in den Mosaischen Gesetzen

geoffenbarter Wille habe nicht allein das jüdische Volk im Alten Testament

zu Gehorsam verpflichtet, sondern sei weiterhin für alle Richter und

Obrigkeiten der Welt verbindlich bis an deren Ende. Der göttliche Wille
bleibe jederzeit fest und unveränderlich. Demzufolge ziehe die Sünde der
Zauberei die Todesstrafe nach sich: Die Zauberinen soltu nicht leben lassen

(Ex 22,18). Das Hebreische Wort / deutet nicht allein die Zauber-
Weiber / sonder auch Männer an / welche mit allerley gattung Zauberwerk
umbgehen / es habe Namen wie es immer wolle; als / mit Giefft vergeben /
lähmen / Schmerzen in dem Leib verursachen / verblenden / auf den Bok-

gabel- oder besen reiten / in Wolffs / Kazen / Hunds / etc. gesteht erscheinen

/ und sonderlich Gott verleugnen / sich dem Teufel ergeben / ver-

137 Anhorn, Magiologia, 612.
138 Schulte, Hexenmeister, 119.
139 Diese Bibelstelle brachte schon Institoris ins Spiel; Institoris/Schnyder, Malleus
Maleficarum, 402. Vgl. Schulte, Hexenmeister, 171.

38



schreiben / und sich mit ihme vermischen / es geschehe gleich wahrhafftig
/ oder nur in der Verblendung; daher lautet ein anders Geseze Gottes Le-
vit. 20, 27 deutlicher: wann ein Mann oder Weib / ein Warsager oder
Zeichendeuter seyn wird die sollen deß tods sterben; man soll sie steinigen /
ihr eigen Blut sey auf ihnen40.

Die zitierte Passage richtete sich gegen den Arzt Johannes Weyer
(1515/16-1588), der in seinem Traktat De praestigiis daemonum et incan-
tatoribus ac veneficis von 1563 unter Berufung auf Autoritäten eine
falsche Übersetzung von Exodus 22,18 ausmachte. Das hebräische Wort ka-
saph bedeute nicht Zauberer, sondern Giftmischer. Zur Widerlegung dieser
Lesart stützte sich der Jurist Jean Bodin auf den Hebräer Philo, der
behauptete, Exodus 22,18 meine Zauberer und Zauberinnen, die mit ver-
dammenswerten Mitteln und Künsten allerhand Arges anstifteten141. An-
horns Argumentation gegen Weyer orientierte sich eindeutig an jener von
Bodin, doch stützte sich seine Beweisführung möglicherweise auch auf
einen Kommentar des reformierten Bibelübersetzers Johannes Piscator,
dessen Bibelausgabe von 1604 sich unter anderm in den reformierten
Regionen der Schweiz durchgesetzt hatte: Eine Zauberin soltu nit leben laas-
sen [...] Zauberin: Deßgleichen auch einen Zauberer und alle, die sich mit
dem deufel verbunden haben, und durch dessen hiilff mit abergläubischen
und Deufelskünsten umbgehen 42. Anhorn wollte nicht nur die Überge-
schlechtlichkeit des Zaubereidelikts mit Leviticus 20,27 beweisen, sondern
auch mit Bezug auf namhafte Gelehrte, wie den führenden Theologen der
reformierten Hoch-Orthodoxie Andreas Rivet (1572—1651)143 und den

Wittenberger Theologieprofessor Friedrich Balduin (1575-1627)144, das

Lehrgebäude des Arztes Johannes Weyer zum Einsturz bringen, nämlich:
Die Unholden145 seyen nur arme schwache weiblin / die sich der aufsäzen
deß Teufels nicht erwehren können; oder es seyen nur melancholische
Einbildungen / und werde nichts wiirkliches von ihnen verichtet / darumb

seyen sie mehr erbarmens als straffens werth. Die Sünde der Zauberei

140 Anhorn. Magiologia, 1034f.
141 Zum Disput Bodins gegen Weyer siehe Janson, Bodin, 90-98.
142 Zu Piscator siehe SCHULTE, Hexenmeister, 173f.
143 BBKL Bd. VIII, Sp. 415^131 (Artikel von Arthur Mahlmann).
144

Allgemeine Deutsche Biographie II, 16f.
145 Johann Fischart übersetzte den von Bodin in dessen Daemonomania verwendeten
lateinischen Begriff lamia mit Unhold, was Hexe bedeutet und hier von Anhorn übernommen

wird; zu Fischart siehe Schulte, Hexenmeister, 129 (Anm. 121).

39



lasse sich nicht mit der Schwachheit des weiblichen Geschlechts entschuldigen,

deshalb fordere Leviticus 20,27 für Weib und Mann den Tod146.

Die Melancholie, nach der auf das Körperverständnis der Antike
zurückgehenden Viersäftelehre (Humoralpathologie)147 durch einen Über-
schuss an schwarzer Galle148 verursacht, war schon von Institoris mit dem
Hexereidelikt in Verbindung gebracht worden: Der Teufel kann eine
stärkere Anfechtung in einem Menschen bewirken, der dazu disponiert ist,
also kann er einen zur Melancholie disponierten Menschen heftiger durch
ein melancholisches Leiden anfechten als einen Menschen mit der

entgegengesetzten Disposition149. Frauen sind aufgrund ihrer flüssigen Komplexion

stärker disponiert für das Eindringen von Geistern. Mit dem traditi-
onsgelenkten Bild vom Mängelwesen Frau im Kopf behauptete Weyer,
Hexen seien keine Agentinnen des Teufels, sondern nur an Melancholie
erkrankte, vom Teufel getäuschte, aufgrund ihrer Natur leichtgläubige
schwache Frauen, die unter der Folter jene Untaten geständen, die der Teufel

vollbracht habe150.

Aus der Frage, oh die Teufel oder seine Instrument / die Zauberer und
Hexen / nicht auch Wetter machen / und Regen / Wind / Schnee / Hagel /
Bliz / Donner / Reijfen etc. erweken können?151, wird ersichtlich, dass An-
horn den Wetterzauber als übergeschlechtliches Phänomen betrachtete.
Der Katholik Nicolas Rémi, Generalstaatsanwalt in Lothringen, hatte zwar
in seiner Daemonolatria von 1595 aus seiner Gerichtspraxis, also seinem

Erfahrungswissen, von Wetterzauberinnen und Wetterzauberern mit dem

Schwerpunkt auf weiblicher Zauberei berichtet152, doch Anhorn

146 Anhorn, Magiologia, 1042f.
147 Die Humoralpathologie basiert auf der Annahme, Grundlage der Körperfunktion seien
die vier Säfte Blut, Wasser, schwarze Galle und gelbe Galle. Diesen Säften waren die vier
Elemente Luft, Wasser, Erde, Feuer, die vier Qualitäten heiss, nass, kalt und trocken sowie
die Organe Herz, Hirn, Milz und Leber zugeordnet. Krankheit wurde vor allem als Störung
des Gleichgewichts zwischen diesen Säften respektive ihren Eigenschaften verstanden;
Fischer-Homberger, Geschichte der Medizin, 27.
148 Die moderne Melancholie, die Depression, war nur eines der zahlreichen Symptome
der Schwarzgalligkeit, ebenso durch dieses Ungleichgewicht der Körpersäfte verursacht
galten fixe Ideen, übermässige Heiterkeit, Stimmungslabilität, Manie, Verdauungsstörungen

und Herzklopfen; Fischer-Homberger, Geschichte der Medizin, 172.
149

Vgl. Kramer (Institoris)/Behringer, Der Hexenhammer, 221 f.
150 Daxelmüller, Zauberpraktiken, 204-206.
151 Anhorn, Magiologia, 679.
152 Hier Exempel Nr. 580.

40



konstruierte trotz der von ihm zitierten Autorität153 mittels entsprechender
Auswahl von Exempeln eine überwiegend männliche Realität des
Wetterzaubers: sechs Fallbeispiele von Männern stehen drei von Frauen gegenüber;

dabei fällt auf, dass die Wetterzauberer in vier Fällen heidnischen
Völkern angehören: den Finnen und Lappen, Indianern, Brasilianern und
Tataren154. Die männlich betonte Buchrealität Anhorns entsprach in Kärnten

von 1630-1720 der Verfolgungsrealität, galt doch in dieser Region der
Wetterzauber als Flauptdelikt von Hexenmeistern155. In St. Gallen wurde
der Vagant Mathias Haubenreich aus Freiburg im Breisgau allerdings
schon 1610 unter anderm wegen Herbeizauberung eines Unwetters
hingerichtet156.

Bei der Unholden Leuth- und Vieh-Beschädigung agiert der Teufel
durch Mittel seiner Dieneren / der Zaubermänneren und Hexenweibe-
ren51, was in den ausgewählten Exempeln offensichtlich wird: Zauberer,
darunter der Henker, und Hexen verschwören sich 1536 in der Stadt Lissabon,

um eine Giftsalbe zu mischen, die an alle Türfallen geschmiert, eine
Seuche auslöst. Zudem bereiten sie ein Giftpulver zu, welches sie den Leuten

heimlich in die Kleider streuen158. Zwei Schädiger an Leib und Leben
sind wiederum mächtige heidnische Zauberer: einer aus Afrika, der mit
seinem Gift die Menschen gleich zu Hunderten umbrachte, der andere

verfügte als Fürst der Heisinger, eines mitnächtigen Volkes, über ein
besonders grosses teuflisches Aggressionspotenzial'59.

In Anhorns Magiologia können Zauberer und Hexen andern Menschen
Haare, Eisen, Nägel, Messer, Dornen, Gläser, Steine, Eidechsen, Ahlen,
und andere dergleichen Schmerzen verursachende Dinge in den Leib
hexen160. Die Instrumente des Teufels, die zusätzliche Krankheitszauber be-

153 Zu Nicolas Rémi siehe Schulte, Hexenmeister, 141-143.
154

Exempel Nr. 579, 582, 583, 584. Nach Petrus Binsfeld, Weihbischof von Trier, kann
sowohl der Liebes- als auch der Wetterzauber von Männern betrieben werden, wie er in
seinem Tractatus de confessionibus Maleficorum et Sagarum von 1589 darlegt; SCHULTE,

Hexenmeister, 138. - Henry Boguet, Oberrichter des Klosterbezirks St. Claude (Franche-
Comté), schreibt desgleichen in seinem Hexereitraktat Discours Execrable Des Sorciers
(Ausgabe von 1606) den Wetterzauber Männern zu; Schulte, Hexenmeister, 148.
155 Schulte, Hexenmeister, 247.
156 Tschaikner, Zauberei- und Hexenprozesse, 69f.
157 Anhorn, Magiologia, 703f.
158

Exempel Nr. 610.
159

Exempel Nr. 609 und Nr. 601.
160 Anhorn, Magiologia, 728 (richtig: 716).

41



herrschen, zeichnen sich in den ausgewählten durchgehend weiblichen
Exempla durch ihre Rachsucht und Aggression aus, nicht einmal wenn sie

auf dem Scheiterhaufen stehen, ist der Henker vor ihrer Macht gefeit'61. In
einer von drei Beispielerzählungen ist die schadende Person als alte Frau
gekennzeichnet162.

Der Liebeszauber, eine Variante des Schadenszaubers - da die Person /
deren das zauberische Liebgieft beygebracht wirdt / ihrer Sinnen und
Verstands / oder wenigst ihrer Leibsgesundheit lebenslänglich beraubt sein
wird163 - galt in der Gerichtspraxis vor dem Ende des 16. Jahrhunderts
eher als weibliches crimen magiae]64, obwohl im Malleus Maleficarum ein

abtrünniger Kleriker gegen ein schönes Mädchen einen Liebeszauber
einsetzt165. In seinem Tractatus de confessionibus Maleficorum et Sagarum
von 1589 konstatierte der Weihbischof von Trier, Petrus Binsfeld, erneut
die Übergeschlechtlichkeit dieser Domäne166, was in der Folge auch von
Anhorn vertreten wurde. Mit der Person des 1611 hingerichteten Louis
Gaufridy taucht in der Magiologia das Stereotyp des wegen seiner Geilheit
mit dem Teufel paktierenden Priesters wieder auf: Der Priester kann mit
seinem Atem jede Frau, die ihm gefällt, gefügig machen167.

Bei den gemeinen Leuten würden Liebesgifte sehr oft verabreicht, in-
deme mancher Leichtfertiger gsell / einem schönen oder reichen Bauren-
Mägdlein: Oder manche Leichtfertige Geile dim / einem schönen / starken
reichen Knaben / in einem Trunk oder Speiß / unvermerkt etwas eingibt
f...]168. Zu fliehen sei deshalb alles, was zur Unzucht reize, der Müssig-
gang, die Faulheit, die Trägheit, unmässiger Schlaf und zu schlechter Letzt
die Schönheit der anreizenden Weiberen undfrischen Männeren1 9. Mittels

161
Exempel Nr. 602 und Nr. 603.

162
Exempel Nr. 614.

163 Anhorn, Magiologia, 946f.
164 In den Luzerner Hexenprozessen der Jahre 1398 bis 1551 sowie in den Lausanner
Prozessen des 15. Jahrhunderts wurde Liebeszauber als typisches Frauenvergehen angesehen;

Burghartz, Hexenverfolgung als Frauenverfolgung?, 164. Im 17. Jahrhundert wurden

auch Männer des Liebeszaubers bezichtigt, so der in Trogen 1632 hingerichtete Hanß

Jörg Haldyner, der vom Teufel eine Salbe erhalten hatte, um damit die Frauen seinem
Willen zu unterwerfen; Schiess, Gerichtswesen, 184.
165 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 398.
166 Schulte, Hexenmeister, 138.
167

Exempel Nr. 225; männlicher Liebeszauber auch bei Stengel, Iudicia Divina; Schneider,

Stengel (Exempelkatalog), CXXXVIII (Nr. 567).
168 Anhorn, Magiologia, 964.
169 Anhorn, Magiologia, 976.

42



Auswahl entsprechender Exempel gewichtete Anhorn allerdings das
Liebeszauberdelikt wiederum als ein traditionell weibliches um: dreizehn
geschädigten Männern stehen nur drei verhexte Frauen gegenüber. Wie
lautete doch die Doktrin des Hexenhammers puncto Liebeszauber? «Unter
den Frauen finden sich die meisten Hexenden, unter den Männern die meisten

Verhexten'7 .» Unter den männlichen Geschädigten figurieren in der

Magiologia unter anderm der biblische König David; man erinnere sich,
dass die Schrift den Mann immerhin des Ehebruchs und des Mordes an
Urias, des Gatten der Bathseba beschuldigt171. Bereits in den Bibles
Moralisées des 14. und 15. Jahrhunderts erscheint indes Bathseba, im Alten

Testament als passives Opfer männlicher Begierde gezeichnet, als
aktive Ehebrecherin und Verführerin: Die Schuldfrage wurde also umgekehrt
und der schuldige David somit zum Opfer der Weiberlist172. Die verführerischen

Weiber haben es nämlich vor allem auf grosse Fürsten abgesehen:
Die schmeichelnden Huren / können grosser Herren Gemüter also ein-
nemmen und besizen / daß sie ihres Christenthumbs / ihrer Ehr unnd guten
Namens / bey aller Welt / und den Nachkomen vergessend / in unordentlicher

Lieb so unsinnig werden / daß sie lieber / mit ihren Beyschiäfferinen /
bittere Gallen verschlingen / als mit dem Herrn Jesu Christo süssen Honig
gemessen wollen113. Wer weiss, ob Anhorn dabei nur an den verzauberten
Kaiser Karl den Grossen174 dachte und nicht auch an den nach seiner
rigorosen Ansicht mit einer Hure in Sünde lebenden Kurfürsten Karl Ludwig,
Landesherr der Kurpfalz?

In seinen theoretischen Ausführungen entwarf Anhorn das Bild von
dem Teufel hörigen Männern und Frauen, die Kinder aus verschiedenen
Gründen töten: 1. Beleidigungen lassen sich an den Kleinen wegen ihrer
Wehrlosigkeit besser rächen als an den Eltern, 2. um aus ihren Herzen und
ihrem Fett ihre Flugsalbe zu kochen, 3. um aus den verbrannten Körperchen

Giftpulver zu gewinnen, 4. um das Herz der getöteten Kinder zu fressen,

dies mit der Absicht, unsichtbar oder unempfindlich gegen die Folter
zu werden, 5. weil der Teufel weiss, dass diese Kindermorde vor Gott eine

grosse Sünde darstellen und er so die Menschen desto eher in seiner Ge-

170 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 208.
171

Quelle: 2. Sm 11 und 12; Exempel Nr. 768.
172 Hammer-Tugendhat, Judith und ihre Schwestern, 367-373.
173 Anhorn, Magiologia, 958f.
174

Exempel Nr. 765.

43



wait behalten kann175. In der Daemonomania des Jean Bodin fand Anhorn
einen besonders verwerflichen männlichen Fall, einen französischen Adligen,

der bereits acht Knäblein getötet und dem Teufel geopfert hatte. Vor
seiner Verhaftung war der Unhold sogar willens gewesen, zu diesem Zwecke

sein eigenes noch ungeborenes Kind zu ermorden176. Eine spezielle
Gruppe unter den Kindsmördern bilden jene mit dem Teufel paktierenden
Diebe, die schwangeren Frauen den Bauch aufschlitzen. Aus den Händchen

der ungeborenen Kinder gewinnen sie Zauberkerzen, um ihre Opfer
in einen Tiefschlaf zu versetzen177.

Doch die Mehrzahl der Kindsmordexempel handelt, ganz der Tradition
des Malleus Maleficarum folgend, von Frauen178; zwei Beispielerzählungen

von den besonders infamen kindsverderbenden Hebammen stammen
aus dem erwähnten Werk179. Der in Exempel Nr. 612 geschilderte Fall der

aus Neid rachsüchtigen Hebamme von Reichshofen lässt sich möglicherweise

als Konflikt zwischen zwei Konkurrentinnen interpretieren, nämlich
einer von der Geburtshilfe ausgeschlossenen nichtexaminierten Laienhebamme

und einer ärztlich examinierten, städtisch „geschworenen"
professionellen Geburtshelferin, die die nicht offiziell ausgebildete Konkurrentin
als Hexe angeschwärzt hatte. Männliche Ärzte hatten bereits im 15.

Jahrhundert begonnen, das von den Hebammen in der Praxis erworbene Wissen

abzuprüfen und folglich die Hebammen zu disqualifizieren. Alle nicht
examinierten in der Geburtshilfe tätigen Frauen wurden somit in die Illegalität

abgedrängt. Die Ärzte spielten also eine von ihnen ausgebildete und
deshalb sozial akzeptierte Frauengruppe gegen eine andere aus. Dies führte
dazu, dass sich die ärztlich approbierten Geburtshelferinnen auf Kosten der
inoffiziellen profilierten180.

Der Mord an Kindern mit vergifteten Leckereien als Lockmittel gilt in
Anhorns Dämonologie, aber auch in der Rechtssprechung des 17.

Jahrhunderts als frauenspezifisches Delikt181. So wurde etwa Anna Nadige von
Castiel im Schanfigg 1657 beschuldigt, den zwölfjährigen Joos Christen

175 Anhorn, Magiologia, 724f. (richtig: 712f.).
176

Exempel Nr. 535.
177

Exempel Nr. 642.
178

Exempel Nr. 606, 607, 608, 611, 612 (2 Beispiele).
179

Exempel Nr. 608 und Nr. 612.
180 Zur Hebammenproblematik in der Frühen Neuzeit siehe Opitz, Hausmutter, 350f.
181

Exempel Nr. 611; vgl. dazu den Fall der 1616 in Trogen hingerichteten Lißabethin
Bischoffin, auf welchem das Exempel beruht; Schiess, Gerichtswesen, 144, 176-178.

44



mit einem Apfel vergiftet zu haben. Am Tage, nachdem er den Apfel
gegessen habe, sei er beim Melken auf einmal hingefallen und habe einen

grünen Schaum vor dem Mund gehabt, worauf er bald gestorben sei182. Die
im Jahre 1700 hingerichtete Barbla Schwizere aus Pitasch soll mehrere
Kinder durch ihre Pulver und Esswaren, die sie auf nächtlicher Fahrt von
Mailand mitgebracht hatte, vergiftet haben182.

In der Geschichte der Dämonologie blieben die Kinder nicht bloss Opfer

der Teufelsbündner und -bündnerinnen, sondern wurden aufgrund der
ihnen von Ärzten attestierten mentalen Schwachheit seit dem 17. Jahrhundert

selber zu Agenten des Teufels, die vernichtet werden mussten184.

Bereits im Malleus Maleficarum findet sich die Vorstellung, dem Teufel
dargebrachte Kinder seien dadurch für das Leben geprägt und demnach befähigt,

Schadenszauber zu verursachen. Symptomatisch für die Zuspitzung
des Hexereidelikts auf das weibliche Geschlecht ist das Faktum, dass im
die Theorie bestätigenden Exempel gleich zwei weibliche mit dem Teufel
affilierte Personen in Erscheinung treten: die Mutter hat ihre kaum achtjährige,

dem Teufel geweihte Tochter gelehrt, mit Hilfe des Teufels Regen
herbeizuzaubern. Nach der erneuten Taufe des Kindes verliert es diese
Fähigkeit185.

Bemerkenswert im Kontext der Kategorie Geschlecht scheint, dass der
bikonfessionelle Bundstag der Drei Bünde von 1597 schon bei Kindern
eine übergeschlechtliche Disposition zum crimen magiae attestiert und
demzufolge gesonderte Schulen für hexereigefährdete Knaben und Mädchen

verlangt, um sie mittels intensiver religiöser Unterweisung dem Teufel

zu entreissen186.

Was den Viehzauber anbelangt, so vergraben in der Magiologia weibliche

und männliche Instrumente des Teufels ihre Giftmittel unter der
Schwelle der Stalltüre, wodurch Vieh und Pferde verderben187; bei einer
seltsamen tödlichen Krankheit, welche das Vieh auf der Weide befällt,
spricht Anhorn in der Folge geschlechtsneutral von Teufeisdieneren188.

Seit dem erstmals 1435 erschienenen Formicarius des Dominikaners

182 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 111.
183 Sprecher/Jenny, Kulturgeschichte, 329 und Giger, Hexenwahn, 49.
184 Daxelmüller, Zauberpraktiken, 209f.
185 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 389.
186

Quelle abgedruckt bei Giger, Hexenwahn, 175f.
187

Exempel Nr. 625.
188

Exempel Nr. 626.

45



Johannes Nider tradierten die Dämonologen den Fall des grossen Zauberers

Stadlin oder Städelin1 9, der mittels Vergraben einer Eidechse oder
Schlange angeblich Fehlgeburten und Unfruchtbarkeit bei Menschen und
Vieh hervorrief; als Vermittler des Exemplums genannt seien der Dominikaner

Heinrich Institoris und sein Malleus Maleficarum von 1487, der
Jurist Jean Bodin und seine Démonomanie von 1580, der Jesuit Martin
Delrio und seine Disquisitionum magicarum libri sex von 1599/1600, die
letztlich von Anhorn ausgiebig geplündert wurden.

In der Geschichte der Hexenverfolgungen im Gericht Klosters fielen
1702 zwei vermeintliche Teufelsdiener der Vorstellung des Viehverder-
bers zum Opfer, nämlich Christen Adern und sein Freund Partly Marga-
dant; sie warfen das vom Teufel erhaltene Pulver in mehrere Ställe und auf
zahlreiche Wiesen. Mehr als 35 Hopt an Pferden, Rindern, Geissen und
Schafen gestand Margadant getötet zu haben190. 1679/80 wurden in Vaduz
(Fürstentum Liechtenstein) drei Älpler als Vieh- und Milchverderber
hingerichtet, von denen einer auch einen verbotenen Gegenzauber bei Vieh-
verhexungen anwandte191.

Die geschlechtsbezogene Analyse von Schadenszaubervarianten in den

Exempeln ergibt folgendes Resultat: das Schadenszaubermuster spitzt sich

nur beim Wetter- und Viehzauber auf die Männer zu, die Frauen dominieren

in den ihnen traditionell zugeschriebenen Sparten des Liebeszaubers

(Giftmischerin und Verführerin des Mannes), des Krankheitszaubers sowie
des Kindsmords, was mit den gesellschaftlich als weiblich besetzten
Arbeitsdomänen der Sorge für Schwangere und Kinder, der Nahrungszubereitung

sowie der Krankenpflege zusammenhängt192.

Die traditionelle reformierte Sexualmoral forderte von den Frauen,
während der Ehe möglichst viele Kinder zu gebären, um die Zahl der

Gläubigen stetig zu erhöhen. Frauen, die in der Ehe Geburtenbeschränkung

praktizierten, entzogen sich der göttlichen Bestimmung Seid fruchtbar

und mehret euch (Genesis 1,28), genossen also nur die sexuelle Lust
und standen deshalb auf derselben Stufe moralischer Verderbtheit, der

Hurerei, wie in ausserehelichen Beziehungen. Das Delikt der kindsverder-

189 Hier Exempel Nr. 620.
190 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 217.
191

Seger, Hexenprozesse, 74.
192 Mit der Rollenverteilung in der traditionellen Agrargesellschaft deutet Schulte auch die
Schadenszauberzuschreibung bei Frauen und Männern in Schleswig-Holstein in der

Zeitspanne von 1580 bis 1730; Schulte, Hexenmeister, 191.

46



berischen Sünde der Empfängnisverhütung wog so schwer, dass es dem
Schwangerschaftsabbruch gleichgesetzt wurde193: welches erste / auch von
geilen / aber der Kinderzucht überdrüssigen Eheweiberen / das andere
aber / von leichtfertigen ausser dem Ehestand geschwängerten Huren
geschieh/194. So wundert es nicht, dass Anhorn die Geburtenfolge bei den
Frauen in seiner Gemeinde (Bischofszell?) scharf beobachtete und junge
unerfahrene Geistliche mittels eines Exempels ermahnte, dasselbe zu tun.
Die Frau in Anhorns Fallbericht gebar jedes Jahr ein Kind, bis sie des Kin-
dergebärens überdrüssig, ein altes Weib aufsuchte, welches ihr sonderbare
Kreuterm gab. Die Frau trank nach Vorschrift während vier oder fünf
Jahren alle vier Wochen davon einen Auszug und wurde nicht mehr
schwanger. Eine ihrer Nachbarinnen, die mit vielen Rinderen von Gott
gesegnet worden, wollte diese Kunst auch lehren, fragte jedoch vorher
Pfarrer Anhorn um Erlaubnis, der ihr nicht nur diese kindsverderberische
Sünde zu verstehen gab, sondern auch ihrer Nachbarin befahl, mit der
Einnahme dieser Kräuter sogleich aufzuhören. Die Frau entschuldigte sich mit
ihrer Unwissenheit, liess unter dem psychischen Druck des Geistlichen die
Hände von den Kräutern und gebar hernaher widerumb etliche Jahr nach
einanderen Kinder 96. Obwohl die Frauen nach Anhorns rigoroser Auffassung

sich des Totschlags durch Schadenszauber schuldig gemacht hatten,
blieb es ohne gerichtliche Konsequenzen bei seinen geistlichen
Ermahnungen.

Beim Diebstahl von Lebensmitteln für ihre Versammlungen mischen in
den Exempeln der Magiologia Zauberer und Hexen zu gleichen Teilen
mit197, der Diebstahl von Milch mittels Fernmelken galt durch den
Hexenhammer vorgegeben als Frauensache198.

Als nächste Kategorie folgt bei Anhorn die Bezauberung und Verblendung

der eusserlichen Sinnligkeiten des Menschen, eine solche geschieht
durch Fürstellung einer erdichteten Gestalt; welche eigentlich nichts /

193 Ein Bruch mit der alten Kirche wurde in dieser Hinsicht nicht vollzogen.
194

Vgl. den von Pfister zitierten Text aus der Schrift Von der kinderzucht (Zürich 1591)
von Samuel Hochholzer; Pfister, Geburtenbeschränkung, 127.
195 Das in Kräuter-, Arznei- und Hebammenbüchern des 16. Jahrhunderts gesammelte
Wissen über kontrazeptive und abortive Pflanzen wurde im Unterschichtenbereich über
Vorleseakte bekannt; Leibrock-Plehn, Hexenkräuter, 169-172.
196 Anhorn, Magiologia, 970f.; hier: Exempel Nr. 781.
197

Exempel Nr. 538, 539, 540.
198

Exempel Nr. 627.

47



oder so etwas / der Teufel selber in derselbigen /fürgestellet istm. In
diesem Segment teuflischer Künste dominieren die Männer mit neun zu vier
Fällen gegen die Frauen. Bei zwei weiblichen Beispielen200 wird der
Bauch der Frau in der Phantasie der Exempelschreiber und -kompilatoren
zum Gefäss, das der Teufel im Nachäffen der jungfräulichen Empfängnis
Mariä durch blendnerische Scheinschwangerschaften missbraucht. Der für
den menschlichen Fötus bestimmte Raum wird nach Institoris vom Teufel
mit Luft201 aufgebläht, gemäss späteren Autoren mit ekelerregenden,
gräulichen, ja gefährlichen Tieren angefüllt - ein zeichenhaftes Extrem dafür,
dass der Unterleib der Frau als Zone der Unreinheit und der Sünde, kurz
als Einfallstor des Teufels, eine grosse Gefahr für den Mann darstellt202.

Wie sein grosses Vorbild Martin Delrio203 bewies Anhorn die
zweigeschlechtliche Realität von der Zauberer und Unholden Auffahren204 mit
Hilfe des Teufels anhand von Exempeln, doch wundert die zahlenmässige
Akzentuierung in der Magiologia von neun männlichen Beispielen (davon
sind zwei Luftfahrten von Männern nachgeahmt205) zu bloss drei weiblichen.

Bei seiner Beschreibung des folglich zweigeschlechtlichen
Hexensabbats, den Anhorn als Hexenversammlung bezeichnete, übernahm er
grösstenteils die konstitutiven Elemente von Delrio206, nämlich die
Herstellung der Flugsalbe aus dem Fett getöteter Kinder, die Anwendung dieser

Salbe auf den ausdrücklichen Wunsch des Teufels, um somit die Zahl
der Kindsmorde zu erhöhen, die Verehrung des bock- oder hundsgestalti-
gen Teufels in obszönen Positionen, das Opfern von Nabelschnüren
neugeborener Kinder. Selbst den Hostienfrevel klammerte der reformierte
Geistliche mit Bezug auf katholische Autoren nicht aus207. Mit Zitter und
schreken erzählt Anhorn nach den Jesuiten Martin Delrio und Kaspar

199 Anhorn, Magiologia, 545.
200

Exempel Nr. 457 und Nr. 462.
201 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 206.
202 Siehe auch EM Bd. 5, Sp. 1240-1243 (Artikel Giftmädchen von Albert Gier).
203 Es stimmt nicht, wie Schulte, Hexenmeister, 146 behauptet, dass Delrio die als
selbstverständlich angenommene Übergeschlechtlichkeit beim Hexenflug durchbreche und nur
auf weibliche Beispiele zurückgreife. Man vergleiche bei Fischer, Delrio, 38 und 243 (Nr.
32), 244 (Nr. 34, nachgeahmter Flug), 245 (Nr. 36), 245 (Nr. 38, nachgeahmter Flug).
204 Anhorn, Magiologia, 614.
205

Exempel Nr. 527 und Nr. 528.
206

Vgl. die Übersetzung aus den Disquisitionum magicarum von Brackert, Daten und
Materialien, 392f. (Nr. 24).
207 Anhorn, Magiologia, 641.

48



Schott208, dass etliche Zauberer und Zauberinen auch consecrierte Hostien

/ welche sie under währender Communion in dem Mund behalten / und
hernaher widerumb heraußgenommen / mit sich in diese verfluchte
Versandung bringen/dieselbige für dem Angesicht ihres höllischen Prcesiden-
ten / mit Füssen tretten / und hernaher wol gar zu Pulver verbrennen109.

Bekanntlich hatte Institoris schon 1487 in seinem Hexenhammer dazu

geraten, den Empfang der Hostie bei Frauen zu überwachen und sie
aufzufordern, den Leib Christi bei geöffnetem Mund und herausgestreckter
Zunge ohne Tuch vor dem Mund zu empfangen210. Missbrauch des A-
bendmahlsbrotes zu magischen Zwecken, verbunden mit einem Ritual der
Schändung, Erniedrigung und Verhöhnung blieb in der Folge im
Protestantismus lutherischer Ausrichtung und den von seiner Doktrin geprägten
juristischen Verfahren ein rein weibliches Delikt211, denn nicht einmal den

apostatischen Hexenmeistern traute man diesen unsagbaren Frevel zu.
Doch die katholischen Theologen des 17. Jahrhunderts und in ihrem
Gefolge Bartholomäus Anhorn weiteten diese Gottlosigkeit auf Männer aus.

In der Magiologia werden zwar Männer und Frauen bei der Aufnahme
in die Hexengesellschaft mit einem Mal gezeichnet, doch anschliessend
wird das von Delrio übernommene zweigeschlechtliche Muster der
Teufelsbuhlschaft und des Rechenschaftsberichts über verübten Schadenszauber

auf der Hexenversammlung wiederum in ein weibliches umgewandelt:
Auf den schändtlichen Tanz / folgen bey den Teufelischen Hexenversam-
lungen / die schändtlichen Vermischungen der Teuflen mit ihren Bräuten /
[Hervorhebung von U. B.-B.] auf das aller abschewlichest und unflätigest
/ und muß dann jedwedere erzellen / was sie von lezter Zusammenkunjft /
für Schelmenstuk verrichtet habe / welche / je gröber sie sind / je mehr sie

von dem Teufel gelobt werden: haben sie aber deren keine verrichtet / so
werden sie offtmahlen ganz blaw geschlagen2n.

Um die Allgegenwart und Ubiquität des Teufels samt seiner Dienerschaft

zu entlarven, entnimmt Anhorn als vast dergleichen Exempel dem

Staatsgarten des Nürnberger Berufsliteraten und Polyhistors Erasmus

208
Quelle: Physica curiosa, lib. 1. cap. 23. § 6. p.m. 76.

209 Anhorn, Magiologia, 641.
210 Kramer (Institoris)/Behringer, Der Hexenhammer, 416.
211 Schulte, Hexenmeister, 21 Of.
212 Anhorn, Magiologia, 650f. Vgl. Brackert, Daten und Materialien, 392f. (Nr. 24). Die
Vorstellung, dass der Teufel nur mit Frauen geschlechtlich verkehrt, entstammt der Tradition

der Ketzerverfolgung; Burghartz, Hexenverfolgung, 158.

49



Francisci 1627—1694)213 die Beschreibung einer Hexenversammlung
exotischer Heiden in Peru, wo nicht Menschen mit Dämonen koitieren,
sondern Männer und Frauen untereinander sich sexuellen Perversionen hingeben.

Die Beschreibung sexueller Orgien und ekstatischer Ausschweifung
sind vor Anhorns Magiologia ein Spezifikum katholischer Dämonologien214.

Durch die intensive Predigttätigkeit reformierter Geistlicher
gelangten die durch Anhorn vermittelten, im Volk bisher unbekannten

Vorstellungen bis ins hinterste Bergdorf. 1702 gestand Partly Margadant
von Klosters nicht nur mit einer Succuba, einer Teufelin, geschlafen,
sondern mehrmals an Hexensabbaten teilgenommen zu haben, an
denselben laufend und renendt sey und laufend zuo und vohn, vnd
springend wie die gitzy, vnd springent auf einander wie die hunth, und
bruchent ein ander binden vnd vornen [...] 2'5.

Bei der Thematik Von der Zauberer und Hexen Teufelischer
Vermischung und Beyschlaaff interessiert Anhorn vor allem die Frage, ob bei
einer solchen Buhlschaft Kinder gezeugt und geboren werden können, was
vehement verneint wird. Bei den heidnischen Giganten und Alexander
dem Grossen wird die vermeintliche Zeugung durch einen Gott mit
misogyner Ratio als einen durch Lüge getarnten Ehebruch der Frauen interpretiert216.

Obgleich Männern in der Realität der Jurisdiktion das Geständnis
der Teufelsbuhlschaft ungleich weniger als den Frauen abgenötigt
wurde217, mussten im reformierten Zürich immerhin 1531, 1598, 1611, 1625,
1628, 1670, 1687 Männer unter anderm wegen angeblicher Buhlschaft mit
einer Succuba sterben218. Dasselbe geschah 1577 in Basel219, 1610 und
1617 in St. Gallen220, 1674 in Appenzell22' und 1702 in Klosters222.

213 EM Bd. 5, Sp. 44^-8 (Artikel Francisci, Erasmus von WOLFGANG BRÜCKNER).
214 Die Vorstellung vom Geschlechtsverkehr der Teufelsbünderinnen untereinander geht
auf die Tradition der Ketzerprozesse zurück; Burghartz, Hexenverfolgung, 158. Der
Lutheraner Francisci könnte seinen Fund einem Missionsbericht der Jesuiten entnommen
haben.
215 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 217.
216 Anhorn, Magiologia, 654—669.
217 Schulte bezieht diese Aussage auf die lutherischen Territorien Holstein und Sachsen-

Lauenburg und das katholische Kärnten, Schulte, Hexenmeister, 211, 249. Die
Teufelsbuhlschaft als Beweismittel für den Teufelspakt ist allerdings auch in reformierten Territorien

im 17. Jahrhundert auszumachen.
218 Schweizer, Hexenprozeß, 59f.
219 GuggenbÜhl, Mit Tieren und Teufeln, 110.
220 Tschaikner, Zauberei- und Hexenprozesse, 70, 88.
221 Schiess, Gerichtswesen, 159.

50



Hinsichtlich der Wechselbälge betont Anhorn, bei den Wechselkindern
handle es sich entweder um ein wegen mangelnden Gottvertrauens der
Eltern vom Teufel oder von den Hexen ausgetauschtes Kind oder um eine
teuflische Verblendung der Eltern, die ihr eigenes Kind nicht mehr erkennen

könnten; diese Geschöpfe verschwänden wiederum an einen
unbekannten Ort. Anhorns Kampf galt nämlich der Lehre von der Zeugungsfähigkeit

der Dämonen, wie sie etwa Jacob Freiherr von Liechtenstein,
Mitautor der Traktatesammlung Theatrum de Veneficis223 von 1586 vertreten
hatte. Der Teufel komme als Incubus mit gestohlenem Samen zu einer
Frau: Dann begibt sich offt dz er Unholden schwanger macht, und durch
das Kind gebiert. Solch Kindt offt der Incubus ander Leuthen für ihr Kindt
in die Wiegen legt, das ander hinweg tregt und stilt224.

Was das Erscheinen der die Zauberey liebhabenden Höllenkinder'225in

Tiergestalt anbelangt, halten sich männliche und weibliche Beispiele die

Waage, wobei Anhorn den Werwolf als spezifisch männliche Version des

Hexereiverbrechens festlegte.
Fast die gesamte dämonologische Literatur der Frühen Neuzeit erklärte

die teuflische Verwandlung des Menschen in ein Tier als Phantasieprodukt.

Besonders die protestantische Hexenlehre lehnte dieses Phänomen

aufgrund von Äusserungen Luthers ab. In der katholischen Dämonologie
setzte sich der Glaube an Werwölfe und andere Tiermenschen nur zum
Teil durch, wobei Jean Bodin eine herausragende Rolle spielte. Mit Bezug
auf zeitgenössische Berichte zeigte er auf, dass zumeist Männer sich in
Wölfe verwandelten, die als eine kannibalistische Variante von Hexen
Kinder anfielen, sie zerrissen und frassen, aber auch das Vieh angriffen
und in ihrer Gestalt auf einer Art Werwolf-Hexensabbat sexuell mit
Wölfinnen verkehrten226. Die Bodinsche Tierverwandlungslehre wurde von
Anhorn zwar abgelehnt, doch Bodins Doktrin von den teuflischen
Wolfsmenschen hatte bereits Anhänger unter der reformierten Geistlichkeit
gefunden; deren wiederholtes Predigen über dieses teuflische Delikt spiegelt
sich keineswegs überraschend in Aussagen von Angeklagten und Zeugen
in den Hexenprozessen wider. 1655 wurde Torti Heni aus St. Antonien

222 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 217.
223 Dazu Schulte, Hexenmeister, 132-134 und Alsheimer, Teufelserzählungen, 500-509
(Nr. 680-754).
224 Zitat bei GuggenbüHL, Mit Tieren und Teufeln, 108.
225 Anhorn, Magiologia, 570.
226 Schulte, Hexenmeister, 35-37.

51



von einem Zeugen angeschwärzt, auf Aschuol als Wölfin unter die Ziegen
gekommen zu sein227. Maria Tschamaun gestand 1660 vor dem Gericht in
Langwies, sie könne die Gestalt einer Katze, eines Fuchses oder eines

Wolfs annehmen, indem sie sich in des Teufels Namen auf alle Viere
stelle228. Nicolin Sererhard erzählte in seiner Landesbeschreibung Einfalte
Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden einen Fall aus der

Rechtssprechung des Prättigaus um 1660: Ein vor bald 80 Jahren zu
Küblis hingerichteter Zauberer gab an, wann er seine Possen [= Zaubereien]

mit den Leuthen in Wolfs Gestalt spiehlen wollen, welches zum öftern
geschechen seye, habe er nur dörfen einen bezauberten Gürtel um seine
Lenden binden, den ihme der Teufel gegeben, so oft er solches gethan, sey
er in einen Wolf von Stund an verwandlet worden etc.229. Zu Sererhards
Lebzeiten trieben noch zwei angebliche Werwölfe ihr Unwesen, einer im
Luzeiner Bezirk, zu dessen Erlegung wiederum ein zauberkundiger Tiroler
Jäger beigezogen werden musste und der sich als ein altes, der Hexerey
halben verdächtiges Weib entpuppte. Dieses musste nach seiner Entzauberung

einige Wochen mit verbundenem Kopf paradiren230. Bei der anderen
aktuellen Begebenheit, von welcher mich nammhafte glaubwürdige Herren
versichert haben, dz sie eine wahrhafte Geschiecht, und nicht nur ein Ge-

diecht seye, handelt es sich um einen zahmen Wolf, der sich im Dorf O-
bervaz zeigte, Wasser am Dorfbrunnen läppte, doch hin und wieder Schafe
riss. Niemand konnte das Tier erlegen, da aus den Flinten kein Feuer kam,
bis ein Tiroler Scherenschleifer dem Wolf mit einem Jagdzauber auf den
Pelz rückte: Die Flinten gieng mit einem gewaltigen Krach loß, und siehe
der Wolf war getroffen. Es fiele aber kein Wolf vom Brunnen Rohr,
sondern ach leider ihr eigener Seelsorger, der einte Capuziner ihrer Gemeind,
der lag da neben dem Brunnen mit seinem großen Bart und in seiner Kutten

maußtod [,..]231. Diese Geschichte lieferte Sererhard den willkommenen

Wahrheitsbeweis der Bibelstelle Hesekiel 22,27: Die Kapuziner, die
verhassten Exponenten der Gegenreformation, sind keine getreuen Hirten
der ihnen anvertrauten Herde, sondern seelenverderbende, blutrünstige

227 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 157.
228 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 120.
229 Sererhard, Einfalte Delineation, 77. Dieser Werwolfvorstellung liegt jene des

berühmten Werwolfs von Bedburg zugrunde, siehe Exempel Nr. 506.
230 Sererhard, Einfalte Delineation, 73f.
231 Sererhard, Einfalte Delineation, 72f.

52



Teufels-Wölfe232. Voller Schadenfreude polemisierte Sererhard zudem mit
seiner gewohnt spitzen Feder gegen die Superstition des katholischen
Reliquienkults und gewisse Praktiken katholischer Sterbekultur: Der Wolf
wurde in geheim verlochet, doch in Menschen-Gestalt und in einer Kutten
[...]. Niemand aber begehrte diese Kutte als eine heilige Reliquien
aufzuheben, oder sich auf seinem Tod Bett in dieselbige zu Augmentation seiner
Reinigung oder Linderung seiner Poen in purgatorio einkleiden zu lassen,
wie vor alten Zeit aus Superstition von Königen und Fürsten, wie die
Historien melden, soll geschechen seyn233.

Da bis jetzt nur von Schadenszauberei die Rede war, gilt es in einem
zweiten Schritt gemäss der Kategorie Geschlecht die helfende Zauberei zu
untersuchen, die nach Anhorn, weil sie die Seele des Menschen verdarb,
noch ärger und gefährlicher als die Schadenszauberei war234. Erinnern wir
uns wieder an das durchgängig weibliche Hexenmuster des Hans Sachs,
dessen unhulde mit magischen Praktiken verborgene Schätze ans Licht
bringen, mit Kristallen Geschehnisse in weit entfernten Gegenden erkunden,

Schlangen bannen sowie Segen gegen angehexte Krankheiten und

Wiederbringzauber für gestohlene Dinge kennen. Im Gegensatz dazu
finden wir in der Magiologia bei den unter der helfenden Zauberei und ihrem
Teilbereich der Divination235 subsummierten Exempeln mit Ausnahme der
alttestamentlichen Nekromantin von Endor236, der neutestamentlichen

Wahrsagerin zu Philippi237 sowie einer peruanischen Hexe238 lauter männliche

Verbündete des Teufels, was sich mit den Darstellungen auf dem

beigefügten Kupferstich gänzlich deckt.
Die erwähnte Belastung männlicher Instrumente des Teufels ist in der

Geschichte der Aberglaubens- und Hexentraktate einmalig. Eine Erklärung
lässt sich möglicherweise in Anhorns pessimistischer Auffassung vom
gegenwertigen Weltwesen finden, in welchem neben dem Atheismus, dem

232 Sererhard, Einfalte Delineation, 77.
233 Sererhard, Einfalte Delineation, 73; zu dem von Sererhard erwähnten katholischen
Sterbebrauch siehe Brückner, Wolfgang: Sterben im Mönchsgewand, in: Festschrift für
Gerhard Heilfurth, Göttingen 1969, 259-277.
234 Dazu hier Kapitel 25.
235 Sammelbegriff für eine Vielzahl von Praktiken zur Erforschung des Verborgenen in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft; dazu EM Bd. 3, 718-727 (Artikel Divination von
Christoph Daxelmüller).
236

Exempel Nr. 422.
237

Exempel Nr. 410.
238

Exempel Nr. 412.

53



Pseudo-Politicismus, der Unterhöhlung der gott-gegebenen Ständeordnung
sowie die falsche Machiavellische Regierungs Weise, also eine Politik
ohne die Gesetze der Moral, das Überhandnehmen von Aberglauben und
Zauberei bedingen. Zur Hauptsache verantwortlich für diesen desolaten
Zustand einer Gesellschaft ohne göttliche Normen ist eine schon im Malleus

Maleficarum kritisierte Obrigkeit, von der die Dämonen wissen, dass

die Schandtaten des Hexengeschmeisses „bei den weibischen Männern,
die keinen Glaubenseifer haben, [...] ungestraft bleiben würden"239. Es sei

daran erinnert, dass Kurfürst Karl Ludwig von der Pfalz, Anhorns Vorgesetzter,

auf seinem Territorium gleich seinen Vorgängern keine Verfolgung

von Hexen und Zauberern duldete. Ein weiteres Kennzeichen der

„weibischen Zeit", von der schon Hildegardus240 vorhergesagt habe, dass

sie von kurzer Dauer sein werde, sind gemäss der Theorie des Hexenhammers,

eines von Anhorn bevorzugten Traktats, die durch Liebeszauber zur
Raserei gebrachten, doch alle geistlichen Gegenmittel ablehnenden Männer.

Nach dem Gesellschaftsmodell des Malleus Maleficarum haben sich
die Männer, vor allem diejenigen der sozial herausragenden politischen
Fiihrungs- und der Bildungsschicht, den Frauen angeglichen, sie sind

„weibisch" geworden, also glaubensschwach und hypersexuell, und somit
„durchlässig" für den Teufel. Sensibilisiert durch eigene schlechte
Erfahrungen - man denke an seine nie verwundene Entlassung - mit einem
„weibischen", die Instrumente des Teufels tolerierenden und in fleischlicher

Sünde lebenden Fürsten könnte Anhorn den von Institoris
vorgezeichneten männlichen Aspekt des Teuflischen stärker betont haben.

Ein weiterer Grund für Anhorns Konzentration auf die diabolische
Disposition des Mannes mag in einer für ihn wiederum typischen
„männerzentrierten" Lektüre von Johannes Weyers Traktat De praestigiis daemo-
num liegen: Weyer, der die Realität des Hexereidelikts bestritt und die

bisherige Agentin des Teufels neu als dessen Opfer deutete, gehörte zu
Anhorns Hauptgegnern, doch wer sucht, der findet, selbst dort, wo er es

am wenigsten erwartet hätte. Weyer unterschied nämlich zwei Arten von

239 Kramer (Institoris)/Behringer, Der Hexenhammer, 442.
240 Kramer (Institoris)/Behringer, Der Hexenhammer, 544f. Wer die Misogynie des

Institoris kennt, wundert sich nicht, dass die grosse mittelalterliche Ärztin, Gelehrte und
Äbtissin Hildegard von Bingen (1098-1179) von Institoris in Hildegardus umgenannt
wurde. Nach Schnyder, dem kenntnisreichen Kommentator des Malleus Maleficarum,
zitierte Institoris ausser der Bibel 23 Autoritäten. Nach Hildegard von Bingen sucht man
hier vergebens. Zufall?; siehe Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 413-415.

54



Zaubermännern, die Malefici und Magi infames. Während die Ersteren den

an Melancholie erkrankten Hexen entsprächen, gehörten die Letzteren zum
Typus des gelehrten Zauberers. Magi infames konnten nach Weyer mit
Hilfe des Teufels Blendwerk vorgaukeln, wofür sie bestraft werden sollten,

dennoch seien sie keine realen Teufelsbündner: Den halte ich für
einen Magum oder Zauberer, der entweder vom Teuffei selbst, oder aber
von anderen Zäuberern oder zumindest aus Büchern, die schöne kunst
ergriffen unnd erlernet hat, daß er durch gewisse und verordnete wort [...]
beschwerungen, verfluchunge, Ceremonien, sonderbare gespreng [=
Irreführungen] und sonst viel ander gauckelwerk mehr braucht, den Teuffei
nach seim gefallen, wieder Gottes Gebott, herauff zubringen, in gegenwer-
tigkeit zustellen und sich seines dienst zu verblenden, betriegen oder sonst
etwas lecherliches anzurichten, gebrauchen widerstehen darjf4\

Diese Äusserungen Weyers konnten von Anhorn durchaus als Aufforderung

zu einer intensivierten Männerverfolgung verstanden werden242.

Weyers Kriterien für einen Zauberer, die Anhorn ohne Einwände
übernahm, entsprachen der abtrünnige katholische Priester Louis Gaufredy, der
beim Lesen eines Büchleins mit Satansbeschwörungen ins höllische Elend
geriet243 und wiederum die adlige Jungfrau Magdalena von Palud als A-
gentin des Teufels gewann244, aber auch die gebildeten Zauberer Johannes
Laust245, Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim (der Lehrer Johannes
Weyers)246, Johannes Trithemius247 und die Kristallisationsgestalt alles
Teuflischen, der Arzt und Naturforscher Theophrastus Bombastus von
Hohenheim genannt Paracelsus 1493/94—1541 )248. Der schon von seinen

Zeitgenossen als Magier inkriminierte Paracelsus stellte für Anhorn eben-

241 Weyer, Johann: Von Teufelsgespenst, Zauberern und Gifftbereitern. Schwartz-
künstlern, Hexen und Unholden, darzu ihrer Straff, auch von Bezauberten, und wie ihnen
zu helffen sey, ordentlich und eigentlich mit sonderlichem fleiß in VI Bücher getheilet:
Darinnen gründlich und eigentlich dargethan, was von solchen jeder zeit disputieret, und
gehalten worden, Frankfurt 1586, Buch II, 84; zitiert von Schulte, Hexenmeister, 162.
242

Vgl. allgemein zu den Äusserungen Weyers über Zaubermänner: Schulte, Hexenmeister,

162.
243 In dasselbe Hexenmuster wie Gaufredy, nämlich Liebeszauber kombiniert mit
Teufelswerk aus Zauberbüchern, passt auch der 1632 in Trogen hingerichtete Hanß Jörg Hal-
dyner; Schiess, Gerichtswesen, 184f.
244

Exempel Nr. 220 und Nr. 228.
245

Exempel Nr. 214, 215, 223, 229, 531, 539.
246

Exempel Nr. 209 und 250.
247

Exempel Nr. 426.
248

Exempel Nr. 251,532,728,731.

55



falls den Inbegriff eines vom Laster der curiositas249, eines übersteigerten
wissenschaftlichen Erkenntnisdranges, besessenen und deshalb von Gott
abgefallenen Gelehrten dar.

Anhorn wandte sich in seiner Magiologia, in der Nachfolge der Autorität
Luthers250, gegen die Elementargeisterlehre des Paracelsus und

definierte somit weiterhin die übersinnlichen in der Erde, in der Luft, im Feuer
und im Wasser wohnenden Wesen als dem Menschen feindlich gesonnene
Dämonen. Schon ihre Fähigkeit zu sprechen entlarve sie als Teufel. Da sie
als Geister keinen eigenen fleischlichen warhafftigen Leib besässen, sei es

ihnen verwehrt, mit Menschen Kinder zu zeugen. Demzufolge war die
nach Paracelsus von Erlösungssehnsucht getriebene und von ihrem
menschlichen Gatten um ihre Beseelung betrogene Luftfee Melusine251 in
Anhorns Augen eine teuflische Succuba. Deren Kinder seien entweder ein

gediehte oder mit göttlicher Zulassung von der Teufelin anderen Müttern
gestohlen und dem unrechten Vater untergeschoben worden252.

Der Polyhistor Johannes Praetorius (1630-1680) hatte 1666, also acht
Jahre vor dem Erscheinen von Anhorns Magiologia, in seinem Werk
Anthropodemus plutonicus253 die Möglichkeit bestritten, mittels Destillation

in einem Glas sogenannte Homunculi (Menschlein) herstellen zu können.

Nach Anhorn war diese spagyrische Menschwerdung, aber auch die
Erzeugung der Waldmänner, Nymphen, Bergmännlein und Zwerge in der
Retorte eine freche Erdichtung des Paracelsus wider die Heilige Schrift,
den Lauf der Natur und gegen alle Erfahrung. Wenn Paracelsus je einen im
Glas hergestellten Menschen vorweisen könne, so sei dies ein Teufel in
Menschengestalt, tatsächlich sei ihm eine Weile ein solcher erschienen254.

Der Teufel erschien seinem Agenten zudem in Tiergestalt, nämlich als
schwarzes Pferd. Paracelsus sei mit dem Teufelsross durch die Lüfte geritten,

kam Anhorn in St. Gallen zu Ohren255.

Im Gegensatz zu Sebastian Brant, der in seinem Narrenschiff die Al-
chemie im Sinne der Transmutation unedler Metalle in Gold als großen

249 DaxelmOller, Zauberpraktiken, 92-94.
250 EM Bd. 10, Sp. 552 (Artikel Paracelsus von Bea Lund).
251 Daxelmüller, Zauberpraktiken, 92-94.
252 Anhorn, Magiologia, 668.
253 Dazu EM Bd. 6, Sp. 1226 (Artikel Homunkulus von Klaus Völker).
254 Anhorn, Magiologia, 561 f.
255 Exempel Nr. 532.

56



bschisß256 in Zweifel zog, war Anhorn davon überzeugt, der ihr zugrunde
liegende Teufelspakt ermögliche die Goldmacherei257. Doch Paracelsus,
der berühmteste Vertreter der Alchemie, stellte mit seinen Teufelskünsten
nicht nur Gold her, sondern auch das Lebenswasser, eine Tinktur, dank
welcher hoffnungslos Kranke innert kurzer Zeit genasen258. Dieses Exem-
pel ist ein historisches Symbol der Angst vor den neuen chemiatrischen
Heilmitteln des Paracelsus259. Deren Herstellung gestaltete sich für den
Laien undurchschaubar, schwierig und oft auch gefährlich, denn es ging
um mehrfache Prozesse wie Extrahieren, wiederholtes (Um-)kristallisie-
ren, die Rückfluss-Destillation, die Sublimation, das Lösen und Ausfällen
mit Hilfe einer Vielzahl von sauren oder alkalischen Chemikalien, die
Verkalkung, Oxidation und Reduktion bei verschiedenen Hitzegraden. Die
wichtigsten neuen Arzneimittelgruppen, die man mit Hilfe dieser Techniken

herstellte, waren Bezoardica (schweisstreibende Mittel, oft mit Antimon

hergestellt), die Magisteria ('Meisterstücke', durch Ausfällen
fabriziert), die Flores ('Blüten' von Mineralien, durch Sublimation) sowie die
Elixiere (durch Extraktion)260. Die Innovationen des Paracelsus und seiner

Anhängerschaft setzten sich unter den Ärzten erst um 1670 durch261, also

gerade zur Zeit, da Anhorn seine Magiologia verfasste und darin mit
Vehemenz die vor-chemiatrische, um 1500 aufgekommene Tradition
verfocht, nämlich die Fewr- Brenn- Schmelz- und Distillir-Kunst / durch welche

nicht allein die Metall und Mineralien / sonder auch die Kreuter und
gewächß der Erden / deßgleichen die Cörper der Thieren in ihre erste
Element aufgelößt / und auf kunstreiche Weise auß denselbigen Oehl /
Salz / und die kräfftigen geister gezogen werden [...]262. Die überzeitliche
Allgemeingültigkeit dieses Heilmittelverständnisses rechtfertigte sich in
Anhorns Augen durch ausdrückliche Fundierung im alttestamentlichen

256 Brant, Sebastian: Das Narrenschiff. Nach der Erstausgabe (Basel 1494) mit den
Zusätzen von 1495 und 1499 ediert von Manfred Lemmer, Tübingen 1962, 174-176; siehe
EM Bd. I, Sp. 265 (Artikel Alchemist von Elfriede Moser-Rath).
257

ExempelNr. 728, 729, 730, 741.
258

ExempelNr. 731.
259 Siehe dazu die Verteidigungsschrift des Paracelsus Die dritte Defension / Von wegen
der Beschreibung der Newen Recepten, in: PARACELSUS, Septem Defensiones, 60-69.
260 Zur Anwendung chemischer Künste in der Heilkunst siehe Hickel, Arzneimittel, 26.
261 Hickel, Arzneimittel, 21.
262 Anhorn, Magiologia, 893; Quelle: Delrio, Disquisitionum magicarum, p.m. 58.

57



Buch des Haußlehrers Jesus Sirach (38, l^J)263: [...] die Arzney kompt von
dem Höchsten [...]. Der Herr läßt die Arzney auß der Erden wachsen / und
ein vernünjftiger verachtet sie nicht164.

Alle Medikamente, die nicht aus der Erde kamen, sondern im
Destillierkolben auf undurchschaubare, deshalb zauberische Art und Weise
fabriziert wurden, waren demgemäss als Früchte der curiositas für einen
Christenmenschen strikte zu meiden.

Doch nicht nur im obersten und offiziellen Segment der Heilkultur-
Pyramide, bei den von den chemiatrischen Neuerungen überzeugten
gewissenlosen Ärzten265, Alchemisten und Apothekern, witterte Anhorn
seinen auctoritates treu folgend Teufelswerk. Ohne Verständnis für die krasse

medizinische Unterversorgung der Landbevölkerung aufzubringen,
waren ihm im Gegensatz zu Paracelsus, den er mehrmals als Teufelsbünd-
ner beschimpfte, die heilenden alten Weiberen /Hexen /Zigeuneren /Bauren

und Marktschreyeren66 sowie die medizinisch tätigen Juden, Geistlichen,

Gaukler und Schröpfer267 ein Dorn im Auge. Nach seiner Auffassung
beruhte deren Wissen über die Heilkraft der Kräuter und der gesprochenen
Segen auf einem heimlichen Teufelspakt. Da der Teufel ein erfahrener
Arzt und Naturkundiger sei, der die Complexion der menschlichen Körper
und somit die Ursache der Krankheiten sehr wohl kenne, offenbare er alle

zur Heilung tauglichen Mittel seinen Zauber-Männeren und Weiberen. In
seinen Theorien zeichnete Anhorn also ein zweigeschlechtliches Bild von
einer teuflischen nichtakademischen medizinischen Subkultur, welches er
jedoch durch die Auswahl seiner Exempel und den steten Gebrauch des

Wortes Segner für diese spezifische Gruppe von Heilenden wiederum
vermännlichte. Ein Blick in die Werke der für Anhorn wegweisenden Dä-

monologen bringt Aufschlüsse über diesen überraschenden Befund.

263 Dieselbe biblische Fundierung bei Adam Lonitzer (1528-1586), dem Autor eines der

populärsten Kräuterbücher des 16. und 17. Jahrhunderts; Müller, Irmgard: Arzneien für
den «gemeinen Mann». Zur Vorstellung materieller und immaterieller Wirkungen stofflicher

Substrate in der Medizin des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Pharmazie und der gemeine
Mann. Hausarznei und Apotheke in der frühen Neuzeit, hrsg. von Joachim Telle, Weinheim,

New York 1988 (2. verbesserte Auflage), 27-34; hier: 27.
264 Anhorn, Magiologia, 1074.
265 Anhorn, Magiologia, 1075.
266 Anhorn, Magiologia, 740 (richtig: 752).
267 Anhorn, Magiologia, 1075. Zu diesen ungeschulten, doch seit dem 15. Jahrhundert
zunehmend literaturfähigen und mit den akademischen Ärzten in Textaustausch stehenden

Praktikerinnen siehe Assion, Literatur zwischen Glaube und Aberglaube, 182.

58



Ein Vorbild der heilenden Hexe des Hans Sachs findet sich erwar-
tungsgemäss im Malleus Maleficarum; sie hat einen derartigen Zulauf,
dass der gottlose Grundherr den Zugang zu ihr mit einem Zoll belegt und
sich dadurch bereichert268. Aufgrund des auf die Frau zugespitzten Hexen-

stereotyps des Malleus Maleficarum wurde allerdings ihr männliches
Pendant, der heilende und helfende Hexenmeister269, von der Forschung gerne
übersehen: Zum Hexer namens Hengst herrscht selbst unter winterlichen
Strassenverhältnissen ein ungeheurer Zustrom von Hilfesuchenden; es

sind ihrer mehr als bei Maria in Aachen oder Einsiedeln; er hat einen
ausdrücklichen Teufelspakt geschlüsselt, schädigt aber bei Wegnahme von
Verhexungen niemanden210.

Der im zürcherischen Meilen wirkende Pfarrer Rudolf Gwerb (1597—

1675), Verfasser einer 1646 erschienenen Hetzschrift gegen Heiler und

Heilerinnen, in welcher er die offiziellen Heilkundigen nicht nur
aufforderte, abergläubische Segnereien bei ihren Patienten zu unterlassen271,

sondern auch Sägner und Sägnerin[nen]272 bei der Obrigkeit wegen Hexerei

zu denunzieren273, zitierte den renommierten Jean Bodin, der im
Zusammenhang mit Segnerei von Zauberern und Hexenmeisteren274 sprach.
Darüber hinaus wurde Johannes Weyer, obwohl er den Magi kein
Vertragsverhältnis mit dem Teufel zuordnete, für Gwerb zum Spezialisten für
männliche Praktiken mit dem Teufel: So aber die Magi, das ist / Zauberer
und Sägner / sich weyter in die gegenwehr stellen / und für wenden wollen

/ sie gebrauchen sich natürlicher dingen und mitlen / Characteren, figuren
/ kräüteren und Worten / und wollen hienebet mit den Dcemonibus oder

268 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 394.
269 Die Kategorie Geschlecht bei der helfenden Hexerei, die, Weyer ausgenommen, bei
allen Dämonologen auf einem Teufelspakt beruht, wurde bei Schulte, Hexenmeister, nicht
problematisiert.
270 Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum, 394.
271 Wie das Beispiel des bekannten St. Galler Arztes Sebastian Schobinger aus den 1630er
Jahren beweist, wandten auch akademische Ärzte magische Heilpraktiken an und schickten
die Patienten, wenn sie sich überfordert fühlten, sogar zum Nachrichter; Tschaikner,
Zauberei- und Hexenprozesse, 123f.
272

Gwerb, Leuth- und Vych besägnen, 53. Zur Überlieferung von Zaubersprüchen in
medizinischen Handschriften siehe Assion, Literatur zwischen Glaube und Aberglaube,
181-184 und ders.: Geistliche und weltliche Heilkunde in Konkurrenz, in: Bayerisches
Jahrbuch für Volkskunde 1976/77, 7-23.
273 Gwerb, Leuth- und Vych besägnen, 269.
274 Bodin, Daemonomania, pag. 86; zitiert von Gwerb, Leuth- und Vych besägnen, Vorrede

(unpaginiert).

59



bösen geisteren nichts zuschicken noch zuschaffen haben / mag solche ihr
außred dahar zu ruck geworffen und vernichtiget werden / daß es bey dem

hochgerühmten Aristotele / und allen andren natürlichen Philosophis, ein
außgemachter handel ist / daß die würcklichen kräfft oder fugenden / nicht
mögen den figuren / buchstaben / oder was Character und zeichen es

immer seyn können/zugeschrieben werden [...]275.

Des Weiteren ging Weyer gezielt gegen die Kranke segnenden katholischen

Priester vor, die er als Zauberpfaffen bezeichnete und zwei
heilkundliche katholische Segensformeln als jenen Aberglauben zu
erkennen meinte, den die Kleriker ihrerseits zu bekämpfen glaubten276.

Die Doktrin eines zweigeschlechtlichen Teufelspaktes, vertreten durch
die katholischen Autoritäten Jean Bodin und Martin Delrio aber auch den

Calvinisten Johannes Weyer, wurden von reformierten Geistlichen wie
Gwerb und Anhorn mit voller Überzeugung rezipiert, was Folgen für die
Jurisdiktion zeitigte: seit der Mitte des 17. Jahrhunderts standen im Kanton
Zürich nicht bloss schadende, sondern auch helfende angebliche
Hexenmeister wie Heiler und Lachsner (Segner) immer häufiger vor Gericht.
Verstärkt geahndet wurden jedoch auch andere Männern zugeordnete
Praktiken, wie das magische Auffinden verlorener Sachen (1618, 1636,

1670, 1672, 1700)277, die Passauer Kunst (1648, 1667, 1674, 1694, 1697),
das Bannen von Wild und Fischen, die Freischützenkunst (1670), die

Schatzgräberei mit Hilfe von Dämonen (1594, 1598, 1681, 1697, 1703,

1712, 1717, 1720, 1722, 1754), die Alchemie (1569, 1599, 1605, 1624)
und das Öffnen von Schlössern mit Springwurzeln. Zauberei mit Alraunen
trat 1657 ganz neu auf, sodass der Rat anordnen musste, in guten Auctori-
bus auf der Burger Bibliothek nachzuschlagen, was Allraun halber und
derer, die damit umgehen, zu finden. Die Zauberei mit Alraunen verbreitete

sich aber derart, dass sich die letzten Prozesse gegen Hexenmeister auf
den magischen Umgang mit der Mandragora-Pflanze beziehen278. Während

der Hexenprozesse von Wasterkingen wurden im Jahre 1701 acht

275 Weyer, lib. 4. cap. 10. pag. 824, zitiert von Gwerb, Leuth- und Vych besägnen, 51f.

Vgl. auch den Prozess von 1595 gegen den Wirt und Heiler Christoph Gostner aus Sexten

(Bistum Brixen) bei Schuhladen, Volkskultur, 193-196.
276 Assion, Literatur zwischen Glaube und Aberglaube, 185.
277 Siehe auch den Prozess von 1658 in St. Gallen gegen Lorenz Glinz wegen Spiegelzauberei;

Tschaikner, Zauberei- und Hexenprozesse, 118f.
278 Schweizer, Hexenprozess, 59. In St. Gallen bezichtigte Katharina Huberin 1677 ihren
Arbeitgeber, den Adlerwirt Peter Fehr, einen Alraun zu besitzen; Tschaikner, Zauberei-
und Hexenprozesse, 13lf.

60



Bauern wegen magischer Räucherei, Gegenschadenszauberei und Mittel
zum Auffinden von Hexen, zu hohen Geldstrafen und demütigenden Bussen

verurteilt. Bemerkenswert ist, dass die Ausübenden beim Bräucken
Schuldgefühle empfanden, lag doch gemäss der Predigt der Geistlichen der
helfenden Zauberei ein stillschweigender, die Seele des Menschen verderbender

Teufelsbund zugrunde279.

Anno 1634, zu Beginn von Anhorns Wirken als Geistlicher in Grüsch,
wurden Hexen und Hexenmeister noch nicht verfolgt, der erste Prozess im
Prättigau sollte erst zwanzig Jahre später stattfinden. Anstelle der mit dem

Teufelsgeschmeiss paktierenden gewissenlosen Obrigkeit strafte nach

Anhorns Auffassung Gott selber die Segner, wie er mit einem autobiographischen

Exempel bewies. Dieses ist um der Spannung und Unmittelbarkeit

willen partiell in direkter Rede wiedergegeben. Anhorn heizte einer
fürnemmen Obrigkeitlichen Person von Seewis / namens L. I. wegen deren
Konsultation von Segnern tüchtig ein, bis der Landammann mit diesen

ungestümen Worten herausfuhr: Saget ihr / was ihr wolt / wann mir oder
meinem Roß und Vieh ein Unglük widerfahren solte / und ich gedächte /
mit Segnen könte ihm gehulfen werden / wolte ichs segnen lassen / und
solten gleich alle Predicanten auf mir oben sizen. Der Prädikant erwiderte
darauf alsbald in grossem Eyfer. Gott verzeihe euch ewer unbesunnene
Red: Aber ihr werdet erfahren / es wird euch bald ein groß Unglük angehen

/dann Gott laßt seiner nicht spotten. Am andern Tag liess der
Landammann tatsächlich dem Predicanten zum Truz den Segner zu einem kurz
nach der obigen Auseinandersetzung erkrankten Pferd rufen, doch Gottes
Strafe über den ungetreuen Inhaber der Gerichtsgewalt folgte auf dem
Fuss: Den dritten Tag aber / ist es umbgefallen und verrektm\

Zur Zeit der Hexenverfolgungen wurde im Prättigau Oswald Perr von
St. Antonien auf Grund des Urteils des Castelser Gerichts 1655 hingerichtet.

Er kannte Beschwörungsformeln, um gestohlenene und verlorene
Sachen anzuzeigen und Diebe zurückzuzwingen. Er gebrauchte die vielhülli-

279 Siehe Anm. 92. Meili, Wasterkingen, 60-63, problematisiert den psychischen Druck,
den die Geistlichen auf die Bevölkerung ausübten, nicht.
280 Anhorn, Magiologia, 1049-1051; hier: Exempel Nr. 822; die Vorstellung, dass Gott
die Nichtahndung des Hexereidelikts durch den Inhaber der Gerichtsgewalt an diesem

bestraft, findet sich schon im Hexenhammer; Institoris/Schnyder, Malleus Maleficarum,
179.

61



ge Zwiebel des Allermannsharnisch (Allium Victoriaiis)28', um sich
festzumachen und konnte Menschen und Vieh von nah und fern das Blut
stillen282. Der alte Jakob Moser von Fideris, genannt Pfrüend, musste ebenfalls

wegen angeblicher Hexerei, eß seye arzneyen an Leüthen oder Vech
mitlest seegnenß oder sonsten nit natürlicher sondern etwan vil mehr
beschwerender Form, 1655 mit dem Tod büssen283.

Im ebenfalls reformierten Schanfigg hatte sich 1660 Hans Ulrich Simon

vor dem Gericht in Langwies zu verantworten; die Anklage lautete auf
Blutschande mit der Frau seines Bruders, bewerkstelligt durch Liebeszauber,

sowie «auf Gefrorenmachen», was mit dem Tod bestraft wurde284. Der
alte Michel Ackermann musste 1660 dem Gericht in Langwies eine Busse
zahlen und zugleich ausser Landes gehen, weil er auf der Jagd einem
andern angeblich eine Gämse vorgegaukelt und sich gegen rivalisierende
Jäger schussfest gemacht hatte285. Die Verbannung alter Menschen aus
ihrem angestammten sozialen Umfeld bedeutete deren sicheren Tod.

Anhorns männerzentriertes Teufelspaktmuster, konstruiert durch die
Auswahl entsprechender Exempel, sowie der seinem Werk beigelegte
Kupferstich mit der mehrheitlichen Darstellung verruchter Zauberer lassen
sich demzufolge als historische Indikatoren für die seit der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts intensivierte Verfolgung von angeblichen
Hexenmeistern deuten. Es handelt sich jedoch um eine ins Extreme
gesteigerte Realität: Das Übergewicht weiblicher Opfer innerhalb der

Hexenverfolgung von 1530-1730 ist und bleibt unbestritten286.

281 Diese auf der signatura rerum basierende Vorstellung erwähnt der Botaniker Otho
Brunfels in seinem Kräuterbuch von 1532; HDA Bd. 1, Sp. 265 (Artikel Allermannsharnisch

von Heinrich MArzell).
282 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 157f.
283 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 158-164.
284 Schmid/Sprecher, Hexenverfolgungen, 118f.
285 Schmid/Sprecher, HexenVerfolgungen, 125f.
286 Schulte, Hexenmeister, 275.

62


	Einführung

