Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva
Autor: Giger, Hubert

Kapitel: Nachwort

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nachwort

In der Surselva wurden zwischen 1590 und 1732 iiber 300 Personen we-
gen Hexerei angeklagt und mindestens 120 durch das Schwert hingerich-
tet. Einige Personen wurden verbannt; die Urteile lauteten auf ein Jahr bis
auf lebensldngliche Verbannung. Aufgrund unserer Schitzungen kénnen
wir annehmen, dass in Graubiinden mindestens 500 Personen als Hexen
bzw. Hexenmeister sterben mussten.

Die Surselva wurde am Ende des 16. Jahrhunderts vom Hexenwahn
heimgesucht, und wihrend fast 150 Jahren gingen die Behorden der Ge-
richtsgemeinden gegen vermeintliche Hexen und Hexenmeister vor. Um
1590 wurden die ersten 14 Hexen in Disentis zum Tode verurteilt, und
noch im Jahre 1732 wurde eine Frau von Sevgein des Hexenwerks be-
schuldigt. Auch vor Kindern hat der Hexenwahn nicht Halt gemacht; 1652
wurde ein 13-jdhriges Madchen in Waltensburg hingerichtet. 1654 {iber-
gaben die Behorden von Vals 15 Kinder der Inquisition in Mailand, um sie
im katholischen Glauben zu festigen. Wéhrend eines Prozesses beriick-
sichtigten die Richter auch die Zeugenaussagen von Kindern.

Die Hexenverfolgung in der Surselva erreichte ihren Hohepunkt in den
fiinfziger, siebziger und neunziger Jahren des 17. Jahrhunderts. Die Mehr-
zahl der Opfer waren Frauen, nur ungefihr ein Flinftel der hingerichteten
Personen waren Ménner. Bereits zur Zeit der Inquisition hatten sich die
Vorwiirfe wegen Hexerei mehr und mehr auf die Frauen konzentriert. Die
Geistlichen hatten mit ihren Werken iiber das Hexenwesen — vor allem
dem Hexenhammer — die Aufmerksamkeit auf die Frauen gelenkt. Uber-
dies wirkte sich das frauenfeindliche Klima in der Gesellschaft der Frithen
Neuzeit auf die Hexenverfolgung aus. Besonders Arme, Alte, alleinstehen-
de Frauen und solche, die gegen die géngige Sexualmoral verstiessen,
spiirten die Folgen am eigenen Leib.

Der Hexenwahn wurde begiinstigt durch die Verfolgung von Prote-
stanten im Puschlav, Bergell, im Calancatal und im Misox, die Konsoli-
dierung der Gegenreformation mittels der Kapuzinermission, die Biindner
Wirren, die Krieg, Hungersnot und die Pest {iber die Drei Biinde brachten,
und die sexuelle Disziplinierung mittels Sittenmandaten. Eine wichtige
Voraussetzung fiir die Hexenverfolgung bildet ein Verfahren, mit dem
bereits die Inquisitoren grosse Erfolge verbuchen konnten: die Denunziati-
on. Die Gerichtsgemeinden meldeten einander die Personen, die als He-

168



xen denunziert wurden, und ldsten dadurch viele Prozesse aus. Die Behor-
den nahmen oft mehrere Personen gleichzeitig fest. Man kann zum Teil
von Massenprozessen sprechen. Ein Grund fiir dieses Verfahren lag in den
betrdchtlichen Kosten, die ein Hexenprozess verursachte. In fast allen
Dorfern wurden Hexen und Hexenmeister aufgespiirt. Einige waren mit-
einander verwandt.

Der grosse Teil der Hexenprozessakten der Surselva handelt vom
Schadenzauber an Menschen, Tieren und Nahrungsmitteln. Die Menschen
des 17. Jahrhundert fanden oft fiir einen Todesfall, eine Krankheit und
einen Schaden im Haus oder im Stall keine «natiirliche» Erklarung. Fir
viele musste es sich demzufolge um Zauberei und Hexenwerk handeln.
Die Arzte standen einem Todesfall oder einer Krankheit mehrheitlich
hilflos gegeniiber. Sie und auch viele Priester erkldrten meistens, dass eine
Krankheit von «bdsen Leuten» verursacht worden sei. Einige Geistliche
halfen den Betroffenen oder gaben ihnen Ratschlidge. Der Exorzismus be-
stitigte die Annahme, verhext gewesen zu sein. Wo eine Tat war, war
notwendigerweise auch ein Téter!

Die Geriichte und Verdichtigungen, die wéahrend der Hexenverfol-
gungen kursierten, kénnen wir als «Rufmord» bezeichnen. Die Zeugen
erinnerten sich oft an Ereignisse, die vor vielen Jahren geschehen waren.
Wihrend der Hexenverfolgung war es leicht, Stindenbdcke zu finden.

Die Zeugenaussagen liber den Schadenzauber lassen oft auf personli-
che Konflikte und soziale Spannungen schliessen. Ein Streit oder eine
Drohung und sogar eine korperliche Beriihrung konnten eine Krankheit
auslosen. Die Dorfbewohner halfen sich aber auch selber aus dem Bann
des Zaubers: Ein Bauer wechselte das Geschirr aus, als er eine Zeitlang
nicht mehr Schmalz machen konnte; ein anderer bat eine Hexe um Verzei-
hung fiir seine bosen Worte; die Hexe gab selber den Rat, das Geschirr
nochmals abzuwaschen, damit die Milch nicht mehr dickfliissig werde.

Bei den Verfehlungen gegen die christliche Religion und gegen Moral
und Sitte wurden die Begriffe «Hure» und «Hexe» einander gleichgestellt.
Die Zeugen berichteten, dass die Hexen selten die Kirche und den Gottes-
dienst besuchten. Ob eine Frau Eiswiirfel aus gefrorenem Weihwasser ein-
sammelte oder ob sie Ratschldge gab, wie man einen Partner finden konne:
alles deutete auf Hexenwerk hin. Hierbei und im Zusammenhang mit dem
Schadenzauber (besonders an Nahrungsmitteln) kdonnen wir feststellen,
dass die Grenzen von Aberglauben, Magie und Christentum fliessend wa-

169



ren. Mit anderen Worten: Volkstiimliche Magie und Zauberei gehorten in
der Frithen Neuzeit zum Alltag.

Die Griinde, die schliesslich zu einem Hexenprozess fiihrten, konnten
unterschiedlich sein. Entscheidend ist jedoch, dass es das Zusammenspiel
von Behorden und Dorfbewohnern brauchte, um zum Ziel zu kommen.
Die Behorden waren auf die Mithilfe der Dorfbewohner angewiesen, und
ohne diese Mithilfe wire wohl selten ein Prozess zustande gekommen. Die
ganze Gesellschaft beteiligte sich an der Verfolgung der Hexen, was ein
Klima der Angst schuf. Der franzosische Historiker Jean Delumeau meint
in seinem Werk «Angst im Abendland», dass die damaligen Zeitgenossen
sich in einem Ausnahmezustand befunden hitten, der eine «Belagerten-
mentalitits' hervorgerufen habe. Der deutsche Historiker Richard van
Diilmen umschreibt die damalige Situation mit den Worten: «(...) der Teu-
fel als Feind des christlichen Lebens bedrohte den Menschen konstant».”
Die Obrigkeit fiihlte sich verpflichtet, den Kampf gegen die Méachte des
Bosen aufzunehmen und diesen Kampf mit allen Mitteln zu gewinnen. Die
Richter verlangten von der letzten Hexe der Gerichtsgemeinde Waltens-
burg, dass sie «dem Teufel zum Spott» die Wahrheit sagen solle. Wenn
eine verhexte Person nicht das sagte, was die Richter wiinschten, wurde sie
meistens gefoltert, bis ein Gestdndnis vorlag.

Durch die Hexenprozesse konnte die Obrigkeit Macht und Kontrolle
iber die Bevolkerung ausiiben. Die Hexenverfolger hatten leichtes Spiel,
weil kaum jemand es wagte, Widerstand zu leisten. Zudem glaubte fast
jedermann an die Existenz von Hexen und Zauberern. Die Angst, durch
ein Gestdndnis des Paktes mit dem Teufel das Seelenheil zu verlieren und
die Uberzeugung, nichts Unrechtes getan zu haben, mag einigen Hexen
und Hexenmeistern die Kraft gegeben haben, den Qualen der Folter zu
widerstehen.

Das Bild der Hexe, dargestellt als alte Frau mit Triefaugen und krum-
mer Nase, die gebiickt an einem Stock geht und auf deren Schulter oft ein
Rabe oder ein Kater hockt, finden wir in den Mérchen®, die nach dem He-
xenwahn verbreitet worden sind. Dieses Bild hat jedoch nichts mit der

' DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd.2, S. 469.

2 DULMEN: Kultur und Alltag in der Frithen Neuzeit. Religion, Magie, Aufkldrung, S. 82.

3 Vgl. BRUDER GRIMM: Kinder- und Hausmirchen, Bd. 1-4. Nach der Grossen Ausgabe
von 1857, textkritisch revidiert, kommentiert und durch Register erschlossen. Hrsg. von
HANS-JORG UTHER, Miinchen 1996.

170



Wirklichkeit der Frauen zu tun, die als Hexen beschuldigt und hingerichtet
wurden. Ebensowenig gab es in der Surselva «rebellische» Hexen, die
Elend und Verzweiflung dahin gebracht héitten, sich gegen die Kirche und
die Gesellschaft aufzulehnen.' Die Hexenverfolgung richtete sich nicht
nur gegen einzelne Bevolkerungsschichten, wie z.B. gegen die Hebam-
men.”

Weiter haben wir untersucht, ob die Hexentédnze in einem Zusammen-
hang mit einem fritheren Feldkultus standen. Die Quellen der Hexenpro-
zesse in der Surselva sagen nichts iiber die Existenz von Fruchtbarkeits-
kulten aus, wie sie Carlo Ginzburg fiir das Friaul nachweisen kann.’

Die Hexenverfolgung in Graubiinden dauerte bis ins 18. Jahrhundert.
Als Griinde, warum die Hexenprozesse schliesslich eingestellt wurden,
kommen in Frage:

1. Einige Personen konnten den Qualen der Folter widerstehen. Dies
hat moglicherweise bei einigen Richtern Zweifel am Vorhaben geweckt.

2. Die Kosten eines Prozesses waren hoch, weil die Verurteilten meist
nur wenig Vermdgen besassen.

3. Die Denunziationen drohten einen zu grossen Teil der Bevolkerung
zu treffen.

4. Nach einigen «Sduberungen» vermutete die Obrigkeit, dass sie das
«Laster» der Hexerei ausgerottet und somit die Kontrolle wiederhergestellt
habe.

5. Vor allem im 18. Jahrhundert regte sich mehr und mehr Widerstand
gegen die Hexenprozesse.

' Cf. JULES MICHELET: Die Hexe, Miinchen 1974.

Die These der Engldanderinnen Barbara Ehrenreich und Deirdre English, dass die Hexen-
verfolgung sich gegen Hebammen und heilkundige Frauen richtete, trifft auf die Surselva
nicht zu. In unseren Akten finden wir keine Hinweise auf heilkundige Frauen. Hebammen
waren wahrscheinlich Mengia Jon Calluster von Siat (1652 freigesprochen) und Trina
Curau Caliesch von Sevgein (Prozessausgang unklar). EVA LABOUVIE, Zauberei und He-
xenwerk, S. 213, stellt in ihrem Untersuchungsgebiet folgendes fest: «(...) zum anderen
waren es gerade nicht die Hebammen, die in Hexenprozesse gerieten, weil sie (...) nicht
selten den Schutz der Gemeindebevdlkerung genossen.»

CARLO GINZBURG: Die Benandanti. Feldkulte und Hexenwesen im 16. und 17. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M. 1980. Im Friaul bekdmpften die «benandanti» die Hexen, um eine
gute Ernte sicherzustellen. Dieser Kampf wurde vom Bett aus gefiihrt. Unter dem Ein-
fluss der Inquisition wurde dieser Fruchtbarkeitskult, der auf Halluzinationen beruhte, so
weit modifiziert, bis man die Benandanti selber als Hexen verurteilen konnte.

171






	Nachwort

