
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 5: Die Dämonologie und die Richter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Die Dämonologie und die Richter

5.1. Die Folter

Nachdem ein Protokoll mit den Aussagen der Zeugen aufgenommen worden

war, wurde die Hexe/der Hexenmeister in die Folterkammer, den «Ort
der Wahrheit», geführt. Die Folter, die seit Papst Innozenz IV. (1252) als

wirkungsvolles Mittel gegen die Ketzerbewegungen eingesetzt wurde,
sollte dazu dienen, eine Person von ihrem Dämon zu befreien.

«Der Satan ist der Verbrecher. Ihn gilt es in der Folter auszutreiben, ihn

gilt es zu vernichten, durch die Hinrichtung und durch die Zerstörung des

letzten Rests des verhexten Körpers. Der Mensch steht in einem
unaufhörlichen Kampf mit dem Satan.»1

Die Folter sollte nicht nur ein Geständnis erzwingen, sondern es auch

bestätigen. Entscheidend am Verfahren war, dass die Hexen und
Hexenmeister ihre Komplizen am Hexensabbat denunzierten. Trevor-Roper
nimmt an, dass die Hexenverfolgung in dem Masse zunahm, wie die Folter
härter und vermehrt angewandt wurde. Das Mittelalter hätte keinen
Hexenglauben gekannt, weil es zu jener Zeit keine gerichtliche Folter gab.2

Wie wurde die Folter in den Gerichtsgemeinden der Surselva
angewandt? In den Protokollen gibt es wenig Hinweise über das Vorgehen des

Scharfrichters gegen die Angeklagten. Wahrscheinlich wurden die Hexen
und Hexenmeister in den meisten Gerichtsgemeinden (nicht nur der
Surselva3) schwer gequält und gepeinigt. Baltzer Fopper von Schnaus wurde
sechs Mal gefoltert, ehe er freigesprochen werden musste.4 Mehr über die
Anwendungsmethoden der Folterknechte erfahren wir im Protokoll bei
Christ Mathiu, der im Jahre 1700 in Ilanz vor Gericht stand. Christ wollte
offenbar seine Unschuld beweisen, denn er sei

1

Hans Fehr: Zur Erklärung von Folter und Hexenprozess, in: SZG 24 1944), S. 585.
2 Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 120.
3 In der Gerichtsgemeinde Castels z.B. wurde die Hexe Torti Heni mindestens 24 Mal

gefoltert, bis sie schliesslich an den Qualen verstarb, siehe: Schmid/Sprecher: Zur
Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubünden, S. 98.

4 Gruob 1680, B.Fopper von Schnaus, Teilbekenntnis (Diebstahl und Hurerei).

149



«mit grossem eiffer geeilet zur folter. Nach deme er auffzogen worden (am
Seil1), hat er kein seüffzer gelassen, sonder entschlaffen, wie er selber bek-
hent hat, und schmertzen keinen empfunden, wohl aber darbei gelachet, und
sein gute färb behalten, und nit begert, man solle ihn ablassen».

Als der Hexenmeister das zweite Mal am Seil aufgezogen wurde, soll er
ein wenig Schmerzen in den Gliedern empfunden haben, aber seine «gute
Farbe» blieb. Beim dritten Grad der Folter habe er, wie beim ersten Mal,
keine Schmerzen gespürt. Während des Schmitzens2 sei Christ Mathiu
«lustig» gewesen, er habe gelacht und dem Folterknecht empfohlen, er
solle «zuschlagen so lang er wolle (...)». Weiter heisst es im Protokoll:

«In der klappen5 habe er durch und durch truzet. In allem folteren hatt man
nie mahlen möge darzuhalten, daß er dem teüffel absage.»

Die Richter hatten bei Christ Mathiu den Kampf gegen den Teufel
verloren. Um aber zu beweisen, dass Christ doch ein Hexenmeister sei, wurde
die Nadelprobe durchgeführt. Am Körper des Angeklagten suchte der
Scharfrichter nach einem Teufelszeichen, einem «Stigma diabolicum» (einer

Warze, einer Narbe, einem Leberflecken etc.), und stach mit einer Nadel

hinein. «Das Hexenmal, so die Vorstellung vieler Richter, sei

schmerzunempfindlich und blute dabei nicht (,..).»4 Christ «seige bezeichnet

gsin wie andere hexen auch», d.h. der Scharfrichter fand ein Hexenmal.

Der letzte Hexenmeister der Surselva, Christ Mathiu, wurde nach den

Folterungen eines Morgens im Bett tot aufgefunden. An seinem Körper

1

Bei dieser Prozedur wurde den Angeklagten zuerst die Hände auf dem Rücken
zusammengebunden. Anschliessend zog man sie an einem Seil, das an den gebundenen Händen

befestigt wurde, in die Höhe. Um die Qualen zu erhöhen, konnte auch ein Gewicht an die
Füsse gehängt werden, Bader: Die Hexenprozesse in der Schweiz: «Die Folter», S. 45-
52.

2 Die Methode, die Gefangenen mit einer Rute oder einer Peitsche zu schlagen.
5 «Der Apperat (Kluppe) ist mit einer stark verkürzten Bettstelle zu vergleichen. An der

Kopfwand hängt das Halseisen, die Fusswand besteht aus zwei schweren, aufeinanderlegbaren

Laden, durch deren gemeinsame Fuge vier Löcher gebohrt sind zur Aufnahme
der Hände und Füsse, in der Mitte der 'Bettstelle' steht der Stock. Nun denke man sich die
'arme Person' mit Händen und Füssen (hinter den Gelenken bzw. den Knöcheln) in die

Kluppe gespannt, mit blossem Gesäss auf den frischen Sägschnitt des Stockes gesetzt,
den Hals im Eisen und die Beine über den Knien zusammengeschnürt (...)», Sprecher:
Der letzte Hexenprozess in Graubünden, S. 329 Anm.9.

4 Hammes: Hexenwahn und Hexenprozesse, S. 120.

150



fanden sich viele rote Striemen und grosse rote Flecken.1 Die Richter
beschlossen, dass der tote Körper vom Scharfrichter ausserhalb des Friedhofes

begraben werden solle. Der Vogt von Christ Mathiu und die
Verwandtschaft erreichten, dass die Obrigkeit die Leiche freigab und Flab und
Gut des Verstorbenen nicht konfiszierte. Die Kosten des Prozesses muss-
ten die Verwandten abtragen. Der Prozess gegen den Flexenmeister von
Castrisch scheint in der Gruob der letzte gewesen zu sein, bei dem eine
Person den Tod fand.2

Im Gefängnis starben Maria Caminada von Obersaxen (1653) und zwei
Frauen der Gerichtsgemeinde Disentis (1675). Einen Selbstmordversuch
unternahm die lahme Christina Loreng Balzer von Castrisch, indem sie

sich mit einer Kette an die Schläfen schlug. Auf die Frage, warum sie dies

getan habe, antwortete Christina, dass sie von schweren Gedanken geplagt
worden sei.3

Eine der gefolterten Flexen, Frenna Rüödy von Vais, klammerte sich an
die letzte Hoffnung, die sie hatte: an die Muttergottes: «Weiter hatt Frenna

gesagt, so Maria die muotter gotteß auff morgen nit ein zeichen gibt, so

welle sie die worchet (Wahrheit) sagen.»4 Maria, die Mutter Gottes,
spielte eine wichtige Rolle in Alltagsleben der Dorfbewohner.

Regia Conzin von Waltensburg wurde bei der ersten Tortur dreimal am
Seil aufgezogen. Am nächsten Tag wandte der Scharfrichter diese Prozedur

zweimal an, wobei Regia noch zusätzlich mit Ruten bearbeitet wurde.
Nachdem sie in die Kluppe gelegt worden war und der Folter weiterhin
standgehalten hatte, suchten die Richter an ihr das «Stigma diabolicum»,
das sie unter einer Achsel fanden. Dies hatte zur Folge, dass Regia wieder
«in loco tortura getraget» wurde. Die Richter befragten sie zunächst «de

piano», d.h. ohne Anwendung der Folter. Da die Frau weiterhin bestritt,
eine Hexe zu sein, «war sie vor dem hauß under den tachtropfen
nochmahlen capturiert (gefangengenommen) (...)». Vielleicht handelt es sich

1

«(...) viel rothe strich und grosse rothe bletz an der linken achsel, und rechten brüst
und dem rechten arm, wie auch der rukhen gantz roth (...)».

2 Gruob 1700, C.Matthieu von Castrisch: «Nota, und verzeihnuss desse, so an der folterung
dess Christ Mathieu von Kestris zu setzen.»

3 Gruob 1700, C.L.Balzer von Castrisch: «Ha ella cun la cadeina antrocha chell'ei Stada en

quault a forza d'ilg oberkheit a sa sez pichiau enten las tempras ad amparada par chei,
chella seig Stada en gronds a grefs partrachiaments.»

4 Vais 1651, Frenna Rüödy, Bekenntnis. Vgl. Anhang Nr. 9 S. 191.

151



hier um die Foltermethode, bei der während längerer Zeit ein Wassertropfen

nach dem andern auf den Kopf der Gefangenen fiel. Diese Anwendung
dieser Methode scheint ein einmaliger Vorfall in der Surselva gewesen zu
sein. Regia Conzin bekannte das Flexenwerk auch nicht, als sie nochmals
in die Kluppe gelegt wurde. Das Endurteil lautete auf zwanzig Jahre
Verbannung.1

Aus den Schicksalen von Christ Mathiu und Regia Conzin lässt sich

schlie'ssen, dass die Obrigkeit mit allen Mitteln versuchte, ein Geständnis

zu erzwingen - anders als etwa in Genf, wo die Hexen kaum dreimal
gefoltert wurden.2

Der Aktuar der Gerichtsgemeinde Gruob protokollierte eine Begebenheit,

bei der es schien, als würde der Teufel versuchen, «seinem Knecht»
zu helfen. Als die Richter Baltzer Fopper von Schnaus in die Folterkammer

führten, sei ihnen «ein dieke finsternuß» vor den Augen gekommen.
Sie Hessen sich aber von diesem Zwischenfall nicht beeinflussen, denn
ihnen sei die «hilf godeß» sicher.3

Manchmal versuchte der Teufel auch, ein Geständnis zu verhindern,
indem er im Hals der Angeklagten steckte (z.B. bei Turte Jacob Barbla4)

oder bis in ihr Herz gedrungen war. Als Jon Padrut von Rueun nicht sofort
ein Geständnis ablegte, entschuldigte er sich folgendermassen:

«Seig in der halß khommen, dz er habe nichts mögen sagen, denn der böß

geist seig in sein hertz gewest.»5

Anders verhielt es sich bei Christen Detli von Safien Platz. Nachdem er

im September 1696 gefoltert wurde, bekannte er seine Schuld:

1

Waltensburg 1718, R.Conzin von Waltensburg. Regia hatte unter der Folter lediglich
einige Diebstähle zugegeben. Die Strafe gegen sie wurde von dreissig auf zwanzig Jahre

herabgesetzt.
2 Die Hexe Françoise Pelletier wurde (um 1560), nachdem sie einmal das Flexenwerk

bekannt und das zweite Mal bestritten hatte, eine Hexe zu sein, verbannt. «Many - probably
most - European legal systems would have tortured her a third time in order to discover
which of her two confessions was correct», meint E. William Monter: Witchcraft in

France and Switzerland. The Borderlands during the Reformation, London 1976, S. 51.
3 Gruob 1680, B.Fopper von Schnaus, Bemerkung nach den Zeugenaussagen.
4

Lugnez 1699, T.J. Barbla von Vrin, Bekenntnis.
5

Waltensburg 1652, J. Padrut von Rueun, Bekenntnis.

152



«Man solle ihme nur den köpf anschlan, er habe eß verdienet darumb daß er
alleß böses gethan habe, er seige vil an hengert1 gesin hin und uf Tschapina

Item sind diese hir verschribne confesion und bekantnusen zu einem
besern und luteren bericht und gedächtnuß ordenlich heihar verschriben,
damit eß mit einem besren verstand unsren nachkommenden könne hinderlasen
werden.»2

5.2. Das Bekenntnis

Bis ins Spätmittelalter hatten sich die wesentlichen Bestandteile der
Hexenlehre (Teufelspakt, Geschlechtsverkehr mit Dämonen, Hexentanz,
Schadenzauber) herausgebildet.3

Im folgenden Teil werden wir kurz auf diese Dämonologie eingehen.
Bis auf wenige Ausnahmen und Einzelheiten gleicht sich das Schema der
Hexenlehre in allen Gerichtsgemeinden der Surselva.

5.2.1. Der Teufelspakt

Hexerei bedeutete Abfall von Gott und der christlichen Religion, oder
anders gesagt, die Hexen und Hexenmeister schlössen ein Bündnis mit dem
«bösen Geist».4 Die Bekenntnisse des Jahres 1699 in der Gerichtsgemeinde

Lugnez beginnen fast ausnahmslos mit dem Satz: «Sie/er habe die
Furcht Gottes verlassen und sei in die Laster der Unholden vergriffen.»
Was dann geschehen konnte, schildern die Akten des ersten Hexenprozesses

der Gerichtsgemeinde Waltensburg 1652. Thrina Joss Jon Ping
gestand, dass ihr Mann vor 40 Jahren nach Österreich gezogen sei, und dann
sei

«der böß geist hinder deß Clau Melcher stadel in gstalt eineß schönen manß
und in grienen kleideren khommen mit namen Hültybrant und vonn ihre be-

1

Hengert nachts ein Mädchen besuchen.
2 Safien 1696, Christen Detli, Bekenntnis.
3 Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 118.
4 In den Bekenntnissen der Hexen und Hexenmeister der Surselva wurde der Teufel fast

durchwegs der «böse Geist» genannt.

153



gert, dz sey solle ihme sein willen geben darauf hin habe sey gott, die

heilligen dreyfaltigkheit und der heillig thauf verlaugnet (,..)».1

Als Thrina im Dorf Waltensburg in Verruf geriet, eine Hexe zu sein,
hatte sie sich der Gotteslästerung schuldig gemacht. Gegenüber dem
Ammann Mathis de Cadunauw verteidigte sie sich mit den Worten, dass die
Muttergottes ihr das Hexenhandwerk gelehrt habe, falls sie eine Hexe sei.

Der böse Geist, der Teufel, kam in Gestalt eines schönen Mannes, eines
hübschen Knaben oder Jünglings daher. Meistens war er grün oder braun

gekleidet (als Seelen-Jäger!). Der Maria Schnideri erschien er in schwarzen

Kleidern2, Meingia John Jacob Josch sprach von einer schwarzen
Gestalt mit Geissfüssen und Hörnern3, Frenna Riteman von einem grünen
Mann mit Geissfüssen4, oder Turte Jacob Barbla bekannte, dass sie als
kleines Mädchen mit ihrer Mutter auf den Hexentanz gegangen sei; dort
hätten sie einen grossen, schwarz gekleideten Mann mit Geissfüssen und
Hörnern getroffen.3 Den Jon Padrut suchte der Teufel in Gestalt eines
hübschen jungen Mannes oder eines schwarzen Hundes heim.6

Der Teufel begegnete seinen Opfern überall, im Haus oder auf dem
Feld. Anna Jöry Jon Gletzy war im Bett, als der böse Geist plötzlich neben

ihr stand.7 Christina Loreng Balzer sass traurig und melancholisch unter
einem Baum, als der Teufel kam und ihr Geld und einen Ring versprach.
Sie sei anscheinend von allen verlassen; er wolle ihr ein guter Freund sein,
meinte der Mann in schwarzbraunen Kleidern.8 Der «böse Geist» soll der
Barbla Claudi von Ilanz in Gestalt einer Kröte begegnet sein.9

Damit der böse Geist seine Opfer leichter verführen konnte, versprach er
oft Geld. Enttäuscht und verbittert mussten die Hexen und Hexenmeister

später feststellen, dass dieses «Geld» sich in Laub oder Kot verwandelt

hatte. Nach der kirchlichen Lehrmeinung, die dem Volk in der Predigt
zu Ohren kam, ist der Teufel eben ein «armer Satan». Die Reiche und

'
Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 1. Bekenntnis. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 221.

2 Vais 1655, Maria Schnideri von Vais, Bekenntnis.
J

Lugnez 1699, M.J.J. Josch von Vella, Bekenntnis.
4 Vais 1654, F. Riteman von Vais, Bekenntnis.
5

Lugnez 1699, T.J.Barbla von Vrin, Bekenntnis.
6

Waltensburg, 1652, J. Padrut von Rueun, Bekenntnis.
7

Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Bekenntnis.
8 Gruob 1700, C.L. Balzer von Castrisch, Bekenntnis.
9 Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 4. Indiz.

154



Herrlichkeiten, mit denen er Jesus versuchen will, sind bloss eitles Blendwerk.

Deshalb verwandelt sich das vom Teufel versprochene Handgeld in
wertloses Zeug.1

Martin Jon Martin sagte aus, dass er bereits vor vierzig Jahren2 Hexenwerk

betrieben habe, von dem Zeitpunkt an, als ihm der böse Geist in
Begleitung einer Frau namens Turten Jakum Mathias begegnet sei. Urschla
Jeri Josch Pitschen bekannte, dass sie vor fünfzig Jahren, als sie zehn Jahre

alt war, in die Sünde der Hexerei gefallen sei.3 Anna Jöhri Peng wurde
von zwei Frauen in das Hexenwerk eingeweiht, als sie neun- oder zehnjährig

war.4 Dem zehn- oder dreizehnjährigen Knaben Thieny Marty Flury
soll eine Frau gesagt haben, dass die Heiligen nicht helfen können und die

Muttergottes nicht so mächtig sei, wie die Geistlichen behaupten würden.
Der Teufel sagte ihm, dass es keinen Himmel und kein Fegfeuer gäbe.5

Den Hexen und Hexenmeistern des Lugnez wurde oftmals empfohlen, den

Predigten der Geistlichen nicht zu glauben. Dorothe Tomasch Tuisch wurde

zur Hexe, als ihr Vater vor 15 oder 17 Jahren starb. Die Mutter habe ihr
befohlen, dem Kerl, der bald kommen werde, zu gehorchen.6 Sollte Dorothe

verheiratet werden? Die dreizehnjährige Barbla Christ Waulser
bekannte, dass ihre Grossmutter Thrina Joss Jon Ping geraten habe, sie solle
tun, was ihr «buoll» begehre.7 Maria des M.Tieny, Maria Jeri da Pitasch
oder Urschla Jeri Josch Pitschen wurden von Frauen in die Hexenkünste
eingeweiht.8 Barbla Claudi und Maria Joss Jon Ping lernten die Hexen-

1

Vgl. LUTZ RöHRICH: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, Bd. 5, Freiburg i.Br.
1991, S. 1617.

2
Aufgrund solcher Aussagen (z.B. vor vierzig Jahren) lässt sich das Alter einer Hexe oder
eines Hexenmeisters in etwa bestimmen. Martin Jon Martin Nut war ungefähr siebzig
Jahre alt, als er als Hexenmeister sterben musste.

3 Die Bekenntnisse von Urschla Jeri Josch Pitschen und Martin Jon Martin Nut (beide
1699) fehlen in den Originalprotokollen. Unsere Quelle ist die Abschrift des Jahres 1828.

Uri Jon Martin Nut (Gruob 1699) war vor 38 Jahren, Lenna Joss (Vais 1655) vor zwanzig
Jahren, Christina Loreng Balzer (Gruob 1700) vor zwölf oder Maria Schnideri (Vais
1655) vor sieben Jahren dem Hexenwerk verfallen.

4 Vais 1652, A.J. Peng von Vais, Bekenntnis.
5

Lugnez 1699, T.M. Flury von Vrin, Bekenntnis.
6

Lugnez 1699, D.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.
7

Waltensburg 1652, B.C. Waulser von Waltensburg, Bekenntnis.
8

Lugnez 1699, Maria des M. Tieny von Planezas, Bekenntnis, Maria Jeri da Pitasch,
Bekenntnis; Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch, Bekenntnis nach der Abschrift von
1828.

155



kunst von ihren Müttern. Die Hexe Margreta Risch Padruth erzählte den

Richtern, dass der böse Geist im Haus ihrer Tante gewesen sei. Sie habe

die Worte ihrer Tante nachgesprochen und den allmächtigen Gott, seine

geliebte Mutter, die heilige Dreifaltigkeit, die Heiligen und die Taufe
verleugnet. «Darauff der böse geist ihro gezeichnet an einer Seiten, domohlen

war sie gar klein.»1 In protestantischen Gegenden verleugneten die Hexen
und Hexenmeister Gott und die hl. Dreifaltigkeit, in katholischen dazu
noch die Muttergottes, die Heiligen und die Taufe. Thrina Chatz soll die

Muttergottes eine Hexe genannt haben; sie habe ausserdem die Heiligen
Petrus und Paulus verleugnet.2 Eine Frau von Domat/Ems hatte von Anna
Jöry Jon Gletzy verlangt, dass sie der hl. Dreifaltigkeit absagen soll.3 Anna
Jöhri Peng verleugnete nicht nur Gott, die Muttergottes und die hl.
Sakramente, sondern auch die Engel, St. Anna, St. Joseph und St. Jochen.4 Als
Hexe distanzierte sich Lenna Joss auch von ihrem Schutzengel und ihrer
Namenspatronin Maria Magdalena.5 Einige Hexen kamen aber den
Wünschen des bösen Geistes nur zum Teil nach. So verleugnete Frenna Ri-
teman wohl Gott, nicht aber die hl. Maria.6 Auch einige anderen Hexen
der Gerichtsgemeinden Vais und Lugnez verleugneten nicht die Muttergottes.

Die Hexen und Hexenmeister hatten sich bereit erklärt, dem Teufel zu
folgen. So entstand ein Vertrag, der dem Verhältnis zwischen Meister und

Magd oder Knecht entsprach.7 Als Zeichen des Paktes zwischen dem bösen

Geist und der Hexe bzw. dem Hexenmeister diente in der Gerichtsgemeinde

Lugnez das Blut, das von einer Achsel, der Schulter, dem Rücken
oder der Seite genommen wurde. Mit diesem Blut notierte der Teufel die
Namen seiner Helfershelfer in ein Buch. In Obersaxen wurde der Pakt
geschlossen, indem der böse Geist die Hexen zur Ehe nahm. Anna Jon Donau

von Laax und Urschla Jeri Joss Pitschen von Castrisch sprangen in
den Ring, den der Teufel am Boden zeichnete.8 Hiermit begaben sich die

1

Lugnez 1699, Margreta Risch Padrut von Vignogn, Bekenntnis.
2

Waltensburg, T. Chatz von Rueun, Bekenntnis.
3

Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Bekenntnis.
4 Vais 1652, A.J.Peng von Vais, Bekenntnis.
5 Vais 1655, L. Joss von Vais, Bekenntnis.
6 Vais 1654, F.Riteman von Vais, Bekenntnis.
7 Dazu Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung, S. 320.
8 Laax 1657, A.J.Donau von Laax, Bekenntnis; Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch,

Bekenntnis; nach der Abschrift von 1828.

156



beiden Hexen in die Abhängigkeit ihres Herrn. Anscheinend wollten die
Richter auch wissen, wie der Teufel hiess, wie er sich den Hexen und
Hexenmeistern vorstellte. In den Protokollen stossen wir auf die verschiedensten

Namen: Hültybrant, Sazenas, Pilegrin, Lutzyfer (Luzifer, Lucifer),
Johanes, Beelzebub (Beleerbuckh, Beleebuoch), Felis, Holtzbockh, Grin-
fass, Pugxss Paum, Namo, Wolff, Grin Baschley, Grine Jacobla, Khöttlic
oder Khrek Winckhelle, Gehrwintel. Die meisten Angeklagten gaben dem
bösen Geist den bekannten Namen «Luzifer». Die Hexen der Gerichtsgemeinden

Vais und Obersaxen sprachen meistens vom «Grünfass» oder

vom «Grünen Jakob».

5.2.2. Die Buhlschaft mit dem Teufel

Nachdem die Hexen und Hexenmeister Gott verleugnet hatten, fand meist
der Geschlechtsverkehr zwischen Mensch und Dämon statt. «Die
Vorstellung vom geschlechtlichen Verhältnis zwischen Mensch und Dämon
gehört seit der Mitte des 13. Jahrhunderts zum festen Inventar nicht nur der

volksläufigen Meinungen, sondern auch der theologischen Lehre. Seit
dieser Zeit tritt die sogenannte Teufelsbuhlschaft als Verurteilungsgrund
auf.»2

Beim Beischlaf bemerkten einige Hexen, dass der böse Geist Geissfiisse
hatte. Das Bild vom Teufel mit Geissfüssen1 und Hörnern wurde vor allem
in der katholischen Gerichtsgemeinde Lugnez gebraucht.

1

Vgl. auch Irmtraud Rosler und Katrin Moeller: Der Teufel und sein Name. Frühe
Zeugnisse für Hexen- und Teufelsglauben in mecklenburgischen Gerichtsakten, in: Homo
narrans. Studien zur populären Erzählkultur. Festschrift für Siegfried Neumann zum 65.

Geburtstag, hrsg. von Christoph Schmitt, Münster 1999, S. 357-369.
2 Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung, S. 318. Der

bedeutende Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) vertrat die Meinung, dass Dämonen

als «succubi» (ein Dämon in Gestalt einer Frau, die sich einem Mann «unterlegt»)
oder als «incubi» (ein Dämon in Gestalt eines Mannes, der sich «auf» die Frau legt) mit
den Menschen verkehren können. Nachfolger würden die Dämonen nicht zeugen, weil sie

keinen Samen hervorbringen.
3

Seit dem 15. Jahrhundert entsteht eine grosse Zahl neuer Teufelsdarstellungen, zumeist
Mischwesen aus Mensch und Ziegenbock. Vgl. Lexikon des Mittelalters, Bd. 9,

Sp. 583ff. (Art. Teufel von N.H. Ott).

157



Die Hexenmeister erwähnten selten die Buhlschaft mit einem Dämon.
Ein gemeinsames Erlebnis verband alle Hexen der Surselva, nämlich:
Während des Geschlechtsaktes sei der böse Geist «von kalter Natur». Dies
lässt sich ebenfalls auf eine jahrhundertealte theologische Lehrmeinung
zurückfuhren, die das Volk aus der Predigt kannte: Seit Augustinus
diskutierten die Theologen über die Körperlichkeit von Dämonen. Hinter der
«kalten Natur» des Teufels steckt die Vorstellung der Unvollkommenheit
seiner Körperbildung: Der Incubus, obwohl häufig mit ausserordentlicher
Schönheit ausgestattet, ist am kalten Sperma zu erkennen.1

Ausführlicher als auf die «Gemeinschaft» oder die «fleischliche Sünde»
mit dem bösen Geist - wie es oft in den Bekenntnissen heisst -, mussten
die Hexen und Hexenmeister auf den Hexensabbat, der in der Nacht
zelebriert wurde, eingehen.

5.2.3. Der Hexentanz

Eindrücklich formulierte Anna Jon Donau von Laax im Jahre 1657 den

Hexenflug:

«Seige sy vom bösen geist auß dem fenster hinauß tragen worden eineß molß
ohne fürschoß, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit außgespraiteten
haar.»2

Das gewöhnlichste «Verkehrsmittel», das die Hexen und Hexenmeister
benutzten, war ein Stecken - selten der Besen! Wenn der böse Geist
zwischen Tag und Nacht kam und pfiff, legte Urschla Delbin von Schluein
einen Besen ins Bett neben ihren Mann, damit dieser nicht merke, dass sie

weg sei.3

Einige weitere Beispiele, die sich auf den Besen beziehen: Eine Frau
namens Greta hatte beobachtet, wie Urschla Wagauw von Obersaxen mit
einem Besen um einen Gaden lief und verschwand.4 Der Geisshirt traf auf
dem Heimweg Anna Jon dil Christ von Laax mit einem Besen. Später sei

1

Lexikon des Mittelalters, Bd. 9, Sp. 582 (Art. Teufel von Ch. Daxelmüller).
2 Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.
3

Laax 1654, U. Delbin von Schluein, Bekenntnis.
4 Obersaxen 1652, U. Wagauw, Zeugenaussagen.

158



sie bereits im Dorf gewesen, als er ankam.1 Eine Zeugin namens Torthe
Joss Chasper hatte im Zusammenhang mit einem Besen einen Streit
zwischen den Hexen Anna Jon Lutzy von Rueun und Thrina Joss Jon Ping
(die im Text die «Alte» genannt wird) beobachtet. Torthe meldete der
Obrigkeit von Waltensburg folgendes:

«Dz die Anna Jonn Lutzy seige 2 oder 3 mal in ihren hauß khommen, und
under ander reden hat sey ein bässmma genommen und ob sey khört und
gesagt: Wann die alten ein hexß ist, so würt sey schwindt khommen. Uf solches
reden seige dz weib almal khommen eines vierttel stundt, denn bössmma

hinweg genommen und unwillig gsein, und gesagt, dz sy sagen, dz sey ein
hexß sige. Die Anna habe gesagt: Du bist ja eine, und haben almal ein ander
krieget.»2

Urschla und Anna Jon Donau «fuhren in Feuer und Flammen» zu den

Tänzen. Diesen Ausdruck hatte Urschla Delbin in Gegenwart einiger
Mädchen und Knaben benutzt, und diese meldeten der Obrigkeit, wie sich
die Hexe verraten hatte.3 Auch dieses Beispiel zeigt, dass die Hexen und
ihre Künste in den Alltagserzählungen vorhanden waren. Die Hexenverfolger

hatten demnach leichtes Spiel, weil kaum jemand grundsätzlich an
der Existenz von Hexen und Zauberei zweifelte. Überdies ist zu sagen,
dass Kinder auch als Zeugen aufgerufen wurden oder sich selber meldeten,

wie wir bei den obengenannten Beispielen über den Geisshirten, die
Mädchen und Knaben, und bei anderen Beispielen gesehen haben.

Neben dem Flug auf einem Stecken gab es noch andere Möglichkeiten,
um sich an den Hexensabbat zu begeben. Uri Jon Martin Nut Hess sich

von einer gewissen Barbla zu den Hexentänzen begleiten, Peter Lorenz
wurde vom Teufel getragen, Jon Valentin John Marty von seiner Mutter
(als er klein war). Der Letztgenannte und Turte Jacob Barbla ritten auch
auf einem schwarzen Ross zum Hexentanz; dem Thieny Marty Flury stand
neben dem schwarzen Ross auch ein Bock zur Verfügung.4

1

Laax 1672, A.J.d. Christ, 8. Zeugenaussage.
2

Waltensburg 1652, Thrina J.J. Ping, 19. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 217f.
J Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 10. Zeugenaussage.
4 Gruob 1699, Uri J.M. Nut von Castrisch, Bekenntnis. Ähnliche Aussagen bei Peter

Loretz von Vais, Jon Valentin Jon Marty, Turte Jacob Barbla und Thieny Marty Flury, alle
von Vrin.

159



Die Orte, welche die Hexen und Hexenmeister zum Tanzen aufsuchten,
befanden sich meistens in der Nähe eines Dorfes oder bei einem nahegelegenen

Maiensäss, manchmal auf einer Alp. Bekannte Hexensabbatplätze
waren:

- Für die Hexen der Gruob: Die Brücke bei Castrisch, eine Mühle und ein
Brunnen in Castrisch.

- Für die Hexen von Laax : Die Brücke von Castrisch.

- Für die Hexen des Lugnez: Uresa, Alp Ramosa (bei Vrin), Zeznas, Val
Gronda.

- Für die Hexen von Rueun: Pischleras und ein Ort in der Nähe von Bri-
gels.

- Für die Hexen von Safien: Massüg oberhalb der Hütte von Casper,
Gläss bei dem Brunnen Schwäbel, auf der äusseren Lüsch Staffel
(Alp), oberhalb Glass auf dem Bruch Bül, oberhalb den Büllen auf der
Brant Ecken

- Für die Hexen in Vais: Alp Domil (Tomül), Leis und Scherholten.

Am Hexentanz nahmen viele Leute teil. Der Grossteil der Tänzer trug
Masken. Die Speisen, die aufgetischt wurden, hatten «wenig Kraft» oder

waren ungeniessbar.1 Von einigen Hexen erfahren wir, dass sie oft am
Donnerstag oder Samstag zu ihrem Treffen flogen. Eine der wichtigen
Aufgaben der Richter war, die Namen von anderen Hexen und Hexenmeistern

zu erfahren, welche sich zum Hexentanz (rom. barlot) einfanden
(vergl. Kap. 4.1 über die Denunziation). Am Tanzort gab der Teufel seinen

Agenten den Befehl, den Menschen und dem Vieh zu schaden.

5.2.4. Der Schadenzauber

Im Kapitel 4.2. haben wir den Schadenzauber, den die Hexen und
Hexenmeister an Leib und Gut verübten, vom Blickwinkel der Dorfbewohner
aus betrachtet. Der nun folgende Teil setzt sich mit den Bekenntnissen der

Angeklagten auseinander, und wir werden im Zusammenhang mit dem
Schadenzauber sehen, dass es wesentliche Unterschiede gibt zwischen den

1

Dies deckt sich mit den durch die Predigtliteratur vermittelten Vorstellungen von den
Hexenmahlzeiten. Vgl. Elfriede Moser-Rath: Predigtmärlein der Barockzeit, S. 440f.

160



Zeugenaussagen und den Bekenntnissen. So konnte eine Hexe z.B. Hagel
entstehen lassen oder das eigene Vieh zugrunderichten - davon wussten
die Dorfbewohner anscheinend nichts! Der Teufel überreichte seinen
Knechten den Stecken, um zum Hexentanz zu fliegen, und ein Pulver, um
damit Schaden an Mensch und Vieh zu stiften. Manchmal erhielten die
Hexen und Hexenmeister eine Salbe, um den Stecken einzureiben, d.h. um
ihn flugfähig zu machen. Das graue (seltener: gelbe oder schwarze) Pulver
wurde ausgestreut oder den Opfern eingestrichen. Menga Jon Martin Nut
bekam von einem «Kerl» ausserdem einen Zettel, «damit sie der oberkheit
und andern möge widerstehen (...l».1 Cathrina des Balzer Pedrot bekannte,
dass sie neun Tiere (Kühe, Rinder, Kälber, eine Geiss) «verdorben» habe.2

Maria Schnideri soll eines ihrer eigenen Kälber getötet haben.2 Die Hexe
Elscha Mierer fügte dem Vieh ihrer Schwestern Schaden zu.4 Dorothe
Tomasch Tuisch gestand den Richtern, dass sie das Pulver gegen die Leute
benutzt habe, die sie beleidigt hätten.5

Die Hexen und Hexenmeister wandten unterschiedliche Methoden an,
um Schaden zuzufügen. Das Pulver wurde, wie bereits erwähnt, geworfen,
eingestrichen oder gar geblasen. Trina Risch Martin Calluster blies das

Pulver auf den Kopf einer Frau.6 Die Hexe von Vrin, Turte Jacob Barbla,
warf das Mittel, das sie vom bösen Geist bekommen hatte, in die Luft, und

so enstand ein Wind.7 Um das Vieh zugrunde zu richten, warf Menga Jon

Martin Nut Steine, Anna Christ Lutzy ahmte das Geheul eines Wolfes
nach, oder Anna Jon Padrut bellte wie ein Hund, um die Tiere in den
Abgrund zu hetzen; sie soll gar ein Kalb (oder Maria Joss Jon Ping eine Ziege)

erwürgt haben.8

Nach dem Hexentanz begaben sich etliche Hexen auf einen Gletscher,
um Hagel und Unwetter hervorzuzaubern. Anna Jon Donau gab zu Protokoll,

dass der böse Geist von den Hexen begehrt habe,

1

Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, Bekenntnis.
2 Vais 1652, C. des B. Pedrot von Feistenberg, Bekenntnis.
3 Vais 1655, M.Schnideri von Vais, Bekenntnis.
4 Obersaxen 1652, E. Mierer von Obersaxen, Bekenntnis.
5

Lugnez 1699, D.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.
6

Lugnez 1699, T.R.M. Calluster von Degen, Bekenntnis.
7

Lugnez 1699, T.J. Barbla von Vrin, Bekenntnis.
8 Gruob 1699, M.J.M Nut von Castrisch, Bekenntnis; Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von

Rueun, Bekenntnis; Waltensburg 1652, A.J. Padrut von Rueun, Bekenntnis; Waltensburg
1671, M.J.J.Ping von Waltensburg, Bekenntnis.

161



«sy sollen nit bleiben wie stökg und steinen, sonder in die höhe gohn, unge-
witter machen, die fruchten nemen, mit ihren rueten dz erdrich schlagen, dz

sy schädigen mögen (...)»•'

Cathrina des Balzer Pedrot erzählte, dass sie Kieselsteine, Kristalle und
Wasser in den Mund genommen und gegen den Himmel gespuckt habe; so
habe es angefangen zu hageln.2 Um die Rüfe in Davos Muns auszulösen,
schlugen Trina Risch Martin Calluster von Degen und ihre Gefährtinnen
auf die Steine.3 Anna Jon Donau und Urschla Delbin sassen auf zwei
schwarzen Steinen, um das Dorf Schluein zu zerstören, doch dies gelang
nicht:

«Heigen sy ein gschrey gehört der leüthen von Schleüwiß, welche die hillf
Gottes anrueffen, und dan nit weiters mögen fahren.»

Ein anderes Mal konnte Anna Jon Donau keinen Schaden anrichten,
weil einige Frauen «ihre hendt kreüz weiß uff den herzen khan».4 Jellgia
Tumasch Tuisch konnte einmal dem Vieh nichts tun, «Ursachen dz die
hirtin alle mohl dz heylig kräüz über dz sh. vich gemacht haben».5

Sobald sich die Leute segneten, verloren die Hexen ihre Macht. Die
Hexen und Hexenmeister konnten und wollten nicht immer Schadenzauber

am Leib und Gut der Menschen verüben. Dies war ein Grund, warum sie

vom Teufel geschlagen wurden. Auch die Zeugen bemerkten manchmal,
dass die Hexen Opfer von Gewalt wurden. Die Hexen seien «kretzig»
(zerkratzt) oder «übel tractiert» gewesen. Wahrscheinlich sind etliche
Frauen nicht selten von ihren eigenen Männern misshandelt worden. In
den Indizien gegen Anna Jon Donau von Laax heisst es: «Soll diese Anna
zu Run da laura gsehen sein gar übell tractiert». Und unter der Folter
gestand Anna, dass «der teüffel sy in dess Christ dil Risch mülle er-
schröklich gschlagen» habe, und ein anderes Mal habe der Teufel sie vor
ihrer Haustür geschlagen. Weiter erzählte sie den Richtern, wie sie von
drei Männern misshandelt wurde, als sie eines Tages unterwegs Wasser

1

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.
2 Vais 1652, C. d. Balzer Pedrot von Feistenberg, Bekenntnis.
3

Lugnez 1699, T.R.M. Calluster von Degen, Bekenntnis.
4 Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.
5

Lugnez 1699, J.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.

162



trank: «Do habe sy 3 erschrökliche männer geschehen, welche danoch sy
erbärmlich gschleift, biß an deß Reget da Flem gadenstat (...).»'

Nesa Sallaman erklärte die Kratzspuren in ihrem Gesicht damit, dass sie

einen «holtz berkhel» (Specht) fangen wollte.2 Urschla Delbin soll unter
einem Stein gesehen worden sein, wie sie «khein hauben nit auflkhan, er-
krazte schröklich den kopff (,..)».3 Im Protokoll über Barbla Schwizere

von Pitasch erfahren wir mehr. Sie hatte dem Säckelmeister Jon Gandrion

gesagt, dass der «wüste teüffel» sie geschlagen habe. In der Antwort der

Verteidigung entpuppte sich dieser «wüste Teufel» als Barblas Mann!4 Bei
diesen Beispielen handelt es sich um reale Gewalt. Es überrascht nicht,
dass diese Männer für ihre Taten während der Hexenverfolgung nicht zur
Verantwortung gezogen wurden, denn schliesslich galten ihre Frauen ja
als Hexen.

5.3. Die Kosten eines Prozesses

Am Schluss dieses Kapitels gehen wir dem Kostenaufwand der Hexenprozesse

nach. Die «ehrsame Obrigkeit» hatte sich entschlossen, den Hexen
und Hexenmeistern den «verdienten Lohn zu geben, es sei am Leib, an der
Ehre und am Gut». Die Zeugen, die ihre Aussagen durch einen Eid
bekräftigten, billigten das Vorgehen der Richter. Nachdem die «Wahrheit
gesucht», d.h. die Angeklagten während der Folter ein Geständnis abgelegt
hatten, wurden sie auf die öffentliche Richtstätte hinausgeführt und dort
mit dem Schwert enthauptet. Über den Körper und Kopf der Anna Christ
Lutzy von Rueun wurde ein Wagenrad gestossen.5 Der tote Körper der
Hexen und Hexenmeister wurde verbrannt, die Asche begraben (nicht auf

1

Laax 1657, Anna Jon Donau, 5. Indiz und Bekenntnis.
2

Waltensburg 1652, N. Sallaman von Waltensburg, 3. Zeugenaussage.
J Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 15. Zeugenaussage.
4 Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 13. Indizien und Antwort der Verteidigung.
5

Nesa Sallaman von Waltensburg erzählte einem Mann von Ruschein, den sie in Ilanz traf,
dass sie Angst habe und nicht wage, nach Hause zu gehen. Und in Zusammenhang mit
den Hinrichtungen sagte Nesa: «Eß ist so leüt (leidig, widerwärtig) die khörper ohne

khöpf», Waltensburg 1652, Nesa Sallaman, Zeugenaussage. Beispiel: Waltensburg 1652,
Anna Christ Lutzy von Rueun, Urteil: «(...)alß daß ein waggenratt durch ihro lib und
haubt foren möge». Vgl. Richard van Dülmen: Theater des Schreckens. Gerichtspraxis
und Strafrituale in der frühen Neuzeit, 3. Auflage München 1988, S. 131.

163



dem Friedhof!)1 und Hab und Gut der Hingerichteten konfisziert.2 Bei
Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg, Thrina Chatz von Rueun und Anna
Bargatz von Obersaxen lautete das erste Urteil der Richter: Verbrennung
bei lebendigem Leib. Durch die Fürbitten der Verteidigung (Beistand und

Vogt) wurde das Urteil gemildert (Enthauptung).
Das Vermögen der Hexen und Hexenmeister der Gerichtsgemeinde

Waltensburg konnte der Abt des Klosters Disentis beschlagnahmen, er
musste aber ebenso die Kosten der Prozesse übernehmen. Der Abt von
Disentis oder sein Anwalt (für die Prozesse der Jahre 1652 und 1671/1672

war es Altlandammann Johann Berther) führten die Anklage gegen eine

Malefizperson der benachbarten Gerichtsgemeinde. Waltensburg musste
den Zusatz (vier Richter von Disentis) zu den Gerichtsverhandlungen
bestellen. Dieses Abhängigkeitsverhältnis ist auf einen Vertrag des Jahres

1472 zurückzuführen, bei dem das Kloster Disentis die Herrschaft Jörgenberg

(die spätere Gerichtsgemeinde Waltensburg) von Rhäzüns erwarb.
Die Rechte, die das Kloster gegenüber Waltensburg geltend machte, waren
u.a. der Vorschlag bei der Wahl eines Ammannes und in Sachen

Hexenprozesse die oben erwähnten Ansprüche. In den Jahren nach dem Kauf von
1472 kam es immer wieder zu Streitigkeiten zwischen den Äbten von
Disentis und den Waltensburgern wegen der Ausübung gewisser Rechte,
bis das reformierte Dorf Waltensburg sich im Jahre 1734 loskaufen konnte.

Die anderen Dörfer der Gerichtsgemeinde erlangten 1803 die Autonomie.3

Die einzigen Angaben, die über die Kosten eines Hexenprozesses in der

Surselva Auskunft geben, stammen vom Gerichtsschreiber der
Gerichtsgemeinde Waltensburg. Im Jahre 1652 sollen gemäss seiner Rechnung 22

Rechtssprecher während 74 Tagen für Lohn und Kost rund 1628 Gulden
beansprucht haben. Weiter erfahren wir, welche «Dienstleistungen»
zusätzliche Kosten verursachten: Die Hexe Thrina Chatz von Rueun wurde
mit einem Paar Ochsen nach Waltensburg geführt. Den beiden Gefangenen

1

Bereits 1179 wurde in einem Konzilsbeschluss festgelegt, dass Ketzern kein christliches

Begräbnis gestattet werden durfte, KneubÜHLER: Die Überwindung von Hexenwahn und

Hexenprozess, S. 7. Was bereits damals für Ketzer galt, sollte später ebenfalls für Hexen
und Hexenmeister gelten.

2
«(...) auch ihren verlassen hab und guot es seige ligendts oder fahrens solle den kläger
verfallen sein (...)», Waltensburg 1652, A.C.Lutzy von Rueun, Urteil.

3 Müller: Geschichte der Abtei Disentis, S. 59f.

164



Thrina Joss Jon Ping und Thrina Chatz musste der Wirt Hemden,
Holzschuhe, Bretter und Stroh beschaffen. Ein Haarschneider sollte die Hexen
scheren. Der Scharfrichter musste von Ilanz oder Chur angefordert werden.
Nachdem Thrina Joss Jon Ping bekannt hatte, dass sie eine Hexe sei, wurde

sie auf einer Kuh an die Richtstätte gebracht. Der Besitzer der Kuh
verlangte für diesen Dienst zwölf Gulden.

Im Prozess des Jahres 1653 gegen Brida Jon Chasper von Rueun waren
die Gerichtsherren an sechs Tagen beisammen (an einem Tag waren es 15,

an zwei Tagen 20 und an drei Tagen 21 Herren). Dem Vorsitzenden des

Gerichts wurden zwei Gulden zugesprochen, den anderen Rechtssprechern
je einer. Der Gerichtsschreiber notierte ein Total von 188 Gulden und 12

Kreuzern, die allein das Gerichtsverfahren gegen die Hexe Brida kostete.
Zusätzlich wurden noch Nebenkosten errechnet: Für die Gäumer, die den
Zusatz von Disentis und den Scharfrichter holten, 16 Gulden; für die Zeugen

sechs Gulden; weiter für den Schreiber zwei, für den Weibel zwei, für
den Wirt (der Brida elf Tage im Gefängnis bewachte) fünf Gulden und für
einen gewissen Rudolf sechs Kreuzer. Das Kloster Disentis hatte also im
Falle von Brida Jon Chasper Unkosten von circa 220 Gulden an die
Gerichtsgemeinde Waltensburg abzutragen.

Im Prozess gegen Maria Joss Jon Ping 1671 erstellte der Gerichtsschreiber

eine detaillierte Rechnung: Die Richter waren sechs Tage
zusammen, das ergab 216 Gulden. Die Nebenkosten wurden folgenderma-
ssen aufgelistet: Dem Schreiber einen Gulden; dem Weibel zwei Gulden;
den Herren, die den Zusatz holten, zwölf Gulden; dem Gefängniswächter
pro Tag einen Gulden =17 Gulden; Speise für Maria drei Gulden und
zwölf Kreuzer; Holz, Stroh und zwei Decken zwei Gulden; dem Casper
Schlosser, der den Scharfrichter holte, zehn Kreuzer pro Tag 30 Kreuzer;

einem Mann, der einen Stuhl gab, zwei Kreuzer; den Zeugen je fünf
Kreuzer fünf Gulden und 40 Kreuzer; dem Beistand und Vogt je einen
Gulden. Die Gesamtkosten dieses Prozesses beliefen sich auf 261 Gulden
und 24 Kreuzer. Wahrscheinlich müssen noch die 13 Gulden vom 15.

November 1671 dazu gezählt werden. An jenem Tag hatten die Gerichtsherren

ein «piera weckha» (Birnbrot) und acht Mass Wein konsumiert.
Während der Prozesse des Jahres 1672 assen und tranken die Rechtsprecher

an 14 Tagen für 199 Gulden und zwölf Kreuzer. Über zusätzliche
Unkosten erfahren wir nichts.

165



Bei den Gerichtsverfahren gegen Regia Conzin und Anna dilg Ambrosi
(1718) führte der Protokollführer genau Buch. Er notierte die Namen der
17 Richter der Gerichtsgemeinde Waltensburg. An den Prozessen
versammelten sich 22 Gerichtsherren (vier des Zusatzes von Disentis und der
Ammann von Waltensburg, der als Gerichtsvorsitzender doppelt gezählt
wurde). Die Unkosten beliefen sich im Jahre 1718 auf 410:24 Gulden plus
«extra spesen» von 111:48. Insgesamt ergibt dies ein Total von 522 Gulden

und 12 Kreuzern.
Ein Hexenprozess in der Gerichtsgemeinde Waltensburg kostete demnach

zwischen 200 und 300 Gulden. Diese nicht geringen Kosten haben
die Verantwortlichen wahrscheinlich veranlasst, die Prozesse möglichst
rasch durchzuführen (in Waltensburg dauerte der erste Prozess von 1652
noch vier Wochen, der letzte nur vier Tage!) und zu bedenken, ob die
Kosten längerfristig überhaupt zu verkraften seien.

Nachdem Christen Detli 1696 in Safien durch das Schwert hingerichtet
wurde und die beiden Schwestern Maria und Agta Buoleri verbannt wurden,

stellten die Behörden von Safien eine Rechnung mit den Kosten der
Prozesse auf. Aus dieser Rechnung geht hervor, dass Christen Detli
wohlhabend war, während Maria und Agta fast nichts besassen. Das Vermögen,
das bei Christen konfisziert wurde, belief sich auf 900 Gulden; bei Maria
auf 70, bei Agta auf 20 Gulden. Dem Scharfrichter musste die
Gerichtsgemeinde Safien 78 Gulden und 4 Batzen bezahlen. Nachdem alle Kosten
der drei Prozesse beglichen worden war, blieb den Behörden ein Gewinn
von 277 Gulden und 36 Batzen.1 Der Prozess gegen Greda Büleri von
Safien belief sich gemäss einer Rechnung vom 12. September 1657 auf 133

Gulden und 6 Batzen. Der Gerichtsschreiber der Gerichtsgemeinde Laax-
Sevgein kam im Hexenprozess gegen Anna Jon Donau am 3. Januar 1658

auf die Summe von 122 Gulden und 6,5 Batzen. Ein Teil dieser Summe

waren die Schadenersatzforderungen, die wegen der Diebstähle von Anna
an die Gerichtsgemeinde herangetragen wurden.2

Anhand der Notizen des Aktuars haben wir gesehen, dass die Zeugen
für ihre Aussagen entschädigt wurden. Wir fragen uns, ob die Behörden

1

Verschribene rächnung wegen maleficischen rechten und deren confiscation so gesche-
chen anno domini 1697.

2 Gemeindearchiv Laax, Alter Archivbestand vor 1799. B. Akten, Gerichtsakten 1653-

1687, Pli 1, Dokumente 1-21.

166



mit dieser Bezahlung gezielt Zeugen suchten, und ob diese Bezahlung für
die Zeugen einen Anreiz schaffte, gegen eine Person auszusagen?

Wie wir aus den Rechnungen ersehen, verdienten einige Leute an einem

Hexenprozess. Nicht zu vergessen ist das Hab und Gut der Verurteilten,
das konfisziert, d.h. der Obrigkeit zugesprochen wurde. Weil es sich
jedoch bei den Verurteilten um arme Leute handelte, waren die Hexenprozesse

schliesslich ein Verlustgeschäft für die Gerichtsgemeinden oder im
Fall der Gerichtsgemeinde Waltensburg für den Abt von Disentis.

Damit wir uns ein Bild davon machen können, welche Kosten andere

Gerichtsgemeinden zu tragen hatten, folgt eine Zusammenstellung der
Anzahl der Richter:

Hochgericht Disentis: 15 Richter und und bis zu 25 Berater.

Hochgericht Lugnez (Gerichtsgemeinden Lugnez und Vais): 18 Richter

und 15 Berater.

Gerichtsgemeinde Gruob: 18 Richter, sechs Berater.

Gerichtsgemeinde Laax: 13 Richter und mindestens drei Berater.

Gerichtsgemeinde Obersaxen: 15 Richter und zwei Berater.
Gerichtsgemeinde Hohentrins: 13 Richter und zwei Berater.1

Gerichtsgemeinde Safien: 13 Richter und ein Berater.

Die Hexenprozesse waren in den Gerichtsgemeinden ein grosses Ereignis,

eine Attraktion - dies nicht zuletzt, weil die Hinrichtungen in der
Öffentlichkeit stattfanden.

1

Anton Baumgärtner: Die Geltung der peinlichen Gerichtsordnung Kaiser Karls V. in
Gemeinen III Bünden, in: Abhandlungen zum schweizerischen Rechte (hrsg. von Theo
Guhl), 46. Heft, Bern 1929, S. 27-46. Die Gerichtsgemeinde Safien berücksichtigt
Baumgärtner nicht.

167


	Die Dämonologie und die Richter

