Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva
Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 5: Die Damonologie und die Richter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Die Ddmonologie und die Richter

5.1. Die Folter

Nachdem ein Protokoll mit den Aussagen der Zeugen aufgenommen wor-
den war, wurde die Hexe/der Hexenmeister in die Folterkammer, den «Ort
der Wahrheit», gefiihrt. Die Folter, die seit Papst Innozenz IV. (1252) als
wirkungsvolles Mittel gegen die Ketzerbewegungen eingesetzt wurde,
sollte dazu dienen, eine Person von ihrem Ddmon zu befreien.

«Der Satan ist der Verbrecher. Thn gilt es in der Folter auszutreiben, ihn
gilt es zu vernichten, durch die Hinrichtung und durch die Zerstérung des
letzten Rests des verhexten Korpers. Der Mensch steht in einem unauf-
hérlichen Kampf mit dem Satan.»'

Die Folter sollte nicht nur ein Gestédndnis erzwingen, sondern es auch
bestitigen. Entscheidend am Verfahren war, dass die Hexen und Hexen-
meister ihre Komplizen am Hexensabbat denunzierten. Trevor-Roper
nimmt an, dass die Hexenverfolgung in dem Masse zunahm, wie die Folter
hédrter und vermehrt angewandt wurde. Das Mittelalter hitte keinen He-
xenglauben gekannt, weil es zu jener Zeit keine gerichtliche Folter gab.”

Wie wurde die Folter in den Gerichtsgemeinden der Surselva ange-
wandt? In den Protokollen gibt es wenig Hinweise iiber das Vorgehen des
Scharfrichters gegen die Angeklagten. Wahrscheinlich wurden die Hexen
und Hexenmeister in den meisten Gerichtsgemeinden (nicht nur der Sur-
selva’) schwer gequilt und gepeinigt. Baltzer Fopper von Schnaus wurde
sechs Mal gefoltert, ehe er freigesprochen werden musste.* Mehr iiber die
Anwendungsmethoden der Folterknechte erfahren wir im Protokoll bei
Christ Mathiu, der im Jahre 1700 in Ilanz vor Gericht stand. Christ wollte
offenbar seine Unschuld beweisen, denn er sei

HaNs FEHR: Zur Erkldrung von Folter und Hexenprozess, in: SZG 24 (1944), S. 585.
TREVOR-ROPER: Der europdische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 120.

In der Gerichtsgemeinde Castels z.B. wurde die Hexe Torti Heni mindestens 24 Mal ge-
foltert, bis sie schliesslich an den Qualen verstarb, siche: SCHMID/SPRECHER: Zur Ge-
schichte der Hexenverfolgungen in Graubiinden, S. 98.

Gruob 1680, B.Fopper von Schnaus, Teilbekenntnis (Diebstahl und Hurerei).

[USTR NG S—

149



«mit grossem eiffer geeilet zur folter. Nach deme er auffzogen worden (am
Seil"), hat er kein seiiffzer gelassen, sonder entschlaffen, wie er selber bek-
hent hat, und schmertzen keinen empfunden, wohl aber darbei gelachet, und
sein gute farb behalten, und nit begert, man solle ihn ablassen».

Als der Hexenmeister das zweite Mal am Seil aufgezogen wurde, soll er
ein wenig Schmerzen in den Gliedern empfunden haben, aber seine «gute
Farbe» blieb. Beim dritten Grad der Folter habe er, wie beim ersten Mal,
keine Schmerzen gespiirt. Wihrend des Schmitzens” sei Christ Mathiu
«lustign gewesen, er habe gelacht und dem Folterknecht empfohlen, er
solle «zuschlagen so lang er wolle (...)». Weiter heisst es im Protokoll:

«In der klappen® habe er durch und durch truzet. In allem folteren hatt man
nie mahlen mége darzuhalten, daf3 er dem teiiffel absage.»

Die Richter hatten bei Christ Mathiu den Kampf gegen den Teufel ver-
loren. Um aber zu beweisen, dass Christ doch ein Hexenmeister sei, wurde
die Nadelprobe durchgefiihrt. Am Korper des Angeklagten suchte der
Scharfrichter nach einem Teufelszeichen, einem «stigma diabolicum» (ei-
ner Warze, einer Narbe, ecinem Leberflecken etc.), und stach mit einer Na-
del hinein. «Das Hexenmal, so die Vorstellung vieler Richter, sei
schmerzunempfindlich und blute dabei nicht (...).»* Christ «seige bezeich-
net gsin wie andere hexen auch», d.h. der Scharfrichter fand ein Hexen-
mal.

Der letzte Hexenmeister der Surselva, Christ Mathiu, wurde nach den
Folterungen eines Morgens im Bett tot aufgefunden. An seinem Korper

Bei dieser Prozedur wurde den Angeklagten zuerst die Hande auf dem Riicken zusam-
mengebunden. Anschliessend zog man sie an einem Seil, das an den gebundenen Handen
befestigt wurde, in die Héhe. Um die Qualen zu erhdhen, konnte auch ein Gewicht an die
Fiisse gehidngt werden, BADER: Die Hexenprozesse in der Schweiz: «Die Folter», S. 45-
52.

Die Methode, die Gefangenen mit einer Rute oder einer Peitsche zu schlagen.

«Der Apperat (Kluppe) ist mit einer stark verkiirzten Bettstelle zu vergleichen. An der
Kopfwand hingt das Halseisen, die Fusswand besteht aus zwei schweren, aufeinander-
legbaren Laden, durch deren gemeinsame Fuge vier Locher gebohrt sind zur Aufhahme
der Hinde und Fiisse, in der Mitte der 'Bettstelle' steht der Stock. Nun denke man sich die
'arme Person' mit Hinden und Fiissen (hinter den Gelenken bzw. den Knécheln) in die
Kluppe gespannt, mit blossem Gesiss auf den frischen Sédgschnitt des Stockes gesetzt,
den Hals im Eisen und die Beine tiber den Knien zusammengeschnlirt (...)», SPRECHER:
Der letzte Hexenprozess in Graubiinden, S. 329 Anm.9.

HAaMMES: Hexenwahn und Hexenprozesse, S.120.

150



fanden sich viele rote Striemen und grosse rote Flecken.' Die Richter be-
schlossen, dass der tote Korper vom Scharfrichter ausserhalb des Friedho-
fes begraben werden solle. Der Vogt von Christ Mathiu und die Ver-
wandtschaft erreichten, dass die Obrigkeit die Leiche freigab und Hab und
Gut des Verstorbenen nicht konfiszierte. Die Kosten des Prozesses muss-
ten die Verwandten abtragen. Der Prozess gegen den Hexenmeister von
Castrisch scheint in der Gruob der letzte gewesen zu sein, bei dem eine
Person den Tod fand.”

Im Geféngnis starben Maria Caminada von Obersaxen (1653) und zwei
Frauen der Gerichtsgemeinde Disentis (1675). Einen Selbstmordversuch
unternahm die lahme Christina Loreng Balzer von Castrisch, indem sie
sich mit einer Kette an die Schldfen schlug. Auf die Frage, warum sie dies
getan habe, antwortete Christina, dass sie von schweren Gedanken geplagt
worden sei.’

Eine der gefolterten Hexen, Frenna Riiody von Vals, klammerte sich an
die letzte Hoffnung, die sie hatte: an die Muttergottes: «Weiter hatt Frenna
gesagt, so Maria die muotter gotteB auff morgen nit ein zeichen gibt, so
welle sie die worchet (Wahrheit) sagen.»' Maria, die Mutter Gottes,
spielte eine wichtige Rolle in Alltagsleben der Dorfbewohner.

Regla Conzin von Waltensburg wurde bei der ersten Tortur dreimal am
Seil aufgezogen. Am ndchsten Tag wandte der Scharfrichter diese Proze-
dur zweimal an, wobei Regla noch zusétzlich mit Ruten bearbeitet wurde.
Nachdem sie in die Kluppe gelegt worden war und der Folter weiterhin
standgehalten hatte, suchten die Richter an ihr das «stigma diabolicumy,
das sie unter einer Achsel fanden. Dies hatte zur Folge, dass Regla wieder
«in loco tortura getraget» wurde. Die Richter befragten sie zundchst «de
plano», d.h. ohne Anwendung der Folter. Da die Frau weiterhin bestritt,
eine Hexe zu sein, «war sie vor dem hauf3 under den tachtropfen noch-
mabhlen capturiert (gefangengenommen) (...)». Vielleicht handelt es sich

«(...) viel rothe strich und grosse rothe bletz an der linken achsel, und rechten brust (...)
und dem rechten arm, wie auch der rukhen gantz roth (...)».

Gruob 1700, C.Matthieu von Castrisch: «Nota, und verzeihnuss desse, so an der folterung
dess Christ Mathieu von Kestris zu setzen.»

Gruob 1700, C.L.Balzer von Castrisch: «Ha ella cun la cadeina antrocha chell'ei stada en
quault a forza d'ilg oberkheit a sa sez pichiau enten las tempras ad amparada par chei,
chella seig stada en gronds a grefs partrachiaments.»

* Vals 1651, Frenna Riiody, Bekenntnis. Vgl. Anhang Nr. 9 S. 191.

()

151



hier um die Foltermethode, bei der wihrend ldngerer Zeit ein Wassertrop-
fen nach dem andern auf den Kopf der Gefangenen fiel. Diese Anwendung
dieser Methode scheint ein einmaliger Vorfall in der Surselva gewesen zu
sein. Regla Conzin bekannte das Hexenwerk auch nicht, als sie nochmals
in die Kluppe gelegt wurde. Das Endurteil lautete auf zwanzig Jahre Ver-
bannung.1

Aus den Schicksalen von Christ Mathiu und Regla Conzin ldsst sich
schliessen, dass die Obrigkeit mit allen Mitteln versuchte, ein Gestindnis
zu erzwingen — anders als etwa in Genf, wo die Hexen kaum dreimal ge-
foltert wurden.”

Der Aktuar der Gerichtsgemeinde Gruob protokollierte eine Begeben-
heit, bei der es schien, als wiirde der Teufel versuchen, «seinem Knecht»
zu helfen. Als die Richter Baltzer Fopper von Schnaus in die Folterkam-
mer fiihrten, sei ihnen «ein dieke finsternull» vor den Augen gekommen.
Sie liessen sich aber von diesem Zwischenfall nicht beeinflussen, denn
ihnen sei die «hilf godeB» sicher.”

Manchmal versuchte der Teufel auch, ein Gestindnis zu verhindern, in-
dem er im Hals der Angeklagten steckte (z.B. bei Turte Jacob Barbla®)
oder bis in ihr Herz gedrungen war. Als Jon Padrut von Rueun nicht sofort
ein Gestdndnis ablegte, entschuldigte er sich folgendermassen:

«Seig in der hal khommen, dz er habe nichts mogen sagen, denn der boB
geist seig in sein hertz gewest.»’

Anders verhielt es sich bei Christen Detli von Safien Platz. Nachdem er
im September 1696 gefoltert wurde, bekannte er seine Schuld:

Waltensburg 1718, R.Conzin von Waltensburg. Regla hatte unter der Folter lediglich
einige Diebstéhle zugegeben. Die Strafe gegen sie wurde von dreissig auf zwanzig Jahre
herabgesetzt.

Die Hexe Frangoise Pelletier wurde (um 1560), nachdem sie einmal das Hexenwerk be-
kannt und das zweite Mal bestritten hatte, eine Hexe zu sein, verbannt. «Many - probably
most - European legal systems would have tortured her a third time in order to discover
which of her two confessions was correct», meint E. WILLIAM MONTER: Witcheraft in
France and Switzerland. The Borderlands during the Reformation, London 1976, S. 51.
Gruob 1680, B.Fopper von Schnaus, Bemerkung nach den Zeugenaussagen.

Lugnez 1699, T.J. Barbla von Vrin, Bekenntnis.

Waltensburg 1652, J. Padrut von Rueun, Bekenntnis.

152



«Man solle ihme nur den kopf anschlan, er habe e} verdienet darumb dal3 er
alleB boses gethan habe, er seige vil an hengert' gesin hin und uf Tschapina
(...) Item sind diese hir verschribne confesion und bekantnusen zu einem
besern und luteren bericht und geddchtnuB ordenlich heihar verschriben, da-
mit e} mi7t einem besren verstand unsren nachkommenden konne hinderlasen
werden.»”

5.2. Das Bekenntnis

Bis ins Spdtmittelalter hatten sich die wesentlichen Bestandteile der He-
xenlehre (Teufelspakt, Geschlechtsverkehr mit Ddamonen, Hexentanz,
Schadenzauber) herausgebildet.”

Im folgenden Teil werden wir kurz auf diese Ddmonologie eingehen.
Bis auf wenige Ausnahmen und Einzelheiten gleicht sich das Schema der
Hexenlehre in allen Gerichtsgemeinden der Surselva.

5.2.1. Der Teufelspakt

Hexerei bedeutete Abfall von Gott und der christlichen Religion, oder an-
ders gesagt, die Hexen und Hexenmeister schlossen ein Biindnis mit dem
«bosen Geist».” Die Bekenntnisse des Jahres 1699 in der Gerichtsgemein-
de Lugnez beginnen fast ausnahmslos mit dem Satz: «Sie/er habe die
Furcht Gottes verlassen und sei in die Laster der Unholden vergriffen.»
Was dann geschehen konnte, schildern die Akten des ersten Hexenprozes-
ses der Gerichtsgemeinde Waltensburg 1652. Thrina Joss Jon Ping ge-
stand, dass ihr Mann vor 40 Jahren nach Osterreich gezogen sei, und dann
sei

«der boB geist hinder de3 Clau Melcher stadel in gstalt einefl schénen man/3
und in grienen kleideren khommen mit namen Hiiltybrant und vonn ihre be-

Hengert = nachts ein Madchen besuchen.

Safien 1696, Christen Detli, Bekenntnis.

TREVOR-ROPER: Der europiische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 118.

In den Bekenntnissen der Hexen und Hexenmeister der Surselva wurde der Teufel fast
durchwegs der «bose Geist» genannt.

W N =

153



gert, dz sey solle ihme sein willen geben (...) darauf hin habe sey gott, die
heilligen dreyfaltigkheit und der heillig thauf verlaugnet (...)»."

Als Thrina im Dorf Waltensburg in Verruf geriet, eine Hexe zu sein,
hatte sie sich der Gottesldsterung schuldig gemacht. Gegeniiber dem Am-
mann Mathis de Cadunauw verteidigte sie sich mit den Worten, dass die
Muttergottes ihr das Hexenhandwerk gelehrt habe, falls sie eine Hexe sei.

Der biose Geist, der Teufel, kam in Gestalt eines schonen Mannes, eines
hiibschen Knaben oder Jiinglings daher. Meistens war er griin oder braun
gekleidet (als Seelen-Jdger!). Der Maria Schnideri erschien er in schwar-
zen Kleidern®, Meingia John Jacob Josch sprach von einer schwarzen Ge-
stalt mit Geissfiissen und Hornern®, Frenna Riteman von einem griinen
Mann mit Geissfiissen’, oder Turte Jacob Barbla bekannte, dass sie als
kleines Middchen mit ihrer Mutter auf den Hexentanz gegangen sei; dort
hétten sie einen grossen, schwarz gekleideten Mann mit Geissfiissen und
Hornern getroffen.” Den Jon Padrut suchte der Teufel in Gestalt eines
hiibschen jungen Mannes oder eines schwarzen Hundes heim.’

Der Teufel begegnete seinen Opfern tiberall, im Haus oder auf dem
Feld. Anna Jory Jon Gletzy war im Bett, als der bose Geist plotzlich neben
ihr stand.” Christina Loreng Balzer sass traurig und melancholisch unter
einem Baum, als der Teufel kam und ihr Geld und einen Ring versprach.
Sie sei anscheinend von allen verlassen; er wolle ihr ein guter Freund sein,
meinte der Mann in schwarzbraunen Kleidern.® Der «bdse Geist» soll der
Barbla Claudi von Ilanz in Gestalt einer Kréte begegnet sein.”

Damit der bose Geist seine Opfer leichter verfiihren konnte, versprach er
oft Geld. Enttduscht und verbittert mussten die Hexen und Hexenmei-
ster spéter feststellen, dass dieses «Geld» sich in Laub oder Kot verwan-
delt hatte. Nach der kirchlichen Lehrmeinung, die dem Volk in der Predigt
zu Ohren kam, ist der Teufel eben ein «armer Satan». Die Reiche und

! Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 1. Bekenntnis. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 221.
2 Vals 1655, Maria Schnideri von Vals, Bekenntnis.

? Lugnez 1699, M.1.J. Josch von Vella, Bekenntnis.

* Vals 1654, F. Riteman von Vals, Bekenntnis.

: Lugnez 1699, T.J.Barbla von Vrin, Bekenntnis.

Waltensburg, 1652, J.Padrut von Rueun, Bekenntnis.

Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Bekenntnis.

% Gruob 1700, C.L. Balzer von Castrisch, Bekenntnis.

? Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 4. Indiz.

154



Herrlichkeiten, mit denen er Jesus versuchen will, sind bloss eitles Blend-
werk. Deshalb verwandelt sich das vom Teufel versprochene Handgeld in
wertloses Zeug.'

Martin Jon Martin sagte aus, dass er bereits vor vierzig Jahren” Hexen-
werk betrieben habe, von dem Zeitpunkt an, als ihm der bése Geist in Be-
gleitung einer Frau namens Turten Jakum Mathias begegnet sei. Urschla
Jeri Josch Pitschen bekannte, dass sie vor fiinfzig Jahren, als sie zehn Jah-
re alt war, in die Siinde der Hexerei gefallen sei.” Anna Johri Peng wurde
von zwei Frauen in das Hexenwerk eingeweiht, als sie neun- oder zehnjih-
rig war.' Dem zehn- oder dreizehnjihrigen Knaben Thieny Marty Flury
soll eine Frau gesagt haben, dass die Heiligen nicht helfen kénnen und die
Muttergottes nicht so méchtig sei, wie die Geistlichen behaupten wiirden.
Der Teufel sagte ihm, dass es keinen Himmel und kein Fegfeuer gibe.’
Den Hexen und Hexenmeistern des Lugnez wurde oftmals empfohlen, den
Predigten der Geistlichen nicht zu glauben. Dorothe Tomasch Tuisch wur-
de zur Hexe, als ihr Vater vor 15 oder 17 Jahren starb. Die Mutter habe ihr
befohlen, dem Kerl, der bald kommen werde, zu gehorchen.6 Sollte Doro-
the verheiratet werden? Die dreizehnjidhrige Barbla Christ Waulser be-
kannte, dass ihre Grossmutter Thrina Joss Jon Ping geraten habe, sie solle
tun, was ihr «buoll» begehre.” Maria des M.Tieny, Maria Jeri da Pitasch
oder Urschla Jeri Josch Pitschen wurden von Frauen in die Hexenkiinste
eingeweiht.® Barbla Claudi und Maria Joss Jon Ping lernten die Hexen-

Vgl. LuTtz ROHRICH: Lexikon der sprichwortlichen Redensarten, Bd. 5, Freiburg i.Br.
1991, S. 1617.

Aufgrund solcher Aussagen (z.B. vor vierzig Jahren) ldsst sich das Alter einer Hexe oder
eines Hexenmeisters in etwa bestimmen. Martin Jon Martin Nut war ungefihr siebzig
Jahre alt, als er als Hexenmeister sterben musste.

Die Bekenntnisse von Urschla Jeri Josch Pitschen und Martin Jon Martin Nut (beide
1699) fehlen in den Originalprotokollen. Unsere Quelle ist die Abschrift des Jahres 1828.
Uri Jon Martin Nut (Gruob 1699) war vor 38 Jahren, Lenna Joss (Vals 1655) vor zwanzig
Jahren, Christina Loreng Balzer (Gruob 1700) vor zwdlf oder Maria Schnideri (Vals
1655) vor sieben Jahren dem Hexenwerk verfallen.

Vals 1652, A.J. Peng von Vals, Bekenntnis.

Lugnez 1699, T.M. Flury von Vrin, Bekenntnis.

Lugnez 1699, D.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.

Waltensburg 1652, B.C. Waulser von Waltensburg, Bekenntnis.

Lugnez 1699, Maria des M. Tieny von Planezas, Bekenntnis, Maria Jeri da Pitasch, Be-
kenntnis; Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch, Bekenntnis nach der Abschrift von
1828.

o

(=TS = Y e =N

155



kunst von ihren Miittern. Die Hexe Margreta Risch Padruth erzidhlte den
Richtern, dass der bose Geist im Haus ihrer Tante gewesen sei. Sie habe
die Worte ihrer Tante nachgesprochen und den allméchtigen Gott, seine
geliebte Mutter, die heilige Dreifaltigkeit, die Heiligen und die Taufe ver-
leugnet. «Darauft der bose geist ihro gezeichnet an einer seiten, domohlen
war sie gar klein.»' In protestantischen Gegenden verleugneten die Hexen
und Hexenmeister Gott und die hl. Dreifaltigkeit, in katholischen dazu
noch die Muttergottes, die Heiligen und die Taufe. Thrina Chatz soll die
Muttergottes eine Hexe genannt haben; sie habe ausserdem die Heiligen
Petrus und Paulus Verleugnet.2 Eine Frau von Domat/Ems hatte von Anna
Jory Jon Gletzy verlangt, dass sie der hl. Dreifaltigkeit absagen soll.” Anna
Johri Peng verleugnete nicht nur Gott, die Muttergottes und die hl. Sakra-
mente, sondern auch die Engel, St. Anna, St. Joseph und St. Jochen.* Als
Hexe distanzierte sich Lenna Joss auch von ihrem Schutzengel und ihrer
Namenspatronin Maria Magdalena.” Einige Hexen kamen aber den Wiin-
schen des bosen Geistes nur zum Teil nach. So verleugnete Frenna Ri-
teman wohl Gott, nicht aber die hl. Maria.® Auch einige anderen Hexen
der Gerichtsgemeinden Vals und Lugnez verleugneten nicht die Mutter-
gottes.

Die Hexen und Hexenmeister hatten sich bereit erkliart, dem Teufel zu
folgen. So entstand ein Vertrag, der dem Verhéltnis zwischen Meister und
Magd oder Knecht entsprach.” Als Zeichen des Paktes zwischen dem bo-
sen Geist und der Hexe bzw. dem Hexenmeister diente in der Gerichtsge-
meinde Lugnez das Blut, das von einer Achsel, der Schulter, dem Riicken
oder der Seite genommen wurde. Mit diesem Blut notierte der Teufel die
Namen seiner Helfershelfer in ein Buch. In Obersaxen wurde der Pakt ge-
schlossen, indem der bose Geist die Hexen zur Ehe nahm. Anna Jon Do-
nau von Laax und Urschla Jeri Joss Pitschen von Castrisch sprangen in
den Ring, den der Teufel am Boden zeichnete.® Hiermit begaben sich die

Lugnez 1699, Margreta Risch Padrut von Vignogn, Bekenntnis.

Waltensburg, T. Chatz von Rueun, Bekenntnis.

Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Bekenntnis.

Vals 1652, A.J.Peng von Vals, Bekenntnis.

Vals 1655, L. Joss von Vals, Bekenntnis.

Vals 1654, F.Riteman von Vals, Bekenntnis.

Dazu BECKER, BOVENSCHEN, BRACKERT u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung, S. 320.

Laax 1657, A.J.Donau von Laax, Bekenntnis; Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch,
Bekenntnis; nach der Abschrift von 1828.

B I - LT T VL I S

156



beiden Hexen in die Abhédngigkeit ihres Herrn. Anscheinend wollten die
Richter auch wissen, wie der Teufel hiess, wie er sich den Hexen und He-
xenmeistern vorstellte. In den Protokollen stossen wir auf die verschieden-
sten Namen: Hiltybrant, Sazenas, Pilegrin, Lutzyfer (Luzifer, Lucifer),
Johanes, Beelzebub (Beleerbuckh, Beleebuoch), Felis, Holtzbockh, Grin-
fass, Pugxss Paum, Namo, Wolff, Grin Baschley, Grine Jacobla, Khottlic
oder Khrek Winckhelle, Gehrwintel. Die meisten Angeklagten gaben dem
bosen Geist den bekannten Namen «Luzifer». Die Hexen der Gerichtsge-
meinden Vals und Obersaxen sprachen meistens vom «Griinfass» oder
vom «Griinen Jakoby.'

5.2.2. Die Buhlschaft mit dem Teufel

Nachdem die Hexen und Hexenmeister Gott verleugnet hatten, fand meist
der Geschlechtsverkehr zwischen Mensch und Damon statt. «Die Vor-
stellung vom geschlechtlichen Verhiltnis zwischen Mensch und Damon
gehort seit der Mitte des 13. Jahrhunderts zum festen Inventar nicht nur der
volksldufigen Meinungen, sondern auch der theologischen Lehre. Seit
dieser Zeit tritt die sogenannte Teufelsbuhlschaft als Verurteilungsgrund
auf.»’

Beim Beischlaf bemerkten einige Hexen, dass der biose Geist Geissfiisse
hatte. Das Bild vom Teufel mit Geissfiissen’ und Hérnern wurde vor allem
in der katholischen Gerichtsgemeinde Lugnez gebraucht.

Vgl. auch IRMTRAUD ROSLER und KATRIN MOELLER: Der Teufel und sein Name. Friihe
Zeugnisse fur Hexen- und Teufelsglauben in mecklenburgischen Gerichtsakten, in: Homo
narrans. Studien zur populdren Erzdhlkultur. Festschrift fiir SIEGFRIED NEUMANN zum 65.
Geburtstag, hrsg. von Christoph Schmitt, Miinster 1999, S. 357-369.

BECKER, BOVENSCHEN, BRACKERT u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung, S. 318. Der be-
deutende Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) vertrat die Meinung, dass Ddmo-
nen als «succubi» (ein Ddmon in Gestalt einer Frau, die sich einem Mann «unterlegt»)
oder als «incubi» (ein Ddmon in Gestalt eines Mannes, der sich «auf» die Frau legt) mit
den Menschen verkehren kénnen. Nachfolger wiirden die Ddmonen nicht zeugen, weil sie
keinen Samen hervorbringen.

Seit dem 15. Jahrhundert entsteht eine grosse Zahl neuer Teufelsdarstellungen, zumeist
Mischwesen aus Mensch und Ziegenbock. Vgl. Lexikon des Mittelalters, Bd. 9,
Sp. 583ff. (Art. Teufel von N.H. OTT).

157



Die Hexenmeister erwdhnten selten die Buhlschaft mit einem Ddmon.
Ein gemeinsames Erlebnis verband alle Hexen der Surselva, ndmlich:
Wihrend des Geschlechtsaktes sei der bose Geist «von kalter Natur». Dies
lasst sich ebenfalls auf eine jahrhundertealte theologische Lehrmeinung
zuriickfiihren, die das Volk aus der Predigt kannte: Seit Augustinus disku-
tierten die Theologen iiber die Korperlichkeit von Dédmonen. Hinter der
«kalten Natur» des Teufels steckt die Vorstellung der Unvollkommenheit
seiner Korperbildung: Der Incubus, obwohl hdufig mit ausserordentlicher
Schonheit ausgestattet, ist am kalten Sperma zu erkennen.'

Ausfiihrlicher als auf die «Gemeinschaft» oder die «fleischliche Sitinde»
mit dem bosen Geist — wie es oft in den Bekenntnissen heisst —, mussten
die Hexen und Hexenmeister auf den Hexensabbat, der in der Nacht zele-
briert wurde, eingehen.

5.2.3. Der Hexentanz

Eindriicklich formulierte Anna Jon Donau von Laax im Jahre 1657 den
Hexenflug:

«Seige sy vom bosen geist auBl dem fenster hinauf tragen worden einef3 molf3
ohne fiirschof3, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit auligespraiteten
haar.»”

Das gewohnlichste «Verkehrsmittel», das die Hexen und Hexenmeister
benutzten, war ein Stecken — selten der Besen! Wenn der bose Geist zwi-
schen Tag und Nacht kam und pfiff, legte Urschla Delbin von Schluein
einen Besen ins Bett neben ihren Mann, damit dieser nicht merke, dass sie
weg sei.”

Einige weitere Beispiele, die sich auf den Besen beziehen: Eine Frau
namens Greta hatte beobachtet, wie Urschla Wagauw von Obersaxen mit
einem Besen um einen Gaden lief und verschwand.” Der Geisshirt traf auf
dem Heimweg Anna Jon dil Christ von Laax mit einem Besen. Spiter sei

Lexikon des Mittelalters, Bd. 9, Sp. 582 (Art. Teufel von Ch. DAXELMULLER).
Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Laax 1654, U. Delbin von Schluein, Bekenntnis.

Obersaxen 1652, U.Wagauw, Zeugenaussagen.

oW R —

158



sie bereits im Dorf gewesen, als er ankam.' Eine Zeugin namens Torthe
Joss Chasper hatte im Zusammenhang mit einem Besen einen Streit zwi-
schen den Hexen Anna Jon Lutzy von Rueun und Thrina Joss Jon Ping
(die im Text die «Alte» genannt wird) beobachtet. Torthe meldete der Ob-
rigkeit von Waltensburg folgendes:

«Dz die Anna Jonn Lutzy seige 2 oder 3 mal in ihren haufl khommen, und
under ander reden hat sey ein bidssmma genommen und ob sey khort und ge-
sagt: Wann die alten ein hexB ist, so wiirt sey schwindt khommen. Uf solches
reden seige dz weib almal khommen eines vierttel stundt, denn béssmma
hinweg genommen und unwillig gsein, und gesagt, dz sy sagen, dz sey ein
hexf sige. Die Anna habe gesagt: Du bist ja eine, und haben almal ein ander
krieget.»”

Urschla und Anna Jon Donau «fuhren in Feuer und Flammen» zu den
Tédnzen. Diesen Ausdruck hatte Urschla Delbin in Gegenwart einiger
Midchen und Knaben benutzt, und diese meldeten der Obrigkeit, wie sich
die Hexe verraten hatte.’” Auch dieses Beispiel zeigt, dass die Hexen und
ihre Kiinste in den Alltagserzdhlungen vorhanden waren. Die Hexenver-
folger hatten demnach leichtes Spiel, weil kaum jemand grundsétzlich an
der Existenz von Hexen und Zauberei zweifelte. Uberdies ist zu sagen,
dass Kinder auch als Zeugen aufgerufen wurden oder sich selber melde-
ten, wie wir bei den obengenannten Beispielen iiber den Geisshirten, die
Midchen und Knaben, und bei anderen Beispielen gesehen haben.

Neben dem Flug auf einem Stecken gab es noch andere Mdoglichkeiten,
um sich an den Hexensabbat zu begeben. Uri Jon Martin Nut liess sich
von einer gewissen Barbla zu den Hexentéinzen begleiten, Peter Lorenz
wurde vom Teufel getragen, Jon Valentin John Marty von seiner Mutter
(als er klein war). Der Letztgenannte und Turte Jacob Barbla ritten auch
auf einem schwarzen Ross zum Hexentanz; dem Thieny Marty Flury stand
neben dem schwarzen Ross auch ein Bock zur Verfiigung.”

' Laax 1672, A.J.d. Christ, 8. Zeugenaussage.

? Waltensburg 1652, Thrina J.J. Ping, 19. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 2171,

% Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 10. Zeugenaussage.

* Gruob 1699, Uri J.M. Nut von Castrisch, Bekenntnis. Ahnliche Aussagen bei Peter Lo-
retz von Vals, Jon Valentin Jon Marty, Turte Jacob Barbla und Thieny Marty Flury, alle
von Vrin.

159



Die Orte, welche die Hexen und Hexenmeister zum Tanzen aufsuchten,
befanden sich meistens in der Nihe eines Dorfes oder bei einem nahegele-
genen Maiensdss, manchmal auf einer Alp. Bekannte Hexensabbatpldtze
waren:

- Fiir die Hexen der Gruob: Die Briicke bei Castrisch, eine Miihle und ein
Brunnen in Castrisch.

- Fiir die Hexen von Laax : Die Briicke von Castrisch.

- Fiir die Hexen des Lugnez: Uresa, Alp Ramosa (bei Vrin), Zeznas, Val
Gronda.

- Fiir die Hexen von Rueun: Pischleras und ein Ort in der Ndhe von Bri-
gels.

- Fiir die Hexen von Safien: Massiig oberhalb der Hiitte von Casper,
Gldss bei dem Brunnen Schwibel, auf der dusseren Liisch Staffel
(Alp), oberhalb Glass auf dem Bruch Biil, oberhalb den Biillen auf der
Brant Ecken

- Fiir die Hexen in Vals: Alp Domil (Tomiil), Leis und Scherholten.

Am Hexentanz nahmen viele Leute teil. Der Grossteil der Tédnzer trug
Masken. Die Speisen, die aufgetischt wurden, hatten «wenig Kraft» oder
waren ungeniessbar.! Von einigen Hexen erfahren wir, dass sie oft am
Donnerstag oder Samstag zu ihrem Treffen flogen. Eine der wichtigen
Aufgaben der Richter war, die Namen von anderen Hexen und Hexenmei-
stern zu erfahren, welche sich zum Hexentanz (rom. barlot) einfanden
(vergl. Kap. 4.1 {iber die Denunziation). Am Tanzort gab der Teufel seinen
Agenten den Befehl, den Menschen und dem Vieh zu schaden.

5.2.4. Der Schadenzauber

Im Kapitel 4.2. haben wir den Schadenzauber, den die Hexen und Hexen-
meister an Leib und Gut veriibten, vom Blickwinkel der Dorfbewohner
aus betrachtet. Der nun folgende Teil setzt sich mit den Bekenntnissen der
Angeklagten auseinander, und wir werden im Zusammenhang mit dem
Schadenzauber sehen, dass es wesentliche Unterschiede gibt zwischen den

' Dies deckt sich mit den durch die Predigtliteratur vermittelten Vorstellungen von den
Hexenmabhlzeiten. Vgl. ELFRIEDE MOSER-RATH: Predigtmaérlein der Barockzeit, S. 440f.

160



Zeugenaussagen und den Bekenntnissen. So konnte eine Hexe z.B. Hagel
entstehen lassen oder das eigene Vieh zugrunderichten — davon wussten
die Dorfbewohner anscheinend nichts! Der Teufel liberreichte seinen
Knechten den Stecken, um zum Hexentanz zu fliegen, und ein Pulver, um
damit Schaden an Mensch und Vieh zu stiften. Manchmal erhielten die
Hexen und Hexenmeister eine Salbe, um den Stecken einzureiben, d.h. um
ihn flugfidhig zu machen. Das graue (seltener: gelbe oder schwarze) Pulver
wurde ausgestreut oder den Opfern eingestrichen. Menga Jon Martin Nut
bekam von einem «Kerl» ausserdem einen Zettel, «damit sie der oberkheit
und andern mdge widerstehen (...)».! Cathrina des Balzer Pedrot bekannte,
dass sie neun Tiere (Kiihe, Rinder, Kilber, eine Geiss) «verdorben» habe.’
Maria Schnideri soll eines ihrer eigenen Kilber getotet haben.” Die Hexe
Elscha Mierer fiigte dem Vieh ihrer Schwestern Schaden zu.* Dorothe
Tomasch Tuisch gestand den Richtern, dass sie das Pulver gegen die Leute
benutzt habe, die sie beleidigt hitten.’

Die Hexen und Hexenmeister wandten unterschiedliche Methoden an,
um Schaden zuzufiigen. Das Pulver wurde, wie bereits erwdhnt, geworfen,
eingestrichen oder gar geblasen. Trina Risch Martin Calluster blies das
Pulver auf den Kopf einer Frau.’ Die Hexe von Vrin, Turte Jacob Barbla,
warf das Mittel, das sie vom bosen Geist bekommen hatte, in die Luft, und
so enstand ein Wind.” Um das Vieh zugrunde zu richten, warf Menga Jon
Martin Nut Steine, Anna Christ Lutzy ahmte das Geheul eines Wolfes
nach, oder Anna Jon Padrut bellte wie ein Hund, um die Tiere in den Ab-
grund zu hetzen; sie soll gar ein Kalb (oder Maria Joss Jon Ping eine Zie-
ge) erwiirgt haben.®

Nach dem Hexentanz begaben sich etliche Hexen auf einen Gletscher,
um Hagel und Unwetter hervorzuzaubern. Anna Jon Donau gab zu Proto-
koll, dass der bose Geist von den Hexen begehrt habe,

Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, Bekenntnis.

Vals 1652, C. des B. Pedrot von Feistenberg, Bekenntnis.

Vals 1655, M.Schnideri von Vals, Bekenntnis.

Obersaxen 1652, E. Mierer von Obersaxen, Bekenntnis.

Lugnez 1699, D.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.

Lugnez 1699, T.R.M. Calluster von Degen, Bekenntnis.

Lugnez 1699, T.J. Barbla von Vrin, Bekenntnis.

Gruob 1699, M.J.M Nut von Castrisch, Bekenntnis; Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von
Rueun, Bekenntnis; Waltensburg 1652, A.J. Padrut von Rueun, Bekenntnis; Waltensburg
1671, M.J.J.Ping von Waltensburg, Bekenntnis.

W oy i B W R —

161



«sy sollen nit bleiben wie stokg und steinen, sonder in die hohe gohn, unge-
witter machen, die fruchten nemen, mit ihren rueten dz erdrich schlagen, dz
sy schddigen mogen G,

Cathrina des Balzer Pedrot erzihlte, dass sie Kieselsteine, Kristalle und
Wasser in den Mund genommen und gegen den Himmel gespuckt habe; so
habe es angefangen zu hageln.” Um die Riife in Davos Muns auszuldsen,
schlugen Trina Risch Martin Calluster von Degen und ihre Geféhrtinnen
auf die Steine.” Anna Jon Donau und Urschla Delbin sassen auf zwei
schwarzen Steinen, um das Dorf Schluein zu zerstéren, doch dies gelang
nicht:

«Heigen sy ein gschrey gehort der letithen von Schleliwil3, welche die hillf
Gottes anrueffen, und dan nit weiters mogen fahren.»

Ein anderes Mal konnte Anna Jon Donau keinen Schaden anrichten,
weil einige Frauen «ihre hendt kretiz weiB uff den herzen khany.* Jellgia
Tumasch Tuisch konnte einmal dem Vieh nichts tun, «ursachen dz die
hirtin alle mohl dz heylig kriiiz iiber dz sh. vich gemacht haben».’

Sobald sich die Leute segneten, verloren die Hexen ihre Macht. Die
Hexen und Hexenmeister konnten und wollten nicht immer Schadenzauber
am Leib und Gut der Menschen veriiben. Dies war ein Grund, warum sie
vom Teufel geschlagen wurden. Auch die Zeugen bemerkten manchmal,
dass die Hexen Opfer von Gewalt wurden. Die Hexen seien «kretzig»
(zerkratzt) oder «iibel tractiert» gewesen. Wahrscheinlich sind etliche
Frauen nicht selten von ihren eigenen Minnern misshandelt worden. In
den Indizien gegen Anna Jon Donau von Laax heisst es: «Soll diese Anna
zu Run da laura gsehen sein gar iibell tractiert». Und unter der Folter ge-
stand Anna, dass «der teiiffel sy in dess Christ dil Risch miille er-
schroklich gschlagen» habe, und ein anderes Mal habe der Teufel sie vor
ihrer Haustiir geschlagen. Weiter erzdhlte sie den Richtern, wie sie von
drei Médnnern misshandelt wurde, als sie eines Tages unterwegs Wasser

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Vals 1652, C. d. Balzer Pedrot von Feistenberg, Bekenntnis.
Lugnez 1699, T.R.M. Calluster von Degen, Bekenntnis.
Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Lugnez 1699, J.T. Tuisch von Camuns, Bekenntnis.

[ SO U N

162



trank: «Do habe sy 3 erschrokliche ménner geschehen, welche danoch sy
erbdarmlich gschleift, bil an de3 Reget da Flem gadenstat (.

Nesa Sallaman erkldrte die Kratzspuren in ihrem Gesicht damit, dass sie
einen «holtz berkhel» (Specht) fangen wollte.” Urschla Delbin soll unter
einem Stein gesehen worden sein, wie sie «khein hauben nit aufkhan, er-
krazte schroklich den kopff (...)»." Im Protokoll iiber Barbla Schwizere
von Pitasch erfahren wir mehr. Sie hatte dem Séckelmeister Jon Gandrion
gesagt, dass der «wiiste tetiffel» sie geschlagen habe. In der Antwort der
Verteidigung entpuppte sich dieser «wiiste Teufel» als Barblas Mann!* Bei
diesen Beispielen handelt es sich um reale Gewalt. Es iiberrascht nicht,
dass diese Ménner fiir ihre Taten wihrend der Hexenverfolgung nicht zur
Verantwortung gezogen wurden, denn schliesslich galten ihre Frauen ja
als Hexen.

5.3. Die Kosten eines Prozesses

Am Schluss dieses Kapitels gehen wir dem Kostenaufwand der Hexenpro-
zesse nach. Die «ehrsame Obrigkeit» hatte sich entschlossen, den Hexen
und Hexenmeistern den «verdienten Lohn zu geben, es sei am Leib, an der
Ehre und am Gut». Die Zeugen, die ihre Aussagen durch einen Eid be-
kriftigten, billigten das Vorgehen der Richter. Nachdem die «Wahrheit
gesuchty», d.h. die Angeklagten wihrend der Folter ein Gesténdnis abgelegt
hatten, wurden sie auf die 6ffentliche Richtstétte hinausgefiihrt und dort
mit dem Schwert enthauptet. Uber den Kérper und Kopf der Anna Christ
Lutzy von Rueun wurde ein Wagenrad gestossen.” Der tote Korper der
Hexen und Hexenmeister wurde verbrannt, die Asche begraben (nicht auf

Laax 1657, Anna Jon Donau, 5. Indiz und Bekenntnis.

Waltensburg 1652, N. Sallaman von Waltensburg, 3. Zeugenaussage.

Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 15. Zeugenaussage.

Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 13. Indizien und Antwort der Verteidigung.

Nesa Sallaman von Waltensburg erzihlte einem Mann von Ruschein, den sie in Ilanz traf,
dass sie Angst habe und nicht wage, nach Hause zu gehen. Und in Zusammenhang mit
den Hinrichtungen sagte Nesa: «EB ist so letit (leidig, widerwértig) die khorper ohne
khopf», Waltensburg 1652, Nesa Sallaman, Zeugenaussage. Beispiel: Waltensburg 1652,
Anna Christ Lutzy von Rueun, Urteil: «(...)al3 daB ein waggenratt durch ihro lib und
haubt foren moge». Vgl. RICHARD VAN DULMEN: Theater des Schreckens. Gerichtspraxis
und Strafrituale in der frithen Neuzeit, 3. Auflage Miinchen 1988, S. 131.

L S

163



dem Friedhof!)' und Hab und Gut der Hingerichteten konfisziert.” Bei
Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg, Thrina Chatz von Rueun und Anna
Bargatz von Obersaxen lautete das erste Urteil der Richter: Verbrennung
bei lebendigem Leib. Durch die Fiirbitten der Verteidigung (Beistand und
Vogt) wurde das Urteil gemildert (Enthauptung).

Das Vermogen der Hexen und Hexenmeister der Gerichtsgemeinde
Waltensburg konnte der Abt des Klosters Disentis beschlagnahmen, er
musste aber ebenso die Kosten der Prozesse iibernehmen. Der Abt von
Disentis oder sein Anwalt (fiir die Prozesse der Jahre 1652 und 1671/1672
war es Altlandammann Johann Berther) fithrten die Anklage gegen eine
Malefizperson der benachbarten Gerichtsgemeinde. Waltensburg musste
den Zusatz (vier Richter von Disentis) zu den Gerichtsverhandlungen be-
stellen. Dieses Abhdngigkeitsverhdltnis ist auf einen Vertrag des Jahres
1472 zuriickzufiihren, bei dem das Kloster Disentis die Herrschaft Jorgen-
berg (die spitere Gerichtsgemeinde Waltensburg) von Rhéziins erwarb.
Die Rechte, die das Kloster gegeniiber Waltensburg geltend machte, waren
u.a. der Vorschlag bei der Wahl eines Ammannes und in Sachen Hexen-
prozesse die oben erwihnten Anspriiche. In den Jahren nach dem Kauf von
1472 kam es immer wieder zu Streitigkeiten zwischen den Abten von
Disentis und den Waltensburgern wegen der Ausiibung gewisser Rechte,
bis das reformierte Dorf Waltensburg sich im Jahre 1734 loskaufen konn-
te. D}ie anderen Dorfer der Gerichtsgemeinde erlangten 1803 die Autono-
mie.

Die einzigen Angaben, die tiber die Kosten eines Hexenprozesses in der
Surselva Auskunft geben, stammen vom Gerichtsschreiber der Gerichts-
gemeinde Waltensburg. Im Jahre 1652 sollen gemiss seiner Rechnung 22
Rechtssprecher wihrend 74 Tagen fiir Lohn und Kost rund 1628 Gulden
beansprucht haben. Weiter erfahren wir, welche «Dienstleistungen» zu-
sitzliche Kosten verursachten: Die Hexe Thrina Chatz von Rueun wurde
mit einem Paar Ochsen nach Waltensburg gefiihrt. Den beiden Gefangenen

Bereits 1179 wurde in einem Konzilsbeschluss festgelegt, dass Ketzern kein christliches
Begriibnis gestattet werden durfte, KNEUBUHLER: Die Uberwindung von Hexenwahn und
Hexenprozess, S. 7. Was bereits damals fiir Ketzer galt, sollte spéter ebenfalls fiir Hexen
und Hexenmeister gelten.

«(...) auch ihren verlassen hab und guot es seige ligendts oder fahrens solle den kldger
verfallen sein (...)», Waltensburg 1652, A.C.Lutzy von Rueun, Urteil.

* MULLER: Geschichte der Abtei Disentis, S. 59f.

164



Thrina Joss Jon Ping und Thrina Chatz musste der Wirt Hemden, Holz-
schuhe, Bretter und Stroh beschaffen. Ein Haarschneider sollte die Hexen
scheren. Der Scharfrichter musste von Ilanz oder Chur angefordert werden.
Nachdem Thrina Joss Jon Ping bekannt hatte, dass sie eine Hexe sei, wur-
de sie auf einer Kuh an die Richtstédtte gebracht. Der Besitzer der Kuh
verlangte fiir diesen Dienst zwolf Gulden.

Im Prozess des Jahres 1653 gegen Brida Jon Chasper von Rueun waren
die Gerichtsherren an sechs Tagen beisammen (an einem Tag waren es 15,
an zwel Tagen 20 und an drei Tagen 21 Herren). Dem Vorsitzenden des
Gerichts wurden zwei Gulden zugesprochen, den anderen Rechtssprechern
je einer. Der Gerichtsschreiber notierte ein Total von 188 Gulden und 12
Kreuzern, die allein das Gerichtsverfahren gegen die Hexe Brida kostete.
Zusitzlich wurden noch Nebenkosten errechnet: Fiir die Gdumer, die den
Zusatz von Disentis und den Scharfrichter holten, 16 Gulden; fiir die Zeu-
gen sechs Gulden; weiter fiir den Schreiber zwei, fiir den Weibel zwei, fiir
den Wirt (der Brida elf Tage im Gefdngnis bewachte) fiinf Gulden und fiir
einen gewissen Rudolf sechs Kreuzer. Das Kloster Disentis hatte also im
Falle von Brida Jon Chasper Unkosten von circa 220 Gulden an die Ge-
richtsgemeinde Waltensburg abzutragen.

Im Prozess gegen Maria Joss Jon Ping 1671 erstellte der Gerichts-
schreiber eine detaillierte Rechnung: Die Richter waren sechs Tage zu-
sammen, das ergab 216 Gulden. Die Nebenkosten wurden folgenderma-
ssen aufgelistet: Dem Schreiber einen Gulden; dem Weibel zwei Gulden;
den Herren, die den Zusatz holten, zwolf Gulden; dem Gefangniswichter
pro Tag einen Gulden = 17 Gulden; Speise fiir Maria = drei Gulden und
zwolf Kreuzer; Holz, Stroh und zwei Decken = zwei Gulden; dem Casper
Schlosser, der den Scharfrichter holte, zehn Kreuzer pro Tag = 30 Kreu-
zer; einem Mann, der einen Stuhl gab, zwei Kreuzer; den Zeugen je fiinf
Kreuzer = fiinf Gulden und 40 Kreuzer; dem Beistand und Vogt je einen
Gulden. Die Gesamtkosten dieses Prozesses beliefen sich auf 261 Gulden
und 24 Kreuzer. Wahrscheinlich miissen noch die 13 Gulden vom 15. No-
vember 1671 dazu gezdhlt werden. An jenem Tag hatten die Gerichtsher-
ren ein «piera weckha» (Birnbrot) und acht Mass Wein konsumiert.

Wihrend der Prozesse des Jahres 1672 assen und tranken die Rechtspre-
cher an 14 Tagen fiir 199 Gulden und zwélf Kreuzer. Uber zusitzliche
Unkosten erfahren wir nichts.

165



Bei den Gerichtsverfahren gegen Regla Conzin und Anna dilg Ambrosi
(1718) fiihrte der Protokollfiihrer genau Buch. Er notierte die Namen der
17 Richter der Gerichtsgemeinde Waltensburg. An den Prozessen ver-
sammelten sich 22 Gerichtsherren (vier des Zusatzes von Disentis und der
Ammann von Waltensburg, der als Gerichtsvorsitzender doppelt gezéhlt
wurde). Die Unkosten beliefen sich im Jahre 1718 auf 410:24 Gulden plus
«extra spesen» von 111:48. Insgesamt ergibt dies ein Total von 522 Gul-
den und 12 Kreuzern.

Ein Hexenprozess in der Gerichtsgemeinde Waltensburg kostete dem-
nach zwischen 200 und 300 Gulden. Diese nicht geringen Kosten haben
die Verantwortlichen wahrscheinlich veranlasst, die Prozesse mdoglichst
rasch durchzufiihren (in Waltensburg dauerte der erste Prozess von 1652
noch vier Wochen, der letzte nur vier Tage!) und zu bedenken, ob die Ko-
sten langerfristig tiberhaupt zu verkraften seien.

Nachdem Christen Detli 1696 in Safien durch das Schwert hingerichtet
wurde und die beiden Schwestern Maria und Agta Buoleri verbannt wur-
den, stellten die Behorden von Safien eine Rechnung mit den Kosten der
Prozesse auf. Aus dieser Rechnung geht hervor, dass Christen Detli wohl-
habend war, wihrend Maria und Agta fast nichts besassen. Das Vermdogen,
das bei Christen konfisziert wurde, belief sich auf 900 Gulden; bei Maria
auf 70, bei Agta auf 20 Gulden. Dem Scharfrichter musste die Gerichts-
gemeinde Safien 78 Gulden und 4 Batzen bezahlen. Nachdem alle Kosten
der drei Prozesse beglichen worden war, blieb den Behorden ein Gewinn
von 277 Gulden und 36 Batzen.' Der Prozess gegen Greda Biileri von Sa-
fien belief sich geméss einer Rechnung vom 12. September 1657 auf 133
Gulden und 6 Batzen. Der Gerichtsschreiber der Gerichtsgemeinde Laax-
Sevgein kam im Hexenprozess gegen Anna Jon Donau am 3. Januar 1658
auf die Summe von 122 Gulden und 6,5 Batzen. Ein Teil dieser Summe
waren die Schadenersatzforderungen, die wegen der Diebstédhle von Anna
an die Gerichtsgemeinde herangetragen wurden.”

Anhand der Notizen des Aktuars haben wir gesehen, dass die Zeugen
fiir ihre Aussagen entschddigt wurden. Wir fragen uns, ob die Behorden

! Verschribene ridchnung wegen maleficischen rechten und deren confiscation so gesche-
chen anno domini 1697.

2 Gemeindearchiv Laax, Alter Archivbestand vor 1799. B. Akten, Gerichtsakten 1653-
1687, Pli I, Dokumente 1-21.

166



mit dieser Bezahlung gezielt Zeugen suchten, und ob diese Bezahlung fiir
die Zeugen einen Anreiz schaffte, gegen eine Person auszusagen?

Wie wir aus den Rechnungen ersehen, verdienten einige Leute an einem
Hexenprozess. Nicht zu vergessen ist das Hab und Gut der Verurteilten,
das konfisziert, d.h. der Obrigkeit zugesprochen wurde. Weil es sich je-
doch bei den Verurteilten um arme Leute handelte, waren die Hexenpro-
zesse schliesslich ein Verlustgeschift fiir die Gerichtsgemeinden oder im
Fall der Gerichtsgemeinde Waltensburg fiir den Abt von Disentis.

Damit wir uns ein Bild davon machen konnen, welche Kosten andere
Gerichtsgemeinden zu tragen hatten, folgt eine Zusammenstellung der An-
zahl der Richter:

- Hochgericht Disentis: 15 Richter und und bis zu 25 Berater.

- Hochgericht Lugnez (Gerichtsgemeinden Lugnez und Vals): 18 Rich-
ter und 15 Berater.

- Gerichtsgemeinde Gruob: 18 Richter, sechs Berater.

- Gerichtsgemeinde Laax: 13 Richter und mindestens drei Berater.

- Gerichtsgemeinde Obersaxen: 15 Richter und zwei Berater. Gerichts-
gemeinde Hohentrins: 13 Richter und zwei Berater.'

- Gerichtsgemeinde Safien: 13 Richter und ein Berater.

Die Hexenprozesse waren in den Gerichtsgemeinden ein grosses Ereig-
nis, eine Attraktion — dies nicht zuletzt, weil die Hinrichtungen in der Of-
fentlichkeit stattfanden.

' ANTON BAUMGARTNER: Die Geltung der peinlichen Gerichtsordnung Kaiser Karls V. in
Gemeinen III Biinden, in: Abhandlungen zum schweizerischen Rechte (hrsg. von THEO
GUHL), 46. Heft, Bern 1929, S. 27-46. Die Gerichtsgemeinde Safien beriicksichtigt
Baumgiértner nicht.

167



	Die Dämonologie und die Richter

