Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 4: Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung : Klager und
Angeklagte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Bin ich, so bin
ich nicht allein

ein Hexenmeister.»
(Baltzer Fopper)

4. Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung:
Kldager und Angeklagte

Die Fragen, die uns in diesem Kapitel vor allem beschéftigen, sind: Wel-
che Vorwiirfe wurden gegen die Hexen und Hexenmeister erhoben? Was
verstanden die Dorfbewohner, die in den Quellen «Zeugen» genannt wer-
den, unter Zauberei und Hexenwerk? Neben sozialen und wirtschaftlichen
Aspekten der Zeit der Hexenverfolgung sollen auch die religiosen Hinter-
griinde aufgedeckt werden. Wir versuchen, einen Blick hinter die Kulissen
einer Dorfgemeinschaft zu werfen. Die Informationen, die wir aus den
Zeugenaussagen erhalten, sind meist recht spérlich. Wihrend eines Pro-
zesses notierten die Gerichtsschreiber meistens nur die Anklagepunkte und
die Bekenntnisse unter der Folter. Die Beschuldigten konnten selten Stel-
lung zu den Vorwiirfen nehmen. Der Vergleich der Protokolle aus mehre-
ren Gerichtsgemeinden erlaubt jedoch, gewisse Grundziige der Hexenver-
folgung hervorzuheben und die Stimmung zur Zeit der Hexenverfolgung
ansatzweise zu erfassen.

«Die alte Dorfgesellschaft der Surselva bestand vorwiegend aus Bauern,
Handwerkern und einigen aristokratischen Familien, die trotz Solddiensten
und fithrender politischer Stellung im Bauerntum verwurzelt blieben.»'
Was Jon Mathieu fiir das Unterengadin feststellt, gilt auch fiir die Sursel-
va: «Im Unterengadin war die Landwirtschaft nicht bloss die wichtigste
der weltlichen Beschiftigungen (flir den Geist und die Seele sorgte die
Theologie), sie war das Leben schlechthin. Sie brachte die notwendigen
Giiter hervor, prigte die gesellschaftlichen Beziehungen und bildete ganz
allgemein den Alltag und die Welt der meisten Leute. Fast jedermann war
mit dem Boden verbunden.»”

' DepLAZES: Die Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein und die Dorfgemeinde Laax, S. 70.
2 JON MATHIEU: Bauern und Biiren. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis 1800,
Chur 1987.

81



Zu einer dhnlichen Beurteilung kommt Peter Liver. Er bemerkt tiber die
Nachbarschaft: Die «Nachbarschaft hatte auch das stidrkste soziale Eigen-
leben. Namentlich in der eng geschlossenen romanischen Dorfgemeinde
bilden die Einwohner einen durch die intensivsten und mannigfachsten
Beziehungen geschlossenen und homogenen Gesellschaftskérper. Es sind
nicht nur die Bindungen der genossenschaftlichen Marknutzung und die
gemeinsamen Interessen, welche gegeniiber den Nachbargemeinden wahr-
zunehmen sind, es ist auch die Gemeinschaft des tdglichen Umganges, des
geselligen und des kirchlichen Lebens.»'

In sprachlicher und konfessioneller Hinsicht war die Surselva eine ge-
mischte Region. Die Bergbauern sprachen, mit Ausnahme der deutsch-
sprachigen Gemeinden Obersaxen, Vals, Safien, Valendas, Versam und
[lanz (zweisprachig), romanisch. In den Quellen der Hexenprozesse
herrscht das Deutsche als Amtssprache vor. Nur einzelne Worter in den
Protokollen und einige Urteilsverkiindigungen der Gerichtsgemeinde Gru-
ob wurden in romanischer Sprache notiert. Nach der Reformation hatten
Trin, Flims, das Safiental, ein Teil der Gruob (ohne Falera, Ruschein, La-
dir, Laax und Schluein), Duvin und Waltensburg im Laufe des 16. Jahr-
hunderts den reformierten Glauben angenommen. Die Gemeinden Sagogn
und Sevgein entwickelten sich zu paritdtischen Gemeinden, in denen aber
die Mehrheit der Bevélkerung am alten Glauben festhielt.”

Uber sprachliche und konfessionelle Grenzen hinweg wurden alle
Volksschichten vom Hexenwahn erfasst. Hexen und Hexenmeister wurden
in romanischen und deutschen, in katholischen und reformierten Gebieten
gleichermassen verfolgt. Im Zeitraum von 1650 bis 1730 édnderte sich an
den Vorwiirfen gegeniiber den Angeklagten praktisch nichts.

Die Hexenverfolgung hatte folgenschwere Auswirkungen auf die Dorf-
bewohner und ihre Beziehungen untereinander. Gemeinsame Interessen
und soziale Funktionen wie die nachbarliche Hilfe wichen einem Klima
der Angst und des Misstrauens. Geschiirt wurde diese Angst vor allem
durch die Denunziation.

' Liver: Die Biindner Gemeinde, S. 9f.

> EMIL CAMENISCH: Biindnerische Reformationsgeschichte, Chur 1920, S. 261-315. Auch
unter der vorwiegend katholischen Bevilkerung anderer Ortschaften befanden sich Re-
formierte, so z.B. in Ruschein und Ladir (um 1656 noch elf Protestanten in beiden Dor-
fern zusammen), S. 268.

82



4.1. Die Denunziation

Die Denunziation spielt eine entscheidende Rolle in der Geschichte der
Hexenverfolgung. Durch dieses Verfahren wurden nicht nur Ketzer, son-
dern auch vermeintliche Hexen ausfindig gemacht. Wéhrend der Folter
mussten die Angeklagten die Namen ihrer «Komplizen» auf dem Hexen-
sabbat nennen. Dies war ein wichtiger Schritt der Beweisfiihrung. Die
Richter konnten geltend machen, dass es sich um eine Verschwoérung
grosseren Ausmasses handle. Weil den Gefolterten mehrere Namen abge-
presst wurden, verbreitete sich die Hexenverfolgung rasch von einer Ge-
richtsgemeinde zur anderen und auch innerhalb der Gerichtsgemeinden in
den Dorfern. Anhand einiger Quellen ldsst sich der « Weg» der Denunzia-
tion verfolgen.

Die Akten der ersten Hexenprozesse in Vals und im Lugnez sind nicht
mehr vorhanden. Das ilteste vollsténdige Gerichtsprotokoll, das uns {iber-
liefert ist, hélt den Prozess vom Juni/Juli 1652 gegen Urschla Wagauw von
Obersaxen fest. Urschla bekannte, dass eine «Thrina an der Egcka» mit ihr
am Hexentanz gewesen sei.' Bei dieser Thrina handelt es sich um die erste
bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg, nimlich um Thrina
Joss Jon Ping von Waltensburg, wie das Protokoll des dortigen Ge-
richtsschreibers bestétigt:

«Erstlich haben wir bericht vonn der oberkheit Obersax, dz die Urschla Wag-
auw habe bekhent in der marter, nach der marter, dz Thrina Jo3 Jonn Ping
seige in der hexsen thantz gewest.»2

Das Gericht einer Gerichtsgemeinde berichtete der anderen {iber das
Treiben der Hexen. Waltensburg informierte die Gruob: Die Hexe Anna
Christ Lutzy von Rueun hatte Anna Jon Biat von Ilanz denunziert («Anna
Jon Bigiat von Safgiein und sein dochter, welche wonhaft seint zue Il-
lantz»).3 Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Gruob wurde auch
von (hingerichteten) Hexen aus dem Lugnez angezeigt:

Obersaxen 1652, U. Wagauw von Obersaxen, 5. Bekenntnis.

? Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, Indizien. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.
Leider wissen wir nicht, welche Hexen Urschla Wagauw von Obersaxen denunziert hat-
ten.

Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, Bekenntnis.

-
2

83



«Item so sein sie (Anna Jon Biat) nach lut dargeben etlichen personen in
Langnez oder Waltenspurg, wellhe ihre bekantnus bis auf den tot bestetet, in
den hexentinzen gewesen.»'

Weitere Beispiele: Barbla Claudi von Ilanz denunzierte Brida Jon
Chasper von Rueun. Eine Komplizin von Anna Bargatzi von Obersaxen
soll Urschla Delbin gewesen sein, die 1654 in der Gerichtsgemeinde Laax
hingerichtet wurde. Im Jahre 1655 gab eine Hexe der Gerichtsgemeinde
Hohentrins, Thrina Kropftin, drei andere an: Anna Jon Donau von Laax,
Dorothe Claus von [lanz und Menga Duff von Falera.

In der Zeit des Hexenwahns war es sogar gefdhrlich, eine Freundschaft
zu pflegen. Eine Hexe von Castrisch liess der Anna dilg Ambrosi von
Rueun (1718 vor Gericht) einen Gruss ausrichten:

«Maria Paul da Schinden zeiiget, dz eine von Castrischs dise Anna nachge-
fraget, sagende, sie seye ihre liebste gspillen, sie solle doch griizen, welche
gleich hernach zu Illanz hingerichtet worden.»’

Durch diesen Gruss wurde eine weitere «Hexe» verraten. Auch die
letzte Hexe in der Surselva, Trina Flury Capitschen von Sevgein, wurde
von drei hingerichteten Hexen der Gerichtsgemeinde Gruob denunziert.

Die Denunzianten nannten meistens Personen, die sie kannten, d.h. die
innerhalb der gleichen Gerichtsgemeinde wohnten. Ein erstes Beispiel ha-
ben wir fiir die Gerichtsgemeinde Obersaxen: Anna Bargatzi soll mit Ur-
schla Wagauw auf dem Hexentanz gewesen sein; Elscha Mierer soll mit
Brida Ragall und Anna Bargatzi dabei gewesen sein. Jede der Hexen, die
im Jahre 1652 in Waltensburg vor Gericht stand, wurde von einer andern
angezeigt. Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg,
Thrina Joss Jon Ping, denunzierte an die zwanzig Personen, darunter Thri-
na Chatz von Rueun, Nesa Sallaman von Waltensburg und Barbla Jory
Henny von Andiast. Uberdies gestand Thrina, dass sie auch ihre Enkelin,
die dreizehnjdhrige Barbla Christ Waulser, in die Hexenkiinste eingeweiht
habe. Jon Padrut von Rueun hatte Maria Joss Jon Ping von Waltensburg
am Hexensabbat gesehen. Maria, die 1671 gefangen genommen wurde,

' Gruob 1652, A.J.Biat von Ilanz, Indizien. Die Tochter von Anna wurde in keinen Hexen-
prozess verwickelt.

? Waltensburg 1718, A.d.Ambrosi von Rueun, 16. Zeugenaussage. Die Hexe, die Anna
griissen liess, war wahrscheinlich eine jener Frauen, die 1699 oder 1700 zum Tode ver-
urteilt wurde.

84



nannte ihre Dorfgenossin Anna Conzin, die am Hexentanz gewesen sein
soll (Anna Conzin wurde zwei Monate nach Maria Joss Jon Ping verhaf-
tet).

In der Gerichtsgemeinde Laax kdnnen wir ebenso eine Linie von einer
Hexe zur nédchsten ziehen. Urschla Delbin denunzierte 1654 Anna und
Barbla Jon Donau; Anna Jon Donau gab 1657 Julscha Jori Frawi und An-
na Jon dil Christ an, welche jedoch erst 15 Jahre spiter offiziell der Hexe-
rei beschuldigt wurden!

Auch in der Gerichtsgemeinde Vals gaben die Angeklagten unter der
Folter die Namen anderer Personen preis. Lenna Joss nannte 1655 die
Namen der zwei Hexen Maria Schnideri und Elsi Schwarz und des Hexers
Peter Lorentz. Maria Schnideri ihrerseits denunzierte Lenna Joss, Elsi
Schwarz und Peter Lorenz.

Das Gleiche gilt fiir das Jahr 1699. Die Hexen und Hexenmeister, die in
jenem Jahr in der Gruob gefangengenommen wurden, mussten dem Ge-
richt andere Verddchtige nennen. So wurden weitere Mitglieder der «He-
xensektey, die es geméss der Theologie der Ddmonologen gab, ausfindig
gemacht. Oft denunzierten die Angeklagten auch Personen, die bereits als
Hexen und Hexenmeister verddchtigt wurden. Dies um den Richtern zu
beweisen, dass ihre Aussagen «glaubwiirdig» seien!

Denunzianten und Denunzierte zeichnete der Gerichtsschreiber oft sepa-
rat neben den Protokollen auf. Fiir das Hochgericht Lugnez besitzen wir
eine 25-seitige Liste von 31 Hexen und Hexenmeistern, die andere Perso-
nen der Hexerei bezichtigten.

Wie wir im Kapitel 2.8. erwéhnt haben, stand die Gerichtsgemeinde
Safien wéhrend der Hexenverfolgung im engen Kontakt mit den Nachbar-
gemeinden Thusis, Heinzenberg, Tschappina und Schams. Der Gerichts-
schreiber von Safien erkundigte sich bei diesen Gemeinden, ob die Ver-
urteilten auch Personen von Safien denunziert hitten. Nicht selten wurde
auch Druck ausgelibt, wie ein Beispiel aus der Prittigauer Gerichtsge-
meinde Castels zeigt. Als das Gericht in Jenaz drei Frauen nach der Folter
freiliess, dringten die anderen Gemeinden, dass man gegen die «mit dem
gotteslesterlichen abschetilichen laster des hexenwerchs behafteten perso-
nen mit merer scherpfe» als bisher verfahre und bestrafe.'

' SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubiinden, S. 77.

85



In diesem Zusammenhang sind noch einige Bemerkungen anzufiigen:
1.Nicht alle denunzierten Personen wurden gefangengenommen.

2. Zur Denunziation kamen andere Verdachtsmomente hinzu, welche
die Angeklagten schwer belasteten. Ebenso wichtig waren Zeugenaussa-
gen, damit eine Person nach geltendem Recht verhaftet werden konnte.

3. Die Denunziation allein 16ste nicht immer Hexenverfolgungen aus.
Fiir den neuerlichen Ausbruch der Prozesse 1671 in Waltensburg, 1675 in
Disentis und 1699 in Vella und Ilanz waren andere Griinde ausschlagge-
bend. Fiir die Jahre 1671 und 1675 ist es schwierig, eine Erkldrung zu fin-
den. Die Prozesse des Jahres 1699 lassen sich auf zwei Ursachen zuriick-
filhren: Um 1695 fanden Hexenprozesse am Heinzenberg, statt. Die Be-
horden der Surselva sahen sich wohl veranlasst, ebenfalls in ithren Ge-
meinden nach vermeintlichen Hexen zu suchen. Uberdies war 1699 das
Jahr vor der Jahrhundertwende. Dies hatte wohl in vielen Menschen Welt-
untergangs- und Endzeitstimmung hervorgerufen. Um ein Strafgericht
Gottes abzuwenden, wurde versucht, das «Bose» auszurotten — wie es in
den Sittenmandaten hiess.

4.2. Geriichte und Verddchtigungen

4.2.1. Die ersten Indizien

Aufgrund der Denunziation wurde eine Person der Hexerei verddchtigt,
auch wenn sie bis anhin ein rechtschaffenes Leben gefiihrt hatte. Folglich
haftete an der beschuldigten Person ein «schlechter Leumund».

In den ersten Notizen, die ein Gerichtsschreiber aufgrund von Geriich-
ten und vorerst ohne ausfiihrliche Zeugenaussagen niederschrieb (in den
Quellen meistens Indizien genannt), steht oft, dass die verdidchtigen Perso-
nen einen «bdsen Namen» hatten. Weiter wurde ihnen ein «schlechter Le-
benswandel» vorgeworfen. Und schliesslich konnte auch die Verwandt-
schaft mit bereits hingerichteten Hexen und Hexenmeistern ein Grund
sein, der Sache auf den Grund zu gehen und Zeugen aufzubieten, um die
Vorwiirfe zu konkretisieren.

Anna Christ Lutzy soll «ein boses leben und wandel gefiiret» haben, Jon
Padrut sei «von jugent auf frech und bosshaftig» gewesen, und Brida Jon

86



Chasper geriet wegen ihrer «missethaten» in den Ruf, eine Hexe zu sein.’
Maria Joss Jon Ping von Waltensburg, die 1671 sterben musste, war fol-
gendermassen beschuldigt worden:

«Erstlichen ist sy von jugen uff ein freches ungehorsamest mensch gewesen.
Auch mit grosem ergernul3 gelebt. Ist eines hexen tochter und einer hexen
bdisi, hat auch alzeit ein bdss namen getragen an hexenwerch und huorey, so
sy von jeder man ist derfiir gehalten worden.»’

Die Anschuldigungen gegen Maria wogen schwer, so dass «jederman»
tiberzeugt war, sie sei eine Hexe. Dies gilt auch fiir Menga Duff von Fale-
ra. Die Indizien wurden 1661 folgendermassen formuliert: Sie sei schul-
dig, weil sie «von jugend auf in bosem gschrei gewesen, huorei, ehebruch,
dieberei, bluotschand, hexerei halben».’

Urschla Delbin von Schluein «soll allezeit eines bdsen nammenss gsin,
so wol zu Schletiwill (Schluein), al zu Lax». An Anna und Barbla Jon
Donau haftete ein schlechter «liimbdenB» (Leumund), weil Urschla Delbin
die beiden unter der Folter als Hexen denunziert hatte.”

Auch die Hexen und Hexenmeister anderer Gerichtsgemeinden wurden
beschuldigt, einen «bdsen Namen (zu) tragen». In der Gruob der Jahre
1699 und 1700 schrieb der Aktuar oft lediglich: «Fama», d.h. ein Geriicht
hatte sich gegen eine Person verbreitet, und «Imputatio», d.h. die/der An-
geklagte war von anderen Hexen und Hexenmeistern denunziert worden.

Trina Flury Capitschen wurde noch im Jahre 1732 angeklagt, sie sei ei-
ne «mit dem laydigen teuffel verbundene zauberin und hexe (...)».”

" Waltensburg 1652, A.C. Lutzy, J. Padrut und B.J. Chasper (alle von Rueun), Indizien.
Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von Waltensburg, Indizien. Maria war die Tochter von
Thrina Joss Jon Ping und die Tante (bisi) des dreizehnjdhrigen Méddchens Barbla Christ
Waulser. Die kursiven Passagen und die Bemerkungen in Klammer in einem Zitat stam-
men vom Autor dieser Arbeit.

* Gruob 1661, M. Duff von Falera, 1. Indiz.

* Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 14. Indiz; Laax 1657, A.J. Donau von Laax, 3. Indiz
und B.J. Donau von Laax, 4. Indiz.

Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Indiz.

87



4.2.2. Der Argwohn

Das Wort «Argwohn» oder «Verdacht» (romanisch: suspect) begegnet uns
immer wieder in den Zeugenaussagen. Wenn jemandem ein Ungliick zu-
stiess oder etwas «Unnatiirliches» widerfuhr, wurde Verdacht geschopft.
Fiir ein Ungliick wurde eine Person verantwortlich gemacht. Das Erstaun-
liche ist, das sich viele Leute an ein unerkldrliches und weit zuriickliegen-
des Geschehen erinnern konnten.'

Eine Zeugin erinnerte sich, dass Thrina Chatz von Rueun sie vor vier
Jahren um ein «wenig theig» gebeten habe:

«Also habe sy geben, so hat die Thrina gesagt: Ich will flissig beten umb
euch, so ist ein khleine zeit darnach khomen in einen schenckhel, dz sey noch
uf den hetitigen tag hat, in deme habe sy suspect uf ihren gehabt.»2

Die Wochnerin Barbla Jacob Nut zeugte gegen ihre Hebamme Mengia
Jon Calluster von Siat. Sie (Barbla) habe ein totes Kind geboren, «aber sey
khein iibel von ihren gewiist, noch khein suspet khan bifl nach deme, dz
sey in argwon gsein ist, habe sey dacht, ob die Mengia dz schuldig wer-
de».’ Die Frau, die ein totes Kind gebar, schopfte erst Verdacht, als sich
der Hexenwahn ausbreitete und Mengia dessen Opfer wurde. Die Hexen-
prozesse erzeugten ein Klima der Angst, des Misstrauens und der Ver-
ddachtigungen, das in anderen Zeiten in diesem Masse kaum hétte entste-
hen konnen. Anna Hans Gudenz hatte bereits Angst und bekam Schmer-
zen, wenn sie ihre Hebamme Trina Curau Caliesch von Sevgein nur sah!”

Wie schlimm sich die Hexenvorstellungen auswirkten, veranschaulicht
ein anderes Beispiel auf eindriickliche Weise. Anna Conzin von Waltens-
burg wurde der Hexerei verddchtigt, weil zwei Minner in ihre Stube hin-
einblickten und dort anstatt Anna einen schwarzen Hund mit einigen Frau-
en sahen.” Die beiden Minner schopften Verdacht. Mit anderen Worten:
Anna Conzin wurde beschuldigt, sich in einen schwarzen Hund verwan-
delt zu haben!

" Dazu auch DAVID MEILI: Hexen in Wasterkingen. Magie und Lebensform in einem Dorf
des frithen 18. Jahrhunderts, Basel 1980, S. 67f.

Waltensburg 1652, T. Chatz von Rueun, 7. Zeugenaussage.

Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat, 3. Zeugenaussage.

Laax 1672, T.C.Caliesch von Sevgein, 2. Zeugenaussage.

Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 9. Zeugenaussage.

w s oW

&8



Eine Begegnung zwischen Barbla Jon Donau von Laax und einem
Mann wurde als unnatiirliche Begegnung wahrgenommen. Weil Barbla
unvermutet vor dem Brinkazi von Trin im Wald aufgetaucht war («sy ge-
helings von dem gsteiid hinab gsprungen in dem weg»), folgerte er, Barbla
miisse eine Hexe sein.' Sie hatte durch ein verdichtiges Verhalten auf sich
aufmerksam gemacht.

Die Beschuldigungen gegen eine Hexe oder einen Hexenmeister muss-
ten nie bewiesen werden. Das war wihrend der Hexenverfolgung auch
nicht notig, denn die Folter (die Folterkammer wurde der «Ort der Wahr-
heit» genannt) wiirde es an den Tag bringen. Die Richter verfuhren nach
dem Motto: Jemand, der als Hexe oder Hexenmeister beschuldigt wird, ist
auch schuldig!

Anna Jon dil Christ soll ein Brot gestohlen haben. Die Frau des Mei-
sters Gieri meldete dem Gericht folgendes: Als sie Korn mabhlte, sei Anna
Jon dil Christ von Laax vorbei gekommen und habe gesagt, «wie dal} es so
wol male, auch dz mell gelobdt wie hiipB es sey. Daruf den sie gebachedt,
und dz brodt allerdings gfeldt, thragt einen sunderen suspect gegen difler
frowen.»”

Wihrend der Zeit der Hexenverfolgung konnte bereits eine unvorsichti-
ge Bemerkung schlimme Folgen haben. Catharina Christ Tomasch von
Silgin gab der Maria Joseph de Andreia Jan Paull Milch zu trinken mit der
Bemerkung: «(...) trinck und forchte nicht (...)». Maria wurde stutzig, sie
erschrak und «hat nit mehr trinckhen wollen, danoch heim gangen, an-
gentz habe ihro schrécklich wehe gethon».” Catharina wollte die Frau
wahrscheinlich {iberzeugen, dass ihre Milch weder vergiftet noch verhext
sei, und dadurch machte sie sich erst recht verdéchtig.

Die Indizien gegen eine Hexe blieben auch im Jahre 1718 dieselben wie
in fritheren Jahren. Im Protokoll iiber Anna dilg Ambrosi von Rueun lesen
wir, dass sie ein «schlechtes und argwdhnisches Leben» gefiihrt habe und
somit verhdrt werden sollte.”

Laax 1657, B.J. Donau von Laax, 3. Zeugenaussage.

Laax 1672, A.J. d. Christ von Laax, 7. Zeugenaussage.

Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 4. Zeugenaussage. Ein &hnlicher Fall
ereignete sich zwischen Barbla Schwizere von Pitasch und der Zeugin Trina Lgizi Ca-
balzar.

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, Indizien. Anna dilg Ambrosi war die letzte
Hexe, die in der Gerichtsgemeinde Waltensburg gefangengenommen wurde.

89



Die Angst vor Hexen und Hexerei hatte weit um sich gegriffen. Dies
erleichterte die Aufgabe der Hexenjidger, die kaum auf Widerstand
stiessen. Die Zeugen sagten selten zugunsten einer Verddchtigten oder
eines Verddchtigten aus. Die Behorden bemiihten sich auch nicht, nach
Griinden zu suchen, die zu einer Entlastung der verdédchtigten Personen
gefiihrt hitten. Es galt, die Schuld zu beweisen, nicht die Unschuld! Uber-
dies musste ein Zeuge selber damit rechnen, in einen Prozess verwickelt zu
werden, falls er den Mut hatte, zugunsten eines Angeklagten auszusagen.
Eines der wenigen Beispiele, bei welchem mehrere Zeugen zugunsten
eines Hexenmeisters aussagten, betrifft Christ Mathiu von Castrisch.
Sechs von 14 Zeugen berichteten, dass Christ ein rechtschaffener und ehr-
licher Mann seil, aber er wurde trotzdem zu Tode gemartert.

Die Ankldger kamen meist aus demselben Dorf wie die Angeklagten.
Gegen eine Hexe oder einen Hexenmeister traten mehrere Zeugen auf. Die
Vorwiirfe reichten vom «bdsen Nameny iiber den Schadenzauber und die
Verwandlung in Tiere bis hin zum Verstoss gegen die christlichen Sitten.

Bevor wir ndher auf diese Vorwiirfe eingehen, die gegen Hexen und
Hexenmeister erhoben wurden, soll im nichsten Abschnitt das Verhalten
der Angeklagten skizziert werden. Wie reagierten die Personen, die Schritt
fiir Schritt in den Verdacht der Hexerei gerieten?

4.2.3. Das Verhalten der Verdichtigten

Die meisten betroffenen Personen bemerkten bald einmal, dass sie in Ver-
dacht gerieten; reagierten sie nicht auf die Anschuldigungen, machten sie
sich dadurch erst recht schuldig! Uber Julscha dilg Durig von Siat heisst
eE:

' Gruob 1700, Christ Mathiu von Castrisch. Die letzten sechs Zeugen sagten, dass sie
nichts Schlechtes tiber ihn wiissten. Aussagen zugunsten einer oder eines Angeklagten
waren selten. Flir Anna Jon Biat von Ilanz zeugte Ammann Casper Cabalzar. Anna habe
fromme Eltern und gute «Altvordern» gehabt. Der Schreiber Stofel von Sevgein besté-
tigte die Aussage des Ammanns. Die Aufgabe der «Verteidigung» bestand ebenfalls dar-
in, zugunsten der Angeklagten zu sprechen. Dies war jedoch nicht mehr als eine rein for-
mal-juristische Angelegenheit, denn geméss den vorliegenden Akten hatte kein Verteidi-
ger Erfolg!

90



«Weiter haben bericht vonn der fendrich Jacob, dz es seye ihnen viel vich da-
ruf ganngen. Wann dz weib ist ein mal in haufl zu ihnen khomen, so seigent
er fendrich Jacob und bruoder unwillig iiber die Ulscha gewest und gesagt,
sei seige ein hexB, und sey zum stuben thiir hinauB und nichts gesagt.»’

Nach Ansicht der Obrigkeit hétte niemand eine solche Beschuldigung
(«sei seige ein hexB») auf sich sitzen lassen diirfen. Wir lesen in den ange-
fithrten Indizien, dass die Hexen sich nicht gegen das Schimpfwort Hexe
«defendiert» hdtten. Warum verteidigten sie sich nicht? Vielleicht glaub-
ten die Angeklagten, dass dieses Schimpfwort keine nachteilige Folgen
haben konne, oder sie hatten Angst vor einem Prozess, wo eine Aussage
gegen mehrere stand. Fiir die Verddchtigten gab es keinen Ausweg, wenn
sich die Miihlen der Justiz einmal in Bewegung gesetzt hatten, es sei denn,
jemand konnte der Folter standhalten. Auch Uri Jon Martin Nut und Christ
Mathiu wurden in der Offentlichkeit als Hexenmeister beschuldigt und
schwiegen.”

Andere Personen, die als Hexen beschimpft wurden, reagierten wieder-
um anders. Anna Jon Biat drohte einer Frau, sie werde sich rédchen, falls sie
nicht schweige.” Catharina Christ Tomasch und eine andere Frau be-
schimpften einander gegenseitig, Hexen zu sein. Maria Joss Jon Ping
meinte: «Hex bin kein, aber ein armen siinder wohl».” Urschla Hans
Plasch wurde misstrauisch, was dazu fiihrte, dass sie den Nachbarn nicht
mehr half, als sie um Unterstiitzung gebeten wurde.” Regla Conzin hatte
den Mut zu antworten, «wan sie ein hexf3 seye, solle man sie fachen (fan-
gen)(...)».7

Die meisten Verdédchtigten lebten mit der Angst, gefangengenommen zu
werden, z.B. Barbla Schwizere von Pitasch:

Waltensburg 1652, J. d. Durig von Siat, 6. Zeugenaussage. Der Hexenglaube schlug
Geistliche und Volk in seinen Bann. Der Geistliche Johann Genelin soll 1676 Maria Zi-
pert von Schlans eine Hexe genannt haben, MULLER: Zum biindnerischen Hexenwahn des
17. Jahrhunderts, S. 36.

2 Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch, 9. Zeugenaussage; Gruob 1700, C. Matthieu von
Castrisch, Zeugenaussagen.

Gruob 1652, A.J. Biat von llanz, Indizien.

Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 3. Zeugenaussage.

Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.

Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, Indizien.

P I« SRV T “S N

91



«Daf} alB man in Langnez (Lugnez) hinwider hexen processiert, sie (Barbla)
gesagt, so man zu Ilanz oder in der Gruob anfahen wiirde, thete sie ferhten
(fiirchten), sie wiirde flichen.»'

Brida Ragall von Obersaxen wollte vom «Lieteneinpt» (Statthalter) wis-
sen, «ob sey auch an geben von der Urschla oder von der Elscha (...)».”

Die Angst der Hexen ldsst sich auch in den Protokollen von Laax-
Sevgein nachweisen. Urschla Delbin soll einen Mann gebeten haben, sie
nicht der Hexerei zu beschuldigen («nit ein solches gschrey von ihr auss-
machen»). Ein dhnlicher Fall wie jener Brida Ragalls ist der von Julscha
dil Stoffel:

«Habe die Julscha, nochdeme die Urschla (Urschla Delbin) gerichtet ist gsin,
gegen der Gelga Christ Coray underschidlich klagt und under andern auch
gsagt, dz sy so unschuldig und moge leichtlich von der Urschla angeben
sein.»

Gleich wie Brida beteuerte auch Julscha ihre Unschuld. Margreta Risch
Pitschen erkundigte sich bei der Frau des Ammanns, Gelga Christ Coray,
ob sie gefangen werde. Barbla Jon Donau befiirchtete, dass der Weibel
(der Dorfpolizist) ihr eines Tages wohl eine schlechte Nachricht tiberbrin-
gen konnte:

«Hat dise Barbla einmol gegen den weibel Cuerad gsagt, wie sy nur forchte,
wan er do abe khome, el mochte einer leichtlich etwal} fehlen.»

Anna Jon dil Christ wunderte sich, dass der Weibel bei so schénem
Wetter «umbgange» (anstatt das Heu zu ernten!) und beteuerte, dass sie
unschuldig sei.’

In Laax war eine regelrechte Panik ausgebrochen. Barbla Jon Donau er-
ahnte den Ausnahmezustand des Hexenwahns: «Es konne einem leicht
etwas fehlen», d.h. es konne einem leicht ein Vergehen nachgewiesen
werden. Die Angst trieb einige Frauen so weit, dass sie sich bei der Obrig-
keit erkundigten, ob sie denunziert worden seien. Damit belasteten sie sich
erst recht.

' Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 7. Zeugenaussage.

? Obersaxen 1652, B. Ragall von Obersaxen, Zeugenaussagen.

3 Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 6. Zeugenaussage; Laax 1657, B.J.Donau von Laax,
1. Zeugenaussage; Laax 1672, A.J.d. Christ, 3. Zeugenaussage, J.d. Stoffel, 4. Zeugen-
aussage, M.R. Pitschen, 2. Zeugenaussage (alle drei Frauen von Laax).

92



Auch unter einigen Einwohnern des Safientals war eine grosse Unruhe
enstanden, als die Hexe Greda Biileri gefangengenommen und im August
1657 hingerichtet wurde. Vermutlich war sie die erste Person, die in Safi-
en als Hexe sterben musste. Eine Frau, Maria Luxi, wollte kurz danach
dem Scharfrichter alle Schande sagen:

«(...) Man beschickt den hencker den schellmen, der thuei den liiden so leit
oder ehr thuei ithnen unriicht, aber wen ehr kiime und iren nemenss thun weti,
so weti sey ihme alle schandt sagen (...).»

Weiter sagte Maria Luxi, dass sie wisse, wie es Gerda ergangen sel, sie
(Maria) sei aber unschuldig. Maria Luxi und Maria Schuchteri zweifelten,
ob Gerda Biileri wirklich schuldig sei.

Die Zeugen berichteten, dass sie gehort hdtten, wie Maria Luxi und
Gerda Biileri einander als Hexe beschimpft hatten. Auf gleiche Weise
sollen auch Gerda und Anna Mureri aneinander geraten sein. Anna des
Marti Gredig beteuerte, dass sie unschuldig sei, und erkundigte sich bei
den Behorden, ob sie denunziert worden sei. Im schlimmsten Fall wolle
sie flichen. Wie die Zeugen berichteten, soll Anna Mureri sich fiir ihre
Tochter Anna Gredig eingesetzt und behauptet haben, ihre Tochter sei
keine Hexe. Anna Mureri wurde im November 1657 hingerichtet.'

Erstaunlich ist die Tatsache, dass in der Surselva — im Gegensatz etwa
zum Oberhalbstein — wenige verdéchtigte Personen geflohen sind. Nur fiir
die Gerichtsgemeinde Safien ist {iberliefert, dass mehrere Personen im
gleichen Jahr geflohen waren. 1658 flohen sechs Ménner vor den Behor-
den. Der Sdckelmeister Dowig von Waltensburg hatte Maria Joss Jon Ping
Geld angeboten, damit sie fliehen konne. Maria lehnte diese Hilfe aber
ab!’

Dachten die meisten wie Nesa Sallaman, die meinte, sie wisse nicht, ob
sie «aldo» sicher sei, aber noch hinzufiigte: «Ein frommer mensch darf
nicht forchten»?’

Eine der wenigen Personlichkeiten des 17. Jahrhunderts, die sich 6f-
fentlich gegen die Hexenprozesse einsetzte, war der Jesuit Friedrich von
Spee. Er hat die ausweglose Situation der Verdichtigten folgendermassen

' Safien 1657, Zeugenaussagen gegen Maria Luxi, Maria Schuchteri, Anna Mureri, Anna
Gredig.

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping, 12. Zeugenaussage.

Waltensburg 1652, N. Sallaman von Waltensburg, 2. Zeugenaussage.

93



beschrieben: Wenn jemand floh, wiirden die Richter erkléren, dies sei ein
ausserordentlich starkes Indiz dafiir, dass sie/er schuldig sei und ein
schlechtes Gewissen habe. Blieb die oder der Verdédchtigte da, so sei auch
das ein Indiz. Die Richter wiirden begriinden, dass der Teufel diese Person
festhalte, so dass sie nicht weggehen konne.'

4.3. Der Schadenzauber an Leib und Gut

Im folgenden Teil werden diejenigen Anklagen analysiert, die in der Sur-
selva am hdufigsten gegen Hexen und Hexenmeister erhoben wurden. Eine
Frage, der wir nachgehen, ist: Welche Griinde fiihrten zu einer Anklage
wegen Schadenzauber (maleficium)? Besprochen werden auch verschiede-
ne Arten des Schadenzaubers.

4.3.1. Schadenzauber an Menschen

Die Dorfbewohner waren der Uberzeugung, dass die Hexen und Hexer
durch ihren Zauber den Tod eines Menschen verursachen kénnen. Jon Lo-
reng «deponierte» als Erster gegen Uri Jon Martin Nut von Castrisch:

«Er habe, alB3 sekelmeister Christ Corai von Kestri} krank gelegen, gewachet,
verstanden und gehort sagen vom sekelmeister Corai, wegen dell hexenmei-
ster Urich miiesse er sterben; war damahlen nit f6llig bei ihme selber. Darauff
ein weil seige der Urich komen ihne zu visitieren, gegen welchen aber der
sekelmei§ter nichts geredet, an welcher krankheit dennoch sekelmeister ge-
storben.»”

Wie wir bereits gesagt haben, spielte es keine Rolle, wie die Zeugenaus-
sage zustande kam. Sogar in einem Zustand, den man als nicht zurech-
nungsfihig bezeichen konnte (der Kranke war «damahlen nit follig bei
ihme selber»), wurde die Zeugenaussage notiert und in diesem Falle ernst
genommen. Der Sohn des verstorbenen Sidckelmeisters gab spéter zu Pro-

' HaMMES: Hexenwahn und Hexenprozesse, S. 21f.

? Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch, Zeugenaussage von Jon Jeri Josch. Der Siickel-
meister Christ Corai vertrat im Namen der Gemeinde auch die Anklage gegen Baltzer
Fopper von Schnaus (1680).

94



tokoll, «daB vor 10 jahren der vatter mit dem Uori ein khuo zu merkten
gehabt und einf3 getrunken in de3 meister Johum hauf (...) Am andern tag
seige er krank worden(...).» Der Grund fiir die Krankheit des Sédckelmei-
sters konnte der Alkohol gewesen sein, wie aus einer anderen Zeugenaus-
sage hervorgeht. Der Zeuge Banadeg Corai fragte den Sdckelmeister, der
ihm seine Kinder anvertraute, ob er vielleicht getrunken habe?' Dieser soll
jedoch anderen Personen erzihlt haben, dass Uri Jon Martin Nut an seiner
Krankheit Schuld sei. Der Siackelmeister war wahrscheinlich ein Trinker,
der sein schlechtes Gewissen beruhigen wollte (auch gegeniiber seinen
Kindern?). Noch kurz vor seinem Tode fand er einen Schuldigen fiir seine
Krankheit. Fiir jede Art von Erkrankung bot der Hexenglaube eine beque-
me Erkldrung.

Ein dhnlicher Fall begegnet uns in den Zeugenaussagen gegen Christina
Loreng Balzer von Castrisch. Als Lginard Biirchli noch lebte, hatte er das
Geriicht verbreitet (wie sieben Zeugen aussagten), die gehbehinderte Chri-
stina habe ithm Tabak verkauft, und daraufhin seien seine Zihne verfault.
Die Frau des Stiaffen Jon Josch und Jeri Banadeg ermahnten den Lginard,
nicht derart zu reden, aber er wich nicht von seiner Meinung ab. Er wolle
«darauf leben und sterben», dass die «hinkende Hexe» die Schuld an sei-
nen faulen Zdhnen trage. Lginard Biirchli wurde krank. Er sei «ganz brun
worden, und umb daB herz habe er vil blauwe und geeli blatern gehabty.’
Die Beschuldigungen Lginards lassen darauf schliessen, dass das Verhilt-
nis zwischen ihm und Christina nicht das beste war. Oder trieb ihn nur die
Verzweiflung dariiber, dass er seine Zidhne verlor, soweit, einen Siinden-
bock zu suchen? Die gehbehinderte Christina, die Tabak verkaufte, bot
ihm eine Erkldrung fiir seine Krankheit.

Der Prozess gegen Uri Jon Martin Nut und Christina Loreng Balzer be-
gann, als die Belastungszeugen, Séckelmeister Christ Corai bzw. Lginard
Biirchli, bereits gestorben waren. Die beiden Angeklagten gestanden unter
der Folter, dass sie die Verstorbenen vergiftet hatten.

Barbla Schwizere von Pitasch wurde im Jahre 1700 unter anderem an-
geklagt, dass sie einem Knaben Kraut zu essen gegeben habe, «darvon der
bub abgenommen und endlich gestorben (...)». Die Verteidigung antwor-
tete im Namen von Barbla folgendermassen:

' Ebenda.
? Gruob 1700, C.L. Balzer von Castrisch, Zeugenaussage.

95



«DaB sie ein knaben krauth geben, dal} seige sie wol zufrieden, habe aber mit
thme und seinen kindern gesen (gegessen), und dannoch seige el noch ein
halb jahr angangen, ehe der knab krankh, und hiemit vermége sie nit und ha-
be auch auf keinem ubel daB krauth geben.»'

Die genauen Umstdnde dieses Todesfalles sind nicht bekannt. Uns
scheint die Antwort der Verteidigung plausibel, doch damals stiess sie auf
taube Ohren. Zwischen der Zeit, als Barbla zusammen mit den Kindern das
Kraut gegessen hatte und der Knabe krank wurde, verstrich ein halbes
Jahr! Die Richter waren da anderer Meinung. Eine Hexe war immun gegen
diese Krauter, und schliesslich konnte sie entscheiden, wann und wem sie
Schaden zufiigen werde.

Im ndchsten Beispiel geht es um ein Méadchen, das von Anna Conzin
von Waltensburg zu Tode «verhext» wurde:

«Zum 5Sten berichtet Barbla dilg Lural3, dz sein tochter seige an dem abent,
al sie zu Sutvig gebauwet (gediingt) habe, nocher haufl kommen und erklagt,
es thiie ihren den bauch so vast wech, auch gesagt: Muoter, wan ihr wiisten,
wie die Anna Conzin mit mir gethon oder gezanckhet hat. Darauff die ganze
nacht starckh kranckh gesein und an folgenden tag gestorben. AlB sie gestor-
ben gewessen, habe sie ihren gesechen und angeschauet, seige ihren die fin-
ger ganz blau gewessen zu forderst, auch an einer zeiten ihres leibs ganz blau
gewessen, an die ander zeiten habe sie nit gluoget.»”

Anna Conzin hatte aus irgendeinem Grund mit dem Middchen Streit ge-
habt («gezanckhet») oder das Méddchen gescholten. Dieses wurde krank
und starb. Fiir die Mutter handelte es sich um das Werk einer Hexe, denn
es bot sich eine Gelegenheit, gegen eine Person, die sie nicht mochte, An-
klage zu erheben.

Eine Hexe wurde fiir die verschiedensten Todesfille verantwortlich ge-
macht. Die Jungfrau Barbla Montalta hatte von der Julscha Jori Frawi von
Laax eine Birne erhalten, die sie ass und

' Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 4. Indiz und 4. Antwort.

. Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 5. Zeugenaussage. In der Zeugenaussage
des Doppels (eine Kopie der Protokolle wurde nach Disentis geschickt) steht der Name
Anna Sallaman. Wahrscheinlich war Anna Conzin bzw. Anna Sallaman eine Verwandte
von Nesa.

96



«darauff sich gar ubell befunden, dz sy zum herrn Christ von Felers' miissen,
und zu sich gnomen Barbla sekhelmeister Risch, do auch gegen der Barbla
bekhent, sy miisse inficiert sein, und miisse wol gift sein. Nochdeme dan wi-
derumb ein apfell geben, darauff sy dermossen erkrankhet, dz sy gestorben.
[tem der jungfrau Gretle eingeben ein apfell, dz sy auch erkrankhet.»

Weiter steht im Protokoll {iber Julscha Jori Frawi:

«Hat die Julscha del3 Thienis kindt inficiert mit kiissen, dall dz kindt die zun-
gen ausstregt und gehelings (rasch) miissen sterben.»

Die Dorfbewohner erzdhlten einander die Krankheitsgeschichten und
suchten die Schuldigen. Julscha Jéri Frawi soll noch weiteren Personen
Schadenzauber zugefiigt haben. Eine Frau erlitt eine Fehlgeburt, weil Jul-
scha ihr einen Apfel gegeben hatte. Ein anderer Zeuge wusste zu berich-
ten, dass ein Kind, das Julscha verhext haben soll, erst wieder die Mutter-
milch trank, als ein Priester Mutter und Kind segnete.’

Trina Flury Capitschen von Sevgein, die letzte Hexe der Surselva, soll
Mehl verhext haben. Die Frau des John Capaul von Sevgein starb, nach-
dem sie dieses Mehl gebraucht hatte; zwei Brote wurden «faul».’

Weitere Hexen, denen vorgeworfen wurde, dass sie fiir den Tod eines
Menschen verantwortlich seien, waren: Mengia Jon Calluster von Siat,
Maria Jeri von Pitasch und Barbla Hans Flurin.*

Bei einer Zeugenaussage gegen Nesa Sallaman handelt es sich um einen
Todesfall besonderer Art, der jedoch keine Konsequenzen fiir die betref-
fende Frau zeitigte. Gemdass einem Gerlicht soll Nesa ihrer Schwester
Thrina bei einem Streit vorgeworfen haben, dass sie einen Knaben das
Tobel hinunter geworfen habe.® Dieser Streit wurde offenbar in der Of-

Es handelt sich hier um Christian Caluzi, Pfarrer von Falera 1634-1657. J.JACOB
SIMONET, Die katholischen Weltgeistlichen Graubiindens, S. 58. Die Menschen der Frii-
hen Neuzeit suchten bei den Geistlichen Rat oder liessen sich gegen Krankheiten segnen
usw. Vgl. auch zum Thema Exorzismus Kap. 4.6.5.

Laax 1672, ].J. Frawi von Laax, 1.,2., 6. und 7. Zeugenaussage.

Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Zeugenaussagen.

Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat und Lugnez 1699, Maria Jori von Pitasch und
B.H. Flurin (Wohnort unbekannt).

«Anna Jof} dilg weibel zetiget und Anna dilg weibel, dz haben khort von ihren briiederen
oder schwageren, dz gedachte Nesa und seine schwister Thrina ein ander bekrieget hei-
gent, und der Thrina die Nesa gesagt: Weist dz du ein hiibsch knédbly durch der thobel
hinab geworfen hast», Waltensburg 1652. 5. Zeugenaussage gegen Nesa Sallaman.

97



fentlichkeit ausgetragen, denn Zeugen konnten davon berichten. Wir wis-
sen nicht, was sich genau bei diesem Zwischenfall mit dem Kind ereigne-
te. Die Behorden gingen nicht ndher darauf ein. Falls es sich um Kinds-
mord gehandelt hétte, wire Thrina schwer bestraft worden. Thre Schwester
Nesa Sallaman wurde jedoch spiter als Hexe beschuldigt.

Mehrere Fille handeln von Krankheiten oder Schmerzen, die durch He-
xen und Hexenmeister verursacht wurden. Wie dngstlich die Menschen
wihrend der Hexenverfolgung waren, veranschaulicht das folgende Bei-
spiel von Anna Jon dil Christ von Laax:

«Soll die Anna die jungfrau Catharina Montalta uff dem kirchhoff umbfan-
gen, dz sy darob mdchtig erschrokhen und erkrankhet, massen dz sy inficiert
befunden und gehn Oberhalbstein zum Patre gehen miissen.»

Die freundschaftliche Geste von Anna deutete Catharina ganz anders.
Wahrscheinlich war Anna bereits als Hexe verddchtigt worden; daher er-
schrak Catharina und wurde wohl krank, weil sie stindig das Schlimmste
befiirchtete. Die Zeugin ging zu einem Kapuzinerpater, um sich heilen zu
lassen. Ein anderes Mal hatte Anna eine Frau am Arm gefasst, so dass die-
se Schmerzen bekam.'

Aus Laax sind uns mehrere dhnliche Zeugenaussagen bekannt. Sobald
eine Hexe jemanden beriihrte, wurde Verdacht geschopft. Eine Krankheit,
die danach ausbrach, oder Schmerzen, die nach dem korperlichen Kontakt
auftraten, bestétigten jede Vermutung.

Einige Vorwiirfe in bezug auf Schadenzauber gegen Menschen musste
sich Anna Christ Lutzy von Rueun gefallen lassen. Muretzy Segnien
klagte, dass Anna die «hiipsche zopft» seiner Tochter «angeriierth» habe,
weil diese im Garten der Anna Apfel von einem Baum gepfliickt hatte.
Darauthin habe das Madchen alle Haare verloren. Der Frau von Muretzy
hatte Anna «mit gwalt etliche epfel geben». Sie ass die Apfel und wurde
«unnaturliche khranckhen (...), dz man vermeint hat, sie werde von seinen
(Sinnen)». Muretzy selber wurde von einem «haul} thier» (Hund?) ange-
griffen, das er mit Steinen und Holz davon jagte. Das Tier entwich in An-
nas Haus. Der Anklédger suchte nach einem Grund fiir diese Ereignisse:

! Laax 1672, A.J.d. Christ von Laax, 1. und 4. Zeugenaussage.

98



«Gradt die selbige zeit ist er obgenanten Muretzy mit ihren (Anna) uneinf}
gewest.»

Aus unserer Sicht tat Anna nichts Ungewdhnliches. Anna zerrte die
Tochter von Muretzy an den Haaren, weil diese ihre Apfel gestohlen hatte.
Und Anna gab der Frau von Muretzy Apfel, und dies «mit gwalty — ge-
meint ist wahrscheinlich, dass Anna sie wohl gedringt hatte, Apfel zu
nehmen. Auffallend ist die Bemerkung, dass der Zeuge Muretzy Segnien
Streit mit Anna hatte, als dies geschah. Der Streit lieferte die Erklarung fiir
den Haarausfall, fiir die «unnatiirliche» Krankheit und fiir das Haustier,
das den Zeugen angriff. Muretzy konnte einerseits eine Erklarung fiir (aus
seiner Sicht) ungewdohnliche Ereignisse finden und andererseits eine Klage
gegen eine unangenehme Person vorbringen.

Ein weiterer Zeuge verspiirte Bauchschmerzen nach dem Genuss von
Annas Butter. Und eine Frau namens Barbla Jon Andrea meldete,

«dz die genante Anna habe gesagt, alf3 ihre vater khrankh gewest seye, ihr
lassen disse meidtly ul und in gehen, dz gwiil} kranck wiirt, dann sey forchtet.
Daruf ist die obgenante Barbla dieselbige nacht kranckh worden und ist ein
grossen schmertzen ann einen schenckhel khomen und letztlich in einen aug
khommen (...). Daruf ist sey gangen und rath pflegen, und ist ihren gesagt
worden, es seige von bof3 leiit gemacht worden.»'

Erstaunlich an diesem Beispiel ist, dass nicht die Tochter von Barbla,
die wiederholt ihren kranken Grossvater besuchte, krank wurde, sondern
thre Mutter! Anna hatte gewagt, an die Verantwortung der Mutter zu ap-
pellieren («ihr lassen dise meidtly u3 und in gechen, dz gwii} kranck
wiirt»), und sie sagte eine Krankheit voraus. In diesem Fall war es daher
nicht wichtig, wer krank wurde, sondern dass die Vorhersage eintraf!

Bei den Zeugenaussagen gegen Anna Christ Lutzy von Rueun lassen
sich einige wichtige Aspekte der Hexenverfolgung ausmachen. Konflikte
und Spannungen spielten bei den Verdichtigungen eine entscheidende
Rolle, wie auch Eva Labouvie bei ihrer Untersuchung der Hexenprozesse
im Raume Saarland, Lothringen, Kurtrier und Pfalz-Zweibriicken festge-
stellt hat: «Hexereiverddchtigungen entstanden zumeist in einem Gewirr
aus Vorurteilen, vorschnellen Annahmen, sozialen Spannungen und per-
sonlichen Konflikten, bei deren allmihlicher Genese sich Vorfille und

' Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, 2. und 6. Zeugenaussage.

99



gegenseitige Beschimpfungen ereignet hatten, die bereits bestehende
Vermutungen bestiarkten oder Tatbestdnde schufen, die einer spiteren He-
xereiverddchtigung den Weg ebneten.»'

Wihrend der Hexenverfolgung gab es nur Gewinner oder Verlierer. Bei
personlichen Konflikten und sozialen Spannungen kam es selten zu Kom-
promissen, Vergleichen oder Versohnungen. Der Zeuge Muretzy Segnien
musste sich auch nicht bemiihen, den Streit zu schlichten. Er konnte seine
Nachbarin als Hexe beschuldigen (und wurde dafiir sogar bezahlt, siche
Kap. 6.3). In diesem Sinne erméglichte der Hexenglaube nicht nur, be-
quem Aggressionen loszuwerden; es war auch fiir jede und jeden méglich,
Macht {iber andere auszuiiben (z.B. indem jemand einer anderen Person
mit einer Klage wegen Hexerei drohte).

Ein anderes Beispiel hebt den Zusammenhang zwischen Streit und
Krankheit wihrend der Hexenverfolgung klar hervor. Es betrifft Trina
Birtin von Ilanz. Jon Duig von Luven bezeugte, er habe mit Trina Birtin
«krieget» und sei daraufhin krank geworden.”

Ein weiterer Aspekt, den wir bereits oben erwédhnt haben, betrifft die
Erkldarung fiir einen Todesfall oder eine Krankheit. Fiir die Zeugen han-
delte es sich oft um «unnatiirliche» Ereignisse. Viele Geistliche und Arzte
erkldrten, dass eine Krankheit von «bdsen Leuten» verursacht worden sei.
Ein weiteres Beispiel dafiir liefert eine Zeugenaussage gegen Julscha dilg
Durig von Siat. Die Frau des Jori dilg Churau erzéhlte folgendes: Als ihre
Tochter krank war, seien «die priester (...) zu hiilf khommen und gesagt, es
vonn bossen letithen ann thun, in demme hat die glaub gehabt, die Ulscha
seige schuldig».’

So kann man mit Keith Thomas sagen: «Es herrschte allgemein die Auf-
fassung, die Unfdhigkeit der gelehrten Mediziner bei der Erkennung von
Krankheitsursachen sei ein deutlicher Hinweis auf Hexerei.» *

Um Heilung von seiner Krankheit zu suchen, holte Jacob dilg Florin
den Rat cines Arztes in Chur. Dieser sagte ihm, dass er nicht lange leben

EvAa LABOUVIE: Zauberei und Hexenwerk. Léndlicher Hexenglaube in der frithen Neu-
zeit, Frankfurt a.M. 1991, S. 2071,

Trina Birtin wurde im Jahre 1700 verbannt. Uber sie gibt es nur Zeugenaussagen.
Waltensburg 1652, Julscha d. Durig von Siat, 4. Zeugenaussage.

KEITH THOMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, in: Die Hexen der Neuzeit. Studien
zur Sozialgeschichte eines kulturellen Deutungsmusters, hrsg. von CLAUDIA HONEGGER,
Frankfurt a.M. 1978, S. 259.

100



werde, denn bose Leute (gemeint war Julscha dilg Durig von Siat) seien
schuld an seinem Ungliick. «Dur mitlen und radt der geistlichen» wurde
Jacob wieder gesund. Die Behauptung, dass «bose Leute» schuld an einer
Krankheit seien, forderte die Hexenverfolgung wesentlich. Schliesslich
galt es, Boses zu verhindern — und zwar mit allen Mitteln.

Laut einer weiteren Zeugenaussage war Julscha in ein Haus getreten,

«und nit weiters gesagt, dan ein khindt in der wiegen ist gewest, und sey zum
vater gesagt: Wem gleichet dz khindt, er gleichet nit der vater (...) und habe
dz khindt hynaull der wiegen genomen und mit ein finger in wendig der fe-
schen (Windel) hinab grifen und etwz thun, und die Ulscha zum thur hinauf}
gangen, gesagt: EB ist nit hiipsch, wan ein khindt gleichet nit den vater (...).»

Das Kind wollte nachher nicht mehr an der Mutterbrust saugen, aber
Pater Diudat, ein Kapuzinerl, konnte helfen.” Julscha dil Durig hatte ver-
mutlich den Vater oder die Mutter des Kindes beleidigt, weil sie sagte, es
gleiche nicht seinem Vater. Entscheidend ist jedoch, dass sie das Kind
beriihrte und «etwas» in den Windeln «tat», d.h. sie libte Schadenzauber
aus.

Am Fall der Julscha dil Durig von Siat und an anderen Beispielen kon-
nen wir sehen, dass die Menschen oft wussten, wie sie sich gegen Scha-
denzauber helfen konnten, ndmlich mit einem christlichen Gegenmittel
wie Exorzismus, Beten, Segnen oder den Namen Gottes aussprechen.
Viele Personen, die im Alltagsleben Kontakt mit einer Hexe hatten, be-
fiirchteten, verhext zu werden. Manchmal waren die schlimmsten Be-
fiirchtungen jedoch unbegriindet, z.B. wenn die Hexe selber versicherte,
dass sie keine «bosen» Absichten gehabt habe.

Annale d'Lgitzi hatte eine Birne von Urschla Fopere von Schnaus ge-
gessen. Danach klagte sie, sie glaube, sterben zu miissen. Als Urschla kam
und dies horte, beruhigte sie Annale. Sie (Urschla) sei «erstaunt und ge-
sagt, sie habe nit b6l gemeint, sondern zu guten geben, demnach seige es
mit der frau besser worden».” In diesem Fall 15ste die Hexe selber den
Bann.

' Der Kapuziner Deodato da Bornato wirkte zwischen 1642-1645 in Almens, MAISSEN: Die
Drei Biinde, S. 321. Bei diesem und vielen anderen Beispielen sehen wir, dass die Zeu-
gen sich an Ereignisse erinnerten, die Jahre zuriickliegen konnten.

? Waltensburg 1652, Julscha d. Durig von Siat, 1. und 3. Zeugenaussage.

3 Gruob 1699, Urschla Fopere von Schnaus, Zeugenaussagen.

101



4.3.2. Schadenzauber an Tieren

Die Aussagen, die von einer Krankheit oder vom Verenden des Viehs be-
richten, fiillen den grossten Teil der Prozessakten. Dies wundert nicht, war
doch die Viehhabe das wichtigste «Betriebskapital» der Bevilkerung der
Drei Biinde.

Gegen Uri Jon Martin Nut von Castrisch wurde vorgebracht, dass einige
Tiere, die er mit der Hand beriihrt habe, zwei Tage spiter verendet seien.
Uri hatte die Euter der Kiihe betastet; darauf hétten diese nicht nur «fau-
lew, sondern auch zwei Strich' weniger Milch gegeben.”

Jon Peder Noll erzihlte folgendes {iber Barbla Schwizere von Pitasch:

«Dal} vor etlich jahren habind sie die kalber ghan, so lii} (Lduse) gehabt, und
habind krezt und gstreit (gestrichen) und sie habe auch mit hand geholfen, all3
sie darzuo khommen, und dorauf seigend wiirm an die kelber khomen, daf3
sie nit mdgen wehren und seigend verdorben.»’

Fiir Jon Peder gab es keine Zweifel: Seine Kélber waren nicht auf «na-
tiirliche» Art und Weise verendet. Die Hexe hatte seine Tiere mit der
Hand beriihrt und zu Tode verhext.

Manchmal war es jedoch nicht einmal nétig, dass die Hexe ein Tier be-
rithrte. Thre Anwesenheit geniigte, denn wie bekannt war, konnte eine He-
xe aufgrund des «bdsen Blickes» Unheil anrichten:

«Item zeliget Casper Casper Jof3, dz er seige eins zu Parpleull gewessen, seige
die Mengia (Mengia Fritli Pitschen von Andiast) auch da gsein, in demme
habe er sein kalb gehabt, welcher seige krankh, welcher seige darauff gang,
habe auch den suspet uff ihren gehabt.»"

Nach einer Drohung oder einem Streit konnte das Vieh erkranken, so
dass es keine Milch mehr gab oder gar starb. Menga Jon Martin Nut von
Castrisch hatte gedroht, «sie wolle dem Josch Balzer Josch wohl vergel-
ten, daf} er wider sie seige», darauf sei ihm eine Kuh, die zuvor viel Milch
lieferte, «gantz ergaltet», so dass sie billig verkauft werden musste.’

Strich = Masseinheit.

Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch, 11. und 13. Zeugenaussage.
Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, Zeugenaussagen.
Waltensburg 1672, M.F.Pitschen von Andiast, Zeugenaussagen.
Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 5. Zeugenaussage.

L o

102



Eine andere Hexe, die Tochter des Weibels Christen von Safien, hatte
sich gedrgert, weil Joss Zinsli von Camana nicht gekommen war, um ihr
Rind zu metzgen. Zinsli gab unter Eid zu Protokoll, dass er sich

«(...) entschuldiget, massen er habe nit die glogenheit zuo kommen, uff dz
seige die Urschla unwilig gesein und etwass schniitz oder sprich wort iiber
die Zinsslig gredt, und daruff hin wig gangen, darnach ungefar in 8 oder 10
tagen seige thme ziigen ein stier der ringen krankheit verdorben, welcher stier
ungefar 13 oder 14 guldin hite miigen gilten.»'

Anna Conzin von Waltensburg, die zusammen mit ihrer Mutter und ih-
rem Bruder Pléssi lebte, hatte eine Auseinandersetzung mit Fahnrich Jon,
einem andern Bruder. Anna drohte Jon, dass sie «auch einen Dienst tun
konne» (sinngemdéss: dass sie sich rdchen werde), wenn er den Ochsen,
den er seinem Bruder Pldssi verkauft habe, nicht zuriicknehme. Offenbar
war etwas bei dem Handel zwischen den beiden Briidern nicht in Ordnung
gewesen, denn Anna Conzin und ihre Mutter weigerten sich, den Ochsen
zu bezahlen. Der Fihndrich sagte aus:

«Darauft seigen seine (des Jon) khiie alle krankh worden und auch kein milch
geben, er habe auch schier auff ihren den suspet ghabt, er habe nit gesehen,
ob sie doran gsein seige.»2

Die Kiihe des Jon erkrankten nach dem Zwischenfall mit Anna. Er
brauchte sich nur zu fragen, wer sein Vieh verhext haben kénnte, d.h. wer
ihm diesen Schaden zugefiigt hitte.” Bei den Hexenprozessen konnte es
also vorkommen, dass Verwandte gegen Verwandte aussagten.’

Was nach einem Streit geschehen konnte, zeigt eine Zeugenaussage
{iber Julscha dil Durig von Siat:

«Haben wir bericht, von def3 Willy Urschla dilg Willy fraw auch mit namen
Ursula, sagt, dz sey und die Ulscha haben mit einanderen bekrieget utf guter
threw (Treu) vor 6 jahr wegen ein thir. In demme habe die Ulscha zu ihren
gesagt: Uf langst oder khurtz wil ich eiich der lohn geben. Und Ursula gesagt:

! Safien 1664, Urschla, die Tochter des Weibels Christen, Zeugenaussagen.

? Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 5. Zeugenaussage. Frona des Marty d'Ott
wurde wiitend, weil der Hiittenmeister ihr vorgeworfen hatte, dass sie ihm zu wenig
Alpbrot gebracht habe. Die Folge war, dass ein Kalb des Hiittenmeisters (von der wiiten-
den Frona) zu Tode verhext wurde, Lugnez (ohne Datum), Zeugenaussagen.

3 Dazu THOMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 277.

* Dazu auch LABOUVIE: Zauberei und Hexenwerk, S. 190.

103



Wils got und unser lieben frawen (Muttergottes), so magst mir khein lohn ge-
ben. In demme seige die Ulscha uf der Ursula stal thir khomen und froget, ob
sey habe nit ein schiflin gesehen, und sey zu ihren gesagt: Def ja. Uf deme
ist ein rindt daruf gangen inert 2 oder 3 tag, und sey haben suspet uf die ge-

habt (...).»'

Das Ungewohnliche wéhrend der Zeit des Hexenverfolgung war, dass
ein Streit nicht ein Streit blieb. Der Streit ist fiir eine Dorfgemeinschaft, in
der jede/r jede/n kennt, eine tbliche Konfrontationsform und wird mei-
stens schnell beendet und vergessen. Dies gilt indes nicht fiir die Zeit der
Hexenverfolgung.” Eine Drohung wurde nicht vergessen, und wenn es
moglich war, einen Zusammenhang zwischen einer Drohung und einem
Ungliick herzustellen, wurde dies getan. Die Frau von Willy hatte die
Drohung von Julscha dilg Durig, «sie wolle ihr den Lohn geben» (d.h. ein
Unrecht heimzahlen), nicht vergessen. Nachdem das Rind verendet war,
wusste sie, dass die Hexe ihre Drohung wahrgemacht hatte, und dies gab
sie den Behorden zu Protokoll.

Eine Drohung musste nicht ausgesprochen werden. John Tuisch von
Lumbrein erschrak, als die Hexe Frona «grad nebent» seiner Mastkuh da-
herging. Am Abend tobte diese Kuh derart, dass die Frau des John Tuisch
«schier umb dz leben komen». Erst der Sohn konnte das Tier beruhigen.’

Immer wieder erkrankte oder verendete Vieh, wenn Urschla Wagauw
von Obersaxen auftauchte. Michell Allig erinnerte sich an ein Ereignis,
das vor 15 Jahren geschehen war. Ein Ochse wurde damals krank, weil
Urschla «ob dem weg ob den oxen durch gangen» war. Zum Schluss sagte
Michell: «In einem manat haten wier fier rindt ferlloren (...).»"*

Waltensburg 1652, J.d.Durig von Siat, 2. Zeugenaussage. Einen dhnlichen Fall treffen
wir in der 8. Zeugenaussage zu Anna Conzin. Sie trug die Schuld, dass ein Rind nach ei-
nem Streit verschwand, Waltensburg 1672.

Bei einem Streit konnte eine ganze Familie gegen eine Person mobilisiert werden. Maria
Cozza, die 1753 im Puschlav hingerichtet wurde, hatte Streit gehabt mit einer Familie
wegen eines Grundstiickes. Sogar das Médchen dieser Familie, die bei Maria im Dienst
war, sagte gegen sie aus.

Lugnez (ohne Datum), F.d.M. d'Ott von Lumbrein, Zeugenaussagen. Vgl. weiter Gruob
1699, Maria Jon Padrut von Luven, Zeugenaussagen: Als Maria neben dem Vieh stand,
sei «dz viech erschroken und gesprungen (...)».

Obersaxen 1652, U. Wagauw von Obersaxen, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 12a
S. 202.

104



Wir wollen noch zwei Beispiele untersuchen, die zeigen, wie es auch zu
einer Anklage wegen Hexerei kommen konnte. Barbla Jory Henny von
Andiast bat «vor etlichen jar» Maria Jon Florin «umb Gottes willen» um
Euterfleisch (minderwertiges Fleisch). Als Maria das Fleisch gegeben
hatte, geschah das Ungliick. Einer Kuh sei das Euter «verfullet»; eine an-
dere fiel in einen Graben und konnte danach kaum gemolken werden. Ma-
ria liess den Priester kommen, aber erst ihre Drohung: «Ich wil die khuo
lebig verbrennen» fiihrte dazu, dass das Tier gesund wurde.'

Barbla Jory Henny hatte um Euterfleisch gebeten, das Maria offenbar
ungern gab. Mit ihrer Anklage konnte sie dem ldstigen Betteln ein Ende
setzen. Ein dhnlicher Fall betrifft Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg.
Sie bat um Schmalz, und auch ihr wurde dieses verweigert (siehe dazu das
Kapitel 4.4. tiber Armut) .

Die Hexe Barbla d'Loreng Balzer hatte von Peter Gandrion begehrt,

«er solle ein par schuo fliken, demnach sie gefraget ob er geflikt, er gesagt,
dal} ja, darauff sie begert, wz koste, er geforderet zwei bluzger (=Miinze), da
sie dan gesagt, ich will dir schon geben, habe aber nie geben, und demnach
seige ihme etwz vieh verdorbeny.”

Im Zuge der Hexenverfolgung konnte sich Peter Gandrion an Barbla ri-
chen (indem er sie der Hexerei beschuldigte), weil sie die geflickten Schu-
he nicht bezahlt hatte. Damit wurde eine private Angelegenheit in die Of-
fentlichkeit hinausgetragen, wo jede Art von Hinweis dazu missbraucht
wurde, den Hexen und Hexenmeistern auf die Spur zu kommen.

Beim Vieh (in der Regel Kilber oder Kiihe), das erkrankte oder veren-
dete, handelte es sich in der Mehrzahl der Fille um ein oder zwei Tiere.
Auf eine Tierseuche oder ein grosseres Ungliick lésst eine Zeugenaussage
tiber die Hexe Regla Conzin schliessen:

«Dif} jahr (1717) (...) da die Embser (Einwohner von Domat/Ems) ihr s.h.
vich in Ranasca geladen, seye sie (Regla Conzin) widerumb von Panix ko-
men, und diser sumer seye in Ranasca vil vich in verderben gangen.»’

' Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussage. Maria glaubte, die Hexe

stecke in der von Barbla verhexten Kuh!
f Gruob (ohne Datum), B.d. Balzer (von Castrisch?), Zeugenaussage.
* Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, 15. Zeugenaussage.

105



In der Sekundaérliteratur {iber Tierseuchen in Graubiinden ist von einer
massenhaften Erkrankung des Viehs im Jahre 1717 in der Surselva nicht
die Rede. Auch sonst ldsst sich kein Zusammenhang zwischen Tierseu-
chen und der Hexenverfolgung in Graubiinden feststellen.

Die schwere Pestwelle, die viele Gebiete der Eidgenossenschaft zwi-
schen 1663 und 1670 heimsuchte, verschonte Graubiinden. Im 17. Jahr-
hundert waren in den Drei Biinden bereits wichtige polizeiliche Massnah-
men wie die Absonderung, die Quarantdne und die Sperre von kranken
Tierf:n in Kraft getreten. So konnten Seuchen wirksamer bekdmpft wer-
den.

Ebenso wie der Erkrankung von Menschen standen die damaligen Arzte
auch den Krankheiten des Viehs machtlos gegeniiber.”

4.3.3. Schadenzauber an Nahrungsmitteln

Diese Kategorie von Schadenzauber hat — zumindest direkt — nichts mit
Krankheit und Tod zu tun. Es geht darum, dass eine Person, meistens eine
Béuerin oder ein Bauer, im gewohnten Arbeitsablauf gestort wurde.

Christ dilg Willy konnte plétzlich weder Zieger noch Butter zubereiten,
weil Barbla Jory Henny von Andiast anstelle seiner Frau die Milch bei
ihm holte. Erst als Pfarrer Risch® auf das Geschirr den Namen Jesu
schrieb, war alles wieder in bester Ordnung.* Wahrscheinlich sollte die
arme Frau fiir ihre Dienstleistung entlohnt werden. Anhand von @hnlichen
Beispielen kénnen wir vermuten, dass Christ die Frau nicht bezahlte, ob-
wohl er sich moralisch dazu verplichtet fiihlte. Die Hexe «ridchte» sich,
was er wohl vermutet hatte! Dies trifft auch auf eine Zeugenaussage tliber

Zu den Tierseuchen in den Drei Biinden vgl. FELIX MAISSEN: Von der Viehseuche und
deren Bekdmpfung in Graubiinden im 17. Jahrhundert, in: BM 1964, S. 334-342, und
CHRISTIAN MARGADANT: Ein Beitrag zur Geschichte der Tierseuchenbekdmpfung im
Freistaat Gemeiner Drei Biinde (1500 bis anfangs 1800 n.Chr.), in: Schweizer Archiv fiir
Tierheilkunde, Bd.95, 1953, S. 364. Das Dorfgesetz von Celerina (Oberengadin) be-
stimmte um 1600, dass krankes Vieh angezeigt und in Gegenwart einer Kommission ge-
schlachtet werden musste.

THoMmAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 278ff.

Pfarrer Ulrich (Risch) Gantner wirkte in Andiast 1646-1659, J. JACOB SIMONET, Die ka-
tholischen Weltgeistlichen Graubiindens, S. 19.

Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussagen.

106



Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg zu. Dieser Frau wurde ein Almosen
verweigert, und sie handelte als Zauberin, so dass Lorentz eine Weile kei-
ne Butter machen konnte:

«Zum 5. ziiget Lorentz Pfister, dz dz weib seye einmal vonn Andest khomen,
die Thrina habe des ermelter Lorentz fraw umb gottes willen gebetten
schmaltz, und sy habe ihren abschlagen, darnach haben sy selbigen jahr nit
mer kdhnen schmaltz machen, bil sy haben ein ander khiibel thuns liichen
(ausleihen), alB3 dann ist recht schmaltz worden. Ob dz weib die schuldt habe
khann, mogen sy nit wiissen.»'

Die zuriickhaltende Ausserung des Zeugen am Schluss des Zitats zeigt,
dass Lorentz Pfister offenbar wusste, dass er und seine Frau (moralisch)
schuldig geworden waren. Seine Frau hétte «ihre Pflicht» tun und der ar-
men Thrina Butter geben sollen.” Vielleicht war Lorentz auch nicht so si-
cher, dass Hexerei im Spiel war. Schliesslich konnte er ja wieder buttern,
nachdem er das Geschirr gewechselt hatte. Auffallend an diesem Beispiel
und an anderen ist, dass die Leute im Dorf oft ein einfaches Gegenmittel
gegen Zauberei und Hexenwerk zur Hand hatten.

Manchmal gab die Hexe sogar selber einen Rat, wie die Betroffenen
sich aus dem Zauberbann l6sen konnten. Zander Christ Padrut bezeugte,

«dz er habe denn weib (Thrina Joss Jon Ping) etlich mallen milch umb spinen
geben. Ein mal habe des Zander fraw in sein napf geben, als dz weib der napf
wider zu bracht und sy milch derin thun haben, so habe es als thickhet (sei
sogleich geronnen). Wiewollen sy der napf gewescht und brent haben, so ha-
be es nit ghulfen. Darnach seye dz weib widerumb khommen, und defl Zan-
ders fraw seye unwillig gewest und gesagt, wie die milch thickhe, es miiesse
etwz nit recht sein, und dz weib habe geantwortet: Wesch noch ab, es wiirt
horen, und fiirohin hats nit mer thickhet.»’

Fiir Milch erbrachte die alte Thrina eine Gegenleistung (Spinnen). Die-
ses soziale Beziehungsnetz von Geben und Nehmen hat der Hexenglaube
zerrissen. Die Hexenverfolgung bot eine willkommene Gelegenheit, um
eine «persona non grata» aus der Gemeinschaft auszuschliessen.

' Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 5. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S, 213.
> THoMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 281: «Die Verweigerung von Almosen
war die typische Form der Pflichtverletzung, mit der mutmassliche Opfer sich der Hexe

gegeniiber schuldig gamacht hatten.»
3 Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 7. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213,

107



Der Weibel Joss von Waltensburg wollte radikale Massnahmen ergrei-
fen. Maria Joss Jon Ping, die Tochter von Thrina, hatte dem Weibel gehol-
fen, Korn zu schneiden. Als Gegenleistung, als Lohn, bat sie um «ein
khrinen schmaltz», was der Weibel ihr verweigerte. Seine Frau belohnte
aber die Arbeit von Maria, was ihm nicht gefiel:

«Nach demme hat die milch ein lange zeit thicket. Die Thrina habe offt des
JoB3 s6hnen fraget, ob sy vill milch melchen oder nit. Der JoB3 ist bald unwillig
gsin und gesagt: Ich wil sie erschiessen, und fiirohin ist besser worden.»'

Gerann die Milch nicht mehr, weil Thrina von dieser Drohung gehort
hatte und nicht mehr wagte, den Weibel um Milch zu bitten? Nicht alle
Leute reagierten so «unwilligy wie der Weibel Joss. Risch Jon Florin ent-
schuldigte sich fiir sein ungebiihrliches Verhalten gegeniiber der alten
Frau. Ihm wurde erzéhlt (!), dass Thrina Joss Jon Ping gespottet habe, als
er fiir seine schwangere Frau ein Gebet sprechen liess. Als Thrina den
Risch um Milch bat, erwiderte dieser:

«Wann sy sich gschdmmt hat fiir sein fraw zu biten, were sey nit wiirdig, dz
er etwz gebe, thuo hat sey murmelet und ist unwillig dariiber gsein, doch hat
er geben (...).»

Darauthin gerann die Milch, und wiewohl Risch Jon Florin auch die
Eimer abwusch — es niitzte nichts! Als er eines Tages am M#hen war, kam
die alte Frau vorbei. Risch bat sie um Verzeihung:

«Ich habs eiich erziirnet, ich bit, dz ihr nit fiir {ibel haben wollen, und dz weib
ihme gesagt: Ja ja, ihr seint ein guoter frommer mann, behuet euch gott, und
siter hats nit mer thickhet.»”

Ob Risch echte Reue zeigte, ob er den Zauber brechen wollte, oder ob
beides zutrifft, konnen wir nicht schliissig beurteilen. Moglich ist, dass
dieser Zeuge sich — im Gegensatz zu den meisten anderen — wohl bewusst
war, dass er einem Mitmenschen Unrecht getan hatte, und er entschuldigte
sich bei der alten Thrina.

Anhand dieser Beispiele aus dem Leben von Thrina Joss Jon Ping sehen
wir, was man alles tun konnte, um sich aus dem Bann des Hexenzaubers
zu losen. In einem Fall gentigte es, das Geschirr auszuwechseln. Dann half

' Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 214.
2 Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 11. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 215,

108



die Hexe selber durch einen Rat. Letztlich fithrten sowohl eine Drohung
wie eine Bitte um Verzeihung zum Ziel.

Wir wollen noch einige andere Beispiel untersuchen, die zeigen, wie ei-
nige Frauen aus der Gemeinschaft ausgeschlossen wurden. Der Hexen-
wahn bot die Gelegenheit, mit althergebrachtem Recht und Gewohnheit
aufzurdumen, wie z.B. mit der Erlaubnis, eine Miihle zu benutzen:

Die «Greitly mulleri» berichtete, dass die Miihle nicht mehr lief, als Jul-
scha dilg Durig von Siat Korn gemahlen hatte. Greitly erhoffte sich Gottes
Hilfe:

«Der miilly hab ich khaufft und bezalt, mit Gott hiilf muoB der miilly gechen,
wan sann allen hexsen und hexsenmeister leit were (...).»"

Auch Urschla Hans Plasch von Tersnaus sollte von der Miihle fernge-
halten werden. Weil sie gemahlen hatte, musste ein Geistlicher, der Herr
Toma, durch eine «Lesung»” das verhexte Riaderwerk wieder in Betrieb
setzen.” Den Inhabern der Miihlen ging es darum, diesen Frauen das Be-
niitzungsrecht zu entziehen.

Christina Loreng Balzer sollte nicht mehr Kirschen pfliicken diirfen:

«Zuget Lienard Jeri Josch, dal3 die Christina ein mahl auff ein baum kriese
gelesen, und der baum darauff verdoret und nit mehr gefruchtet, habe auch nit
weiters geargwohnt, al} wan sie mit dem behaftet wie die gmeine sag war, so
habe sie gethan.»”

Mit den Worten «mit dem behaftet wie die gmeine sag» meinte Lienard,
dass Christina Loreng Balzer in Verdacht stand, eine Hexe zu sein. Durch
das Gerede in der Offentlichkeit wurde eine verdichtige Person nach und
nach kriminalisiert: «Derartige Personen, auf die man sowieso schon mit
Fingern zeigte, wurden, sobald man ihnen auch noch die Fdhigkeit zu-
sprach, anderen Schaden zufiigen zu kénnen, aus der Gemeinschaft ver-
stossen. Die isolierte Position der Verddchtigen wiederum und ihr von der
Gemeinschaft abgesondertes Dasein wurden jetzt als Motive fiir heimliche
zaubserische Aktivitdten interpretiert», stellt die Historikerin Eva Labouvie
fest.

Waltensburg 1652, J.d. Durig, 5. Zeugenaussage.

Mit der «Lesungy sollten die Ddmonen vertrieben werden.
Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussage.
Gruob 1700, C.L. Balzer von Castrisch, Zeugenaussage.
LABOUVIE: Zauberei und Hexenwerk, S. 215.

L N

109



Nachdem die Geriichte tiber die obengenannte Christina sich verbreitet
hatten, erinnerten sich einige Personen an Geschehnisse, fiir die es vorher
keine Erkldrungen gab und die viele Jahre zuriickliegen konnten (damals
hatte Lienard noch «nit weiters geargwohnt»!). Die Hexe wurde angeklagt,
dass sie den Menschen, den Tieren und den Nahrungsmitteln Schaden zu-
fligen und sich in Tiere verwandeln konne (Kap.4.5.). Wohl war der Teu-
fel auch gegenwirtig (Kap.4.6.5.); er spielte jedoch kaum eine Rolle in
den Zeugenaussagen. Erst die Theologen hatten eine neue Hexenlehre
aufgestellt tiber Teufelspakt und Teufelsbuhlschaft.

Die Hexenverfolgung l6ste ein Klima der Angst aus: «Misstrauen und

schlimme Ahnungen sind stets gegenwirtig, jeder beobachtet jeden, und
oft geniigt ein kleiner Hinweis, um Verdacht zu erwecken.»'
Ahnliche Beobachtungen hat Keith Thomas bei Hexenprozessen in Eng-
land gemacht: «Eine Hexenanklage begann bei einer Person, die mit dem
Verdédchtigen in enger Nachbarschaft lebte, und sie zielte darauf ab, ein
lokales und personliches Ungliick zu deuten.»’

Die Theologen hatten ihre Lehren iiber Zauberei und Hexenwerk sy-
stematisch entwickelt. Viele, wahrscheinlich die meisten von ihnen,
glaubten das, was sie sagten und predigten, und wéhnten sich in einem
grossen Abwehrkampf gegen die Macht des Teufels, des «bdsen Geistesy.
Die Handlungen der Obrigkeit wurden dermassen von diesem Kampf be-
stimmt, dass verniinftiges Denken und Handeln v6llig verdrdngt wurden.
In dieser Situation wurde der «Ausnahmezustand» durchgesetzt. Der Feind
musste mit allen verfiigbaren Mitteln und erbarmungslos bekdmpft wer-
den, koste es, was es wolle.

! MEILI: Hexen in Wasterkingen, S. 67.
2 THoMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 287.

110



4.4. Die Armut

Aus den Gerichtsakten wird ersichtlich, dass die Armut in den Hexenpro-
zessen eine zentrale Rolle einnimmt. Weil Schadenzauber meistens im
Zusammenhang mit Armut steht, ist es sinnvoll, dieses Thema hier zu be-
handeln.

Wie stand es im 17. Jahrhundert in Graubiinden mit den armen Leuten?
Leider fehlt es an einschldgiger Literatur zum Thema. In seiner «Biindner-
geschichte» kommt Friedrich Pieth zur Uberzeugung, dass der Anteil an
Armen im 17. Jahrhundert sehr hoch war: «Die jahrelangen Kriege und
Unruhen hatten Handel und Verkehr ruiniert. Mehr als ein Viertel der Be-
volkerung war dem Hunger und Krankheiten zum Opfer gefallen. Armut
und Bettel herrschten iiberall »'

Etliche Zeugenaussagen stiitzen diese Feststellung. Eine arme Frau war
Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg. Wie sie unter der Folter bekannte,
sei ihr Mann vor vierzig Jahren nach Osterreich gezogen.” Die Zeugen
nannten Thrina die «Alte». Wir kénnen mit Sicherheit behaupten, dass
Thrina Joss Jon Ping alt (wahrscheinlich mindestens 70-jdhrig) und arm
war. Sie bat oft um Esswaren, z.B. Schmalz, und sie hatte es bitter notig,
wie wir bereits erfahren haben.

Aus dem Verhalten der Dorfbewohner lédsst sich schliessen, dass sie der
alten Frau nur ungern etwas zu essen oder zu trinken gaben. Die Armen
wurden gehasst, «weil sie eine Biirde fiir die Gemeinschaft und eine Be-
drohung der 6ffentlichen Ordnung darstellten».” Der Weibel Joss wollte
Thrina sogar erschiessen. Wie unbarmherzig mit der alten Frau umgegan-
gen wurde, zeigt die Zeugenaussage von Jacob Wolwet. Als er der Thrina
einmal Milch gegeben hatte, konnte er keinen Zieger mehr herstellen. Ei-
nes Morgens kam sie wieder und bat um Brot. Da sagte Jacob zu ihr:

«Wann es aufhort (d.h. wenn er wieder kidsen konne), so ist guot, wo dz nit
gschechen thete, so sint meinen herren beyeinanderen, wil heiit ann zeigen

' PIETH: Biindnergeschichte, S. 238. Die Stadt Chur ergriff um 1650 Massnahmen gegen
das Bettelwesen. Bettelnde Personen wurden aus der Stadt verwiesen. Wenn sie sich wie-
der in der Stadt sehen liessen, wurden sie ins Gefingnis gesetzt und dann durch den Bet-
telvogt fortgeschaftt, MAISSEN: Die Drei Biinde 1647-1657, S. 228.

2 Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, 1. Bekenntnis.

> THoMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 291.

111



und klagen. Die Thrina gesagt: Schweigen, es wiirt schonn bdsser (besser)
werden, und derselbig tag ist hiibsch ziiger worden.»'

Die Drohung von Jacob, er wolle sie den Gerichtsherren anzeigen, be-
wirkte ohne Zweifel, dass Thrina fortan nicht mehr wagte, um Almosen zu
betteln. Frauen, die ihre Nachbarn um Esswaren baten, waren auch Barbla
Jory Henny von Andiast und Brida Jon Chasper von Rueun. Eine Frau
weigerte sich, der Brida Mehl oder Kraut zu geben, und der Priester liess
Brida ebenfalls kein Kraut aus seinem Garten nehmen. Dies hatte zur Fol-
ge, dass eine Kuh dieser Frau ein Auge verlor und ein Kalb des Priesters
zugrundeging.’

Die wenigen Indizien, die der Gerichtsschreiber Johann Berther iiber
Anna Jory Jon Gletzy von Siat notierte, weisen darauf hin, dass sie «in
Argwohn gelebt» (weil sie von hingerichteten Hexen denunziert worden
war) und sich dafiir «nie entschuldigt» habe. Zeugenaussagen fehlen! Der
Antwort der Verteidigung kénnen wir entnehmen, dass Anna Jory Jon
Gletzy eine arme Frau war: Sie «heige gelebt mit seiner armuot, habe sich
vermeint niemant ergernuss».’

Stina Meningla von Schlans wurde festgenommen, weil sie seit jeher
ein «bosshaftigs wib gewest», gestohlen und gedroht hatte, sie wolle das
Dorf Schlans «thun undergechen». Sie habe dann auch das Dorf angeziin-
det und sei von zwei Hexen denunziert worden. «Es befrembde ihnen del3
gefierten klagy», so die Verteidigung, «war seig es sy (Stina) seige ein ar-
men khorlosses mensch, mechte auch etwz durch armuot den leiithen ent-
frembt haben, aber wegen hexsery werde niemant an ihr zeligen (.)»"

Auffallend am Prozess gegen die beiden Frauen Anna Jory Jon Gletzy
und Stina Meningla ist, dass keine Zeugen gegen sie auftraten. Offenbar
gentigte es, dass sie arm waren und daher der Gemeinschaft zur Last fie-
len. Wir kdonnen nur erahnen, wie schlimm die Situation dieser Frauen im
17. Jahrhundert war. Beide mussten stehlen; ihre bittere Not trieb die ar-
men Frauen dazu.

Dasselbe gilt auch fiir Anna Jon Donau von Laax. Offenbar hatte auch
sie zumeist wenig zu essen. Unter der Folter bekannte Anna, dass eine El-

Waltensburg, T.J.J.Ping, Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 216.
Waltensburg 1652, B.J. Chasper von Rueun, Zeugenaussagen.
Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Indiz und Antwort.
Waltensburg 1682, S. Meningla von Schlans, Indiz und Antwort.

oW N =

112



ster ihr ein Stiick Brot weggeschnappt habe. Da habe sie geflucht. Ein
«Kerl» (d.i. der Teufel) sei erschienen und habe grosse Versprechungen
gemacht:

«Gsagt, wan sy ihne volgen welle, wolle er nit nur allein ein stukg, sonder ein
ganzes brodt verschaffen, nit nur fiir selben tag, sonder allezeit (...).»"

Gemiss dem Versprechen des «Kerlis» sollte Anna Jon Donau immer
ein ganzes Brot, d.h. genug zu essen haben. Die Zeugen gegen Anna sag-
ten vor allem in bezug auf Diebstahl aus. Nach dem dritten Grad der Fol-
ter gab sie zu, Esswaren (Brot, Reben, eine Wurst, Bohnen, Butter, einen
halben Zieger) und verschiedene Gegenstdnde (einen Kessel, Talg, eine
Geissglocke und Tiicher) gestohlen zu haben. Wie sehr Anna das Brot be-
notigte, zeigt die folgende Stelle aus dem Bekenntnis:

«Item dem Marti Flori von Flims gnommen ab dem offen 4 bluzger
(=Miinze) und darmit ein brot kaufft.»”

Eine Geissglocke (scalin) hatte Anna ebenfalls verkauft. Sie entwendete
die meisten Esswaren und Gegenstdnde ausserhalb von Laax, so bei-
spielsweise in Obersaxen, [lanz, Cumbel, Flims, Falera und Tamins.

Im Urteil fehlt die Angabe, dass ihr Hab und Gut konfisziert wurde.
Anna Jon Donau besass wahrscheinlich nichts, im Gegensatz zu Urschla
Delbin, die ein Haus in Laax verkaufen konnte und Eigentlimerin von
weiteren Liegenschaften in Schluein war.” Musste sie ihren Besitz verkau-
fen? In einem Gespriach mit Brinkazi und seiner Frau beklagte Urschla
sich «der theiire def3 gelts, so dif} johr seige». Urschla machte bei diesem
«disczlrs» die unvorsichtige Bemerkung, «der teliffell leiche (leihe) auch
gelt».

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Ein Zeuge, der gegen Urschla Delbin aussagte, war der Kédufer ihres Hauses, J6lli Scha-
mun Loreng (7. Zeugenaussage) Er erzihlte, dass Urschla ihm «auf die linkhen axlen
gschlagen, dz danethin der halz angefangen zu schmirzen, dz er nit anderst vermeint, dz
gsicht werde hindersich gezogen (...)». Betreffend die Liegenschaften in Schluein: Am 2.
Januar 1655 verkaufte die Gerichtsgemeinde Laax «hauB, hoff und stadel sampt den
baumgarten, dafl der hingerihte Urschla Delbin gewef3t zu Schletiwis gelegen», LOTHAR
DEePLAZES: Die Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein 1654-1732, S. 67.

Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 9. Zeugenaussage. Urschla Hanss Plasch hatte eben-
falls ein Haus verkauft, Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.

O S

113



Arme Frauen waren wohl auch Anna Jon Biat von Ilanz, Regla Conzin
von Waltensburg und Anna dilg Ambrosi von Rueun. Anna Jon Biat soll
gesagt haben: «Man fache (fange) nur die armen, die reichen nit (...).»"
Anna zdhlte sich wohl zu den Armen. Regla Conzin musste im Taglohn
arbeiten; und Anna dilg Ambrosi, die letzte bekannte Hexe der Gerichts-
gemeinde Waltensburg, habe «aus grosen mangel und nothurft etwall ge-
nomen (...)».2 Um tiberleben zu konnen, mussten arme Frauen betteln oder
stehlen.

Wie wir anhand der Beispiele bemerkt haben, verdnderte sich die Si-
tuation wihrend der Hexenverfolgung zuungunsten der Armen. Indem eine
Frau der Hexerei verddchtigt und angeklagt wurde, biisste sie ihren Platz
und ihre Stellung innerhalb einer Dorfgemeinschaft ein. Sie durfte sich
nicht mehr «Mitchristiny nennen. Dies bedeutete, dass ihr ein Almosen
verweigert werden konnte. Die armen Frauen wurden dadurch unweiger-
lich drmer. Auf Hilfe konnten sie kaum rechnen, vor allem dann nicht,
wenn sie alleinstehend waren. Arme Frauen waren den Behodrden und der
Dorfgemeinschaft im Wege, auch wenn sie dies nicht wahrhaben wollten,
wie Anna Jory Jon Gletzy. Sie hatte in Armut gelebt und geglaubt, dass sie
kein «Argernis» errege.

In jeder Gemeinde gab es arme Personen. Diese gingen oft von Dorf zu
Dorf, um zu betteln oder um Nahrung zu suchen.” Arme Frauen, die um-
herzogen und keinen festen Wohnsitz hatten, waren auch die drei Hexen,
die 1652 in Chur vor Gericht standen und schliesslich freigesprochen
wurden. Die drei Frauen Maurer dienten bei Bauern, dann waren sie als
Migde bei einer Familie in Chur, bei einer reformierten Pfarrersfamilie
und in Hiusern von Zunftmeistern angestellt.”

Gruob 1652, A.J.Biat von llanz, Indizien. Dazu die Zeugenaussage von Hans Jacob Biat
(ein Verwandter ?): Als Anna im Gefingnis war, soll sie gesagt haben, dass sie sich frei
kaufen konnte, wenn sie einen guten Geldsack hiétte.

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, Antwort der Vert.

Die einzige Frau, die gemiss den vorliegenden Quellen im Unterengadin als Hexe hinge-
richtet wurde, war Anna Toéna von Tschlin. Sie war «eine arme Wittfrau, die in den Dor-
fern umherzog und zeitweise von der Getreide-Nachlese lebte (...) Ihre Bediirftigkeit
machte sie wohl fiir etliche Leute zu einem leibhaftigen schlechten Gewissen, dem eini-
ges zuzutrauen war.» JON MATHIEU: Bauern und Béren, S. 292.

MATHIS BERGER: Der neuentdeckte Churer Hexenprozess vom Jahre 1652, Die Mitglieder
der reformierten Pfarrfamilie waren die Hauptzeugen gegen die drei Frauen.

114



In diesem Zusammenhang tauchen einige Fragen auf, die wir zu beant-
worten versuchen: Wo lagen die tieferen Ursachen dieser Unmut gegen-
iiber den Armen? Trugen Zeiten der wirtschaftlichen Misere die Schuld?
Erstaunlicherweise spricht in den Zeugenaussagen niemand zum Beispiel
von schlechten Ernten. Einer Hexe oder einem Hexenmeister wurde nie
der Vorwurf gemacht, dass sie/er eine Ernte zerstort hitte. Weiter fragen
wir uns, ob ein Strukturwandel innerhalb der baduerlichen Gesellschaft
stattgefunden hatte oder stattfand, ein Wandel, der zu einem Kampf zwi-
schen Reichen und Armen, zwischen Armen und drmeren Leuten oder
zwischen einzelnen Familien gefiihrt hatte? Hatten sich die Besitzverhilt-
nisse so gedndert, dass Kdmpfe um Hab und Gut gefiihrt worden waren
und vielleicht immer noch im Gang waren?

Beleuchten wir zuerst den theologisch-mentalen Hintergrund der Ar-
menfeindlichkeit. Die bereits im 14. Jahrhundert feststellbaren Aus- und
Abgrenzungsmechanismen der Gesellschaft gegen die Armen sollten sich
im 16. Jahrhundert ausserordentlich verschidrfen. Armut wurde als ein mo-
ralischer Defekt («Miissiggang») definiert. Seit der Mitte des 17. Jahrhun-
derts wurden die Armen von den Theologen sogar ddmonisiert: aus dem
einstmaligen Ebenbild Christi waren «Arme des Teufels» geworden —
furchteinflossende Wesen.' So wundert es nicht, dass, wie alle namhaften
Theologen des 17. Jahrhunderts, der zeitweise in Griisch als Pfarrer wir-
kende Bartholomédus Anhorn d. J. die Ansicht vertrat, die meisten Armen
seien leichte Beute des Teufels: «Diese elenden und armseligen Leut/ ver-
pflichtet der Teufel ihme selber zu seinem Dienst/ Ehrerbietung und Ge-
horsam folgender gestalten: 1. Etliche/ die in Schulden steken/ und Armut
leyden/ kaufft er umb ein geringes Gelt.»* So erscheint es aus der Sicht
dieser Theologie, welche die Armen ddmonisiert, folgerichtig, dass diese
Teufelsbrut ausgerottet werden muss.

Der Literatur ldsst sich nicht entnehmen, ob sich die Struktur der vor-
wiegend béuerlich-ldndlichen Gesellschaft im 17. Jahrhundert verdnderte.
Die Biindner Wirren hatten wohl Spuren hinterlassen, aber grosse Macht-
kdmpfe unter den Bauern, wie Arno Borst dies fiir das obere Simmental
festgestellt hat, fanden in der Surselva nicht statt. Dort begannen die He-

" VoLker HUNEKE: Uberlegungen zur Geschichte der Armut im vorindustriellen Europa,
in: Geschichte und Gesellschaft 9 (1983), S. 4911f.
 ANHORN, Magiologia, S. 609f.

115



xenprozesse freilich 250 Jahre frither als in der Surselva, ndmlich um
1400. Seit dem spidten 14. Jahrhundert hatten die Simmentaler Bauern auf
Graswirtschaft und Grossviehzucht umgestellt und gaben den Getreidebau
und die Schafzucht auf. Dies bedeutete, dass sie zum Teil die Selbstver-
sorgung aufgaben; sie exportierten Vieh, mussten aber Getreide einfiihren.
Diese Umstellung «muss den Simmentaler Bauern viel Unruhe und Unsi-
cherheit beschert haben, und hier hat die Hexerei eine ihrer Wurzelny.'

Eine andere These besagt, dass das Bevolkerungswachstum einen Ein-
fluss auf die Hexenverfolgungen gehabt habe. Wenn die Bevélkerung
wachse, konne dies zu Kédmpfen innerhalb einer Gesellschaft fithren, bei
denen einzelne Personen oder Gruppen verdréngt wiirden. Die Hexenjagd
diene dann als Ventil zur Ausschaltung eines Teils der wirtschaftlich
schwichsten Glieder der Gesellschaft, wie z.B. der Frauen, dlteren Leute,
Mittellosen oder alleinstehenden Aussenseiter.” Diese These kénnte parti-
ell auch fir den neuerlichen Ausbruch der Hexenverfolgung in Graubiin-
den nach den Biindner Wirren zutreffen. Wihrend der Biindner Wirren
1618-1639 war die Bevdlkerung durch Kriege, Hungersnot, Pest und
Krankheiten dezimiert worden.” Anschliessend nahm sie wieder zu. Im
Zusammenhang mit der Armut und den oben beschriebenen Féllen lédsst
sich sagen, dass arme und alte Frauen systematisch aus der Dorfgemein-
schaft verdriangt wurden. Wahrscheinlich waren die Nahrungsmittel oft
knapp und vielen Familien reichte es kaum zur Grundversorgung. Wenn
wir die Hexenprozesse von 1652 in der Gerichtsgemeinde Waltensburg
betrachten, ergibt sich folgendes Bild: Von den 14 Personen, die vor Ge-
richt standen, waren mindestens sechs Frauen arme Personen: Thrina Joss
Jon Ping, Anna Jory Jon Gletzy und Stina Meningla waren arm und alt;
arm waren auch Barbla Jéry Henny, Brida Jon Chasper und Nesa Salla-
man, und Jon Padrut war ein alter Mann. Der erste Hexenprozess in Wal-
tensburg und der erste in Ilanz wurden gegen arme und alte Frauen durch-

' ARNO BORST: Anfinge des Hexenwahns in den Alpen, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die
Anfinge der europdischen Hexenverfolgungen, Frankfurt a.M. 1990, S. 43-67.

> MARTIN KORNER: Glaubensspaltung und Wirtschaftssolidaritit (1515-1648). In: Ge-
schichte der Schweiz und der Schweizer, Bd. 2, Basel 1986, S. 41f.

> ALEXANDER PFISTER: Sur la carschen e digren della populaziun el Grischun, in: Annalas
da la Societa Retorumantscha, 28 (1914), S. 35-98.

116



gefiihrt." Wahrscheinlich war auch Thrina Chatz von Rueun, die 1652 zu-
sammen mit Thrina Joss Jon Ping gefangengenommen wurde’, eine alte
Frau. Der letzte Prozess des Jahres 1652 in Waltensburg dauerte nur vier
Tage und endete mit dem Todesurteil gegen die arme und gehorlose Stina
Meningla von Schlans.

Die beiden letzten Hexen der Gerichtsgemeinde Waltensburg, Regla
Conzin von Waltensburg und Anna dilg Ambrosi von Rueun, waren eben-
falls arme Frauen.

4.5. Die Verwandlung in Tiere

Wir wollen uns nun einem weiteren Thema zuwenden, das zeigt, dass der
Bauer in den Bergen an «iibernatiirliche Ereignisse» glaubte. Ein untriigli-
ches Zeichen von Hexerei war die Kunst, sich in Tiere zu verwandeln.
Gewisse Tiere wurden ddmonisiert und galten als Teufelsgeschopfe. Eini-
gen Stellen aus den Protokollen kénnen wir entnehmen, dass die Hexen
und Hexenmeister in der Gestalt von Katzen, Elstern oder Ziegen einen
bestimmten Zweck verfolgten.” Die Verwandlungskunst spielt jedoch nur
in den Zeugenaussagen eine wichtige Rolle. In den Bekenntnissen unter
der Folter erwdhnten die Hexen und Hexenmeister selten Tiere, und wenn
sie davon sprachen, dann in einem anderen Zusammenhang (Kap. 5.2.).

Die Tiere, die in den Zeugenaussagen mit Hexenwerk in Verbindung
gebracht wurden, waren in erster Linie Katzen und Elstern, dann auch
Ziegen, Hunde und Fiichse.

1699 wurden 17 Personen in der Gerichtsgemeinde Langwies im Schanfigg als He-
xen/Hexenmeister angeklagt. Abgesehen von wenigen Ausnahmen handelte es sich um
Personen, die mindestens 60 Jahre alt waren, SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der He-
xenverfolgungen in Graubiinden, S. 50.

Thrina Chatz wurde auf einem Schlitten, das ein Paar Ochsen zog, von Rueun nach Wal-
tensburg gebracht (wahrscheinlich hatte sie nicht mehr die Kraft zu gehen!).

Der «Hexenhammer», der 1486 erschien, beschéftigte sich im ersten Teil mit der Ver-
wandlung in Tiere: «10. Ob sich die Hexen mit den Menschen zu schaffen machen, in-
dem sie sich durch Gaukelkunst in Tiergestalten verwandeln», JAKOB SPRENGER und
HEINRICH INSTITORIS: Der Hexenhammer (Malleus maleficarum), 3. Auflage Miinchen
1985, S. 145-147.

(8]

117



4.5.1. Die (schwarze) Katze

Die Vorstellung von der schwarzen Katze als Begleittier oder Verkérpe-
rung der Hexe bildete sich im Spatmittelalter aus. Der englische Kleriker
Gervasius von Tilbury (um 1152 bis nach 1220) erwidhnt Frauen, die sich
nachts in Katzen verwandeln. Wenn sie auf ihren Streifziigen verwundet
werden, sieht man die Verletzungen am nédchsten Morgen an ihrem
menschlichen K(jrper.1 Aufgrund der jahrhundertelangen gemeinsamen
Déamonisierung von Katzen und Frauen — beide gelten als liistern und ver-
schlagen — treten Katzenhexen auch in Bilindner Hexenprozessen héufig
auf.

Im Protokoll tiber Urschla Delbin von Schluein bezeugte Fida M. Lizi,
dass sie vor einem Jahr ihre kranke Tante zwischen Tag und Nacht be-
sucht habe. Zwei schwarze Katzen hétten sie von ithrem Haus bis an das
Haus ihrer Tante begleitet. Auf dem Heimweg seien die Katzen wieder an
ihrer Seite gewesen. Plotzlich verschwanden die Tiere, und Urschla Del-
bin sei mit noch einer Frau «vor ihr fenster gstanden». Die beiden Frauen
behaupteten, dass sie die Schwester von Fida besuchen wollten. «Und
hiemit eine der gassen auff, die ander der gassen ab gangen».” Unter den
erhaltenen Indizien gegen Urschla Delbin hatte der Gerichtsschreiber no-
tiert, dass Urschla in eine schwarze Katze verwandelt gewesen sein soll!’
Wahrscheinlich vermuteten Fida M.Lizi und die Behorden auch, dass die
Hexe Urschla die Tante von Fida in Gestalt einer Katze heimgesucht und
krank gemacht habe.

In drei Protokollen der Gruob der Jahre 1699 und 1700 geht es um die
Aussagen gegen Martin Jon Martin Nut von Castrisch und seine Tochter
Menga. Die Zeugen gegen Martin sagten aus, dass sie in seinem Hof einen
grossen Larm (gschrei) gehort hédtten: Dieser Ldrm sei von Katzen, ande-
ren Tieren und Kindern verursacht worden. Und als Martin Chispar mit
drei anderen Personen in seinem Hof iiber Martin Jon Martin Nut sprach,
seil eine «bdse» Katze, die sie kaum vertreiben konnten, in das Haus des
Hexenmeisters verschwunden. In diesem Fall fiihrte das Geschwitz iiber
andere dazu, dass der Hexenmeister in Gestalt einer Katze anwesend war.

' Enzyklopidie des Mirchens, 7. Bd., Sp. 1102f. (Art. Katze von IRMELA ROSCHMANN-
STELTENKAMP).

* Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 11. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 15 S. 227.

? Ebenda, Indiz «Soll in ein schwarze kazen verwandlet gsin sein(...).»

118



Ein anderer Grund, dass Tiere zu einer bestimmten Zeit auftauchen
konnten, war ein Streit. Nachdem Jeri Banadeg von Castrisch «wegen
auffbaung dell hauses» mit Martin Jon Martin Nut gestritten hatte, beli-
stigten ihn Elstern und Katzen:

«In der gassen habe er mit einer pistolen auff die katzen also wollen schiesen,
habe die pistolen nit wollen laB gahn (...).»'

Fast wortwortlich gleichen sich die Zeugenaussagen betreffend Verwand-
lung in Katzen im Fall der Tochter von Martin, Menga Jon Martin Nut.”
Die Zeugen sind bei Vater und Tochter dieselben: Jeri Banadeg, Josch
Balzer Josch, Barbla Casanova, Christ und Jon Riedi. Die Katzen waren in
einem bestimmten Augenblick zur Stelle: Wenn die Zeugen {iber Martin
und Menga schwitzten oder wenn Jeri Banadeg mit ihnen stritt. Die Katze
symbolisiert hier das Gewissen, das ein unrechtes Verhalten in Erinnerung
ruft. Die Zeugenaussagen sollten allerdings nicht nur das Gewissen beru-
higen. Martin und Menga Jon Martin Nut wurden des Hexenwerks be-
schuldigt, um sie «legal» aus dem Weg rdumen zu kdénnen. Moglich ist
auch, dass es sich bei der Familie von Jon Martin Nut um unbeliebte
Nachbarn handelte, die man loswerden wollte. Fremde Zuziiger waren
nicht willkommen, wie Peter Liver bemerkt hat: «Uberall schlossen sich
im 16. und 17. Jahrhundert die Nachbarschaften gegeneinander ab; dem
fremden Zuziiger wurde kaum der zur Existenz unbedingt notwendige
Anteil an den gemeinen Nutzungen eingerdumt. Der Erwerb von Grundei-
gentum wurde fiir alle Fremden erschwert, wenn nicht verunmaéglicht.»’

Auch Urschla und Barbla Jeri Josch Pitschen scheinen den Bewohnern
von Castrisch im Wege gewesen zu sein. Die beiden Schwestern waren
dort verheiratet. Urschla hatte dem Gericht empfohlen, zwei Zeugen, die
mit ihr im Streit lagen, nicht zu vernehmen. Das Gericht wies dieses Be-
gehren ab.

Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Obersaxen, Urschla
Wagauw, war eine Frau, die aus einer romanischen Gemeinde zugezogen
war. Als sie einmal krank war, soll sie mit einer Nachbarin romanisch ge-
sprochen haben, was diese nicht verstand:

Gruob 1699, Martin J.M.Nut von Castrisch, 1., 2., 8., 9.,12. und 13. Zeugenaussage.

Gruob 1699, Menga J.M.Nut von Castrisch, 2.,3.,4., 8. und 14. Zeugenaussage.

Liver: Zur Rechts- und Wirtschaftsgeschichte des Heinzenbergs im 15., 16. und 17. Jahr-
hundert, S. 38.

L o -

119



«(...) und do hat Urschla mit ihre selb} in welsch brumblet, dall die Meinga
sey nit hat keinen versthein (verstehen), dan sey hat niit weilsch kheineny.'

Ungefidhr 30 Zeugen sagten gegen Urschla Wagauw aus (die Akten sind
unvollstdndig tiberliefert). Menga nahm die Ereignisse mit den Katzen
offenbar nicht sehr ernst:

«In verhérung der kundschaften und meldung, wie die katzen den Jeri ange-
fochten, habe die Menga vor eine ehrsame oberkeit gelachet.»’

Diese Frau hatte den Mut, «vor eine ehrsame oberkeit» zu lachen. Diese
Reaktion wurde ihr wohl zusétzlich zu den anderen schweren Vorwiirfen
angelastet.

Abschliessend seien noch zwei Beispiele aus Castrisch erwéhnt, die von
Katzen handeln. Als ein Ehepaar eines Abends im Bett {iber Christina Lo-
reng Balzer plauderte, wurde es von einer Katze heimgesucht.” Lginard
Riedi wurde eine Zeitlang von einer Katze verfolgt, bis diese in das Haus
der Urschla Jeri Josch Pitschen entwich.”

Wie wir bereits oben im Prozess gegen Martin Jon Martin Nut erfahren
haben, war es offenbar nicht immer leicht, zwischen dem Lirm der Katzen
und demjenigen der Kinder zu unterscheiden:

Im Haus der Barbla Schwizere von Pitasch «habe e3 oftermahlen (...)
unnatiirliche geschrei gethon, alB kazen und kinderen».’

4.5.2. Die Elster

Eine dhnliche Rolle wie die Katze spielt ein Vogel, die Elster (dgerste), in
den Zeugenaussagen der Gruob. Als zwei Ménner, die einmal vor acht
Jahren wihrend des Sommers im Stall lagen, tiber Onna Tokin von Flond
sprachen,

Obersaxen 1652, Urschla Wagauw, Zeugenaussage von Meinga Weiss. Vgl. Anhang Nr.
12a S. 208.

Gruob 1699, Menga J.M.Nut von Castrisch, Bemerkung des Protokollanten (nach den
Zeugenaussagen).

Gruob 1700, C.L.Balzer von Castrisch, 4. und 5. Indiz. Zu diesen Indizien gibt es keine
Zeugenaussagen.

Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch, Zeugenaussagen.

3 Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 3.Indiz.

120



«seige unversehenf ein dgersten nebend sie auf dem then (Tenne) komen, alf3
ef3 miternacht war, und laut geschrauen, darauff der Jon Jelli gesagt: Gott be-
hiite unf3, und die deke tiber sich zogen (...)».

Madleina Risch Silvester berichtete, dass eine Elster in den Stall her-
eingeflogen sei, als sie und eine andere Frau den Karren von Onna nehmen
wollten. Die Schwester von Madleina meldete dem Gericht folgendes:

«DaB vor etlichen jahren sie mit zwei weiberen in Fanzaneren gewesen und
daB gegen abendliithen und habind geredt von der Onna, (...) Da habe eine
under ithnen gesagt: Wal} gilt, sie ist bald do und lost (hort zu) (...). Da seige
ein dgersten ein tanen aufgesprungen und wiist geschrauen.»

Das schlechte Gewissen erinnerte die drei Frauen in Gestalt einer Elster
an ihr Unrecht! Der Verdacht der drei Frauen wurde noch dadurch besti-
tigt, weil Onna ithnen am néchsten Tag sagen konnte, dass liber sie ge-
schwitzt worden sei.'

Barbla Jon Donau von Laax wusste, wer an einem Abend in der Stube
des Christ Jon da Cumbel gewesen war. Christ folgerte, dass sie sich in die
Elster verwandelt habe, die an jenem Abend um zwdlf Uhr nachts auf den
Fenstersims flog.” Die Hexe Barbla hatte das Privatleben des Christ Jon da
Cumbel gestort, weil sie weitererzdhlte, wer zu Besuch bei ihm weilte.
Vielleicht sollte dieser Besuch geheim blieben! Die Elster lieferte mit ih-
rem Erscheinen den Grund fiir die gewiinschte Anklage.

Nach einem Streit zwischen Ankldgern und Angeklagten konnte das
Vieh zugrunde gehen, oder es war moglich, dass Katzen und Elstern ihr
Unwesen trieben. Dies wurde oft als Rache- und Einschiichterungsaktio-
nen der Hexen und Hexer empfunden. Der Sohn von Catharina Christ To-
masch von Silgin war mit einem Mann in Streit geraten. Catharina drohte
dem Mann, sie wolle «schon ein bringen oder erwenden (...)». Ein paar
Monate spiter bemerkte er «ein grof3 schupen dgersten uff ein 6hrlin ge-
west, allwan dan ein sh. kuo ausB dem weeg gefallen (...) do hat er metz-
gen miiessen (.m0

Das néchste Beispiel tiber Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg und
ihre Enkelin Barbla Christ Waulser bringt zum Ausdruck, wie der He-

Gruob 1699/1700, Onna Tokin von Flond, Zeugenaussagen.
Laax 1657, B.J.Donau von Laax, 2. Zeugenaussage.
Lugnez (ohne Datum/event. 1699), C.C.Tomasch von Silgin, 1. Zeugenaussage.

Wt —

121



xenglaube das Denken kanalisierte. Der Weibel Joss von Waltensburg und
sein Sohn méhten:

«Aldo seye dz weib mit sein enigkhliche Barbla nebent ihnen aull und in gan-
gen 3 oder 4 mal, und der sohn zum vatter gesagt: Warumb gechen die so offt
in und aul}. Der vater gesagt: Sy wolten wol so baldt fliechen und mégen nit.
Inn demme sint 2 agerst in die mada (Mahd) khomen (...) und er Jos gesagt:
Hay wirff dein sédgetze (Sense), und er habe die segetze geworffen. Die eine
seige hinweg flogen, die ander vermeint er, dz er habe troffen (...) Uber ein
weil seige dz weib sammbt meidtly khommen zu ihnen, weil sy haben morgen
gessen, in demme habe der Joff wollen ein wenig brot geben, hat sy nit wollen
nemmen und gesagt: Ich hab brot gnug. Er Jof} ihren anschawen hat, ist sey
gantz blutig gsin und 2 kratz ann der stirnen gehabt (...).»"

Thrina erklirte dann dem Weibel, ihre Enkelin hitte ihr einen Stein an
die Stirn geworfen. Der Weibel kombinierte anders: Sein Sohn hatte die
Elster, d.h. die Thrina, getroffen, darum blutete sie jetzt! Auch hier flogen
die Vogel herbei, als der Weibel {iber Thrina schwitzte, d.h. als er eine
bosartige Bemerkung {iber sie und ihre Enkelin machte. Wollte Joss da-
nach mit «ein wenig brot» sein Gewissen beruhigen? Thrina Joss Jon Ping
nahm es aber nicht. Somit konnte der Weibel seine moralische Schuld
nicht begleichen.

Wenn Elstern sich in der Nidhe eines Menschen aufhielten, konnte nur
Hexerei im Spiel sein. Der Siackelmeister Jeri hatte im Morgengrauen be-
obachtet, wie vier Elstern unter das Dach von Martin Jon Martin Nut von
Castrisch flogen und nicht mehr auftauchten.’

Nicht nur die Hexen flogen in Gestalt von Vogeln umher, auch der Teu-
fel selbst konnte es tun. Als ein Rabe sich auf den Ast eines Baumes ge-
setzt hatte, rief eine «ehrliche» (so schrieb der Aktuar) Frau einer Tochter
von Brida Jon Chasper von Rueun zu: «Luag der butz (der Teufel) khomt
und wirt dich nehmen (...).»3 Die Frau hatte sich vielleicht einen Scherz
erlaubt, um das Méddchen zu erschrecken. Indem die Frau ihre Aussage zu
Protokoll gab, belastete sie die Mutter des Mddchens, Brida Jon Chasper.
Die Behorden vermuteten, dass Hexenwerk im Spiel sei.

' Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 214.

2 Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 4. Zeugenaussage.

i Waltensburg 1652, B.J.Chasper von Rueun, 5. Zeugenaussage. Vgl. die Zeugenaussage
von Ammann Melcher Allig: Der Teufel sei ihm in der Gestalt einer Elster erschienen,
versicherte Urschla Wagauw, Obersaxen 1652,

122



Regla Conzin von Waltensburg lenkte durch ihr auffélliges Verhalten
den Verdacht, mit Hexerei in Verbindung zu stehen, auf sich. Thrina Ga-
briel bezeugte im Jahre 1718, dass Regla

«umb taglohn geholffen, den krautgarten auf3 jeten (...), sachen sie zwey dger-
sten auf den zaun hin und her springen und kreyende, da habe die Regla ge-
sagt: Jesus ich darf da nicht sein, wan dz also thut, ihr dochter Anna solle mit
steinen hinweg jagen (...)».

Anna, die Tochter von Thrina Gabriel, bestdtigte die Aussage ihrer
Mutter und fiigte hinzu, dass Regla gesagt habe: «Jag die hexB hinweg.»'
Regla dngstigte sich vor den Elstern und weigerte sich, weiterhin im
Krautgarten zu arbeiten. Zudem hatte sie auch vor Katzen Angst. So soll
sie sich vor einer «leidigen» Katze, die in ithrer Stube gewesen war, ge-
fiirchtet haben.

Dieses Beispiel zeigt, dass Menschen noch anfangs 18. Jahrhundert
daran glaubten, dass Hexen sich in Tiere verwandeln kénnen.

4.5.3. Andere Tiere: Ziegen, Hunde und Fiichse

Es iiberrascht uns auf den ersten Blick, dass die Ziege, die «Milchkuhy der
Kleinbauern, mit Hexenwerk in Verbindung gebracht wurde. Die Ddmoni-
sierung der Ziege und des Bockes beruht jedoch auf einer jahrhundertelan-
gen theologischen Tradition. Nach der Bibelstelle Matth. 25,32ff. wird
Christus beim Weltgericht die Menschen in gute und bése scheiden wie
der Hirte die Bocke von den Schafen. In der frithchristlichen Kunst wer-
den die Stinder als Bocke dargestellt. Seit Isidor von Sevilla gilt die Ziege
als «animal lascivump, als liisternes Tier. Auf romanischen Kapitellen des
12. Jahrhhunderts reiten Frauen und Minner, «geile» Siinder, nackt auf
Ziegenbscken.” Wie wir wissen, wird bereits in der Démonologie des
Spatmittelalters Hure mit Hexe gleichgesetzt; so wundert es nicht, dass auf
dem Titelblatt von Bartholomédus Anhorns «Magiologia» eine «Unholdin»
dargestellt ist, die auf einem Ziegenbock zum Hexensabbat reitet.

' Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, 1. und 2. Zeugenaussage.
2 Lexikon des Mittelalters, Bd. 2, Sp. 303f.; (Art. Bock von D. Kocks); Lexikon der
christlichen lkonographie, Bd. 1, S. 315 (Art. Bock von L. WEHRHAHN-STAUCH).

123



Die Frau von Jacob Bartolome erzéhlte, dass zwei Geissen ihre kranke
Tochter besucht héitten:

«So sint der Thrina Chatz 2 geis khommen, und dz ein hinein in die stuben
gangen und iiber dz bet beschawen, daB3 ander bifl zu der stuben thiir und
auch in die stuben beschawen.»

Ein anderes Mal waren die zahmen Tiere der Thrina Chatz von Rueun
auf die Laube geklettert, als eine Magd krank war."

Normalerweise hétte sich der Bergbauer kaum von den Ziegen stéren
lassen. Hier handelte es sich jedoch nicht um gewdhnliche Tiere: Eine
Hexe hatte sich in Ziegengestalt verwandelt, um die Kranken zu plagen.
Die Hexe war natiirlich auch schuld, dass diese Menschen erkrankt waren.

Oft begegneten die Zeugen den Tieren in der Morgen- oder Abend-
ddmmerung und in der Nacht (um zwolf Uhr). Im Prozess gegen Christina
Loreng Balzer erzdhlten zwei Knaben den Behorden ihr schreckliches Er-
lebnis:

«Dal} vor ungefahr 4 oder 5 jahren umb zwdélfen in der nacht zwei knaben in
ein baumgarthen gsin und ein gesprich von der Christina gehalten, habind sie
einer geill gschrei gehort, so fast geschrauwen, und er gesagt: Ghorstu wie
daB schreit. In deme seige eine grose geill mit gar lang haaren wie ein fiillen
uber dem zun gesprungen und umb daB bett, da sie waren.»’

Die Phantasie der beiden Knaben widerpiegelt eine Welt, die sehr stark
von Didmonenfurcht geprégt war.

Jon Michel Caduff gab zu Protokoll, dass Maria Joss Jon Ping in eine
Ziege verwandelt gewesen sein soll. Vor einigen Jahren sah er an einem
Sonntagmorgen eine schwarze Geiss, die «geschwind hinwegging». Kurz
danach traf er Maria. Jon Michel beschloss, diese Frau von nun an nicht
mehr zu griissen:

«Etliche jahr darnach seige er (...) durch den dorff uffgfahren mit ein fuoder
embt (...), seige da ithme die Maria entgegen und noch ein weib persohn (...),
da habe die Maria uff ihn geluoget und ein wenig gelachet, er aber ihren die
huot dz mohl nit abzogen (...).»

! Waltensburg 1652, Thrina Chatz von Rueun, 3. und 4. Zeugenaussage. Vgl. dazu die
einzige Zeugenaussage, die es zu Thrina Stadthalter Risch von Sevgein gibt. Thrina soll
in der Gestalt einer Ziege gesehen worden sein, Laax 1672.

% Gruob 1700, Christina Loreng Balzer von Castrisch, 2. Indiz.

124



Nach dieser Begegnung wurden die Ochsen dermassen unruhig, «dz er
vermeint, er miiese alB zu stuekh gehen lassen (...)»."

Maria Joss Jon Ping war eine freundliche Frau. Als sie Jon Michel Ca-
duff begegnete, ldchelte sie. Der Mann erwiderte die Freundlichkeit nicht.
Die verddchtigten Personen wurden nach und nach kriminalisiert und an
den Rand der Gesellschaft gedriangt. Das Schwert des Henkers schwebte
iber diesen Menschen!

An einer Stelle in den Akten ist von einem Ziegenbock die Rede. Auf
einer Briicke gesellte sich «ein grosser schwartzer bock mit vilem langen
haar» zu Landammann Benedicht Castelberger, Baltzer Fopper von
Schnaus und noch einem Mann. Der Bock begleitete die drei Méinner von
[lanz bis nach Rueun. Unterwegs sprach niemand mit Landammann
Castelberger, der dadurch Verdacht gegen Baltzer Fopper schopfte.”

Schwarze Tiere konnten die Dorfbewohner ebenfalls in Angst verset-
zen, besonders ein schwarzer Hund. Schwarz galt allgemein als Farbe des
Teufels sowie der Holle, und der Jenseitsdimon selber versteckt sich in
der mittelalterlichen Exempelliteratur hinter der Maske des Hundes und
wihlt die Hunde als seine Begleittiere.® Wir kennen bereits das Beispiel,
dass zwei Médnner Anna Conzin als Hexe anklagten, weil sie anstelle von
Anna einen Hund in ihrer Stube entdeckt hatten (Kap. 4.2.2). Thrina Joss
Jon Ping von Waltensburg soll auch fidhig gewesen sein, sich in einen
schwarzen Hund zu verwandeln. Muretzy von Rueun wurde von einem
schwarzen Hund beldstigt. Er warf einen Stein und traf das Tier oberhalb
eines Auges, und dieser Stein hinterliess eine Wunde:

«Hats befundten, dz die Thrina sey der selbig zeit kranckh gewest und an der
stirnen ein ruden gehabt.»4

Ahnliche Schlussfolgerungen wie Muretzy hatte auch der Weibel von
Waltensburg gezogen. Er vermutete, dass sein Sohn eine Elster mit der
Sense getroffen habe, weil Thrina wenig spiter blutete.’

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.

Gruob 1680, Baltzer Fopper von Schnaus, 2. Zeugenaussage.

Enzyklopidie des Mirchens, 6. Bd., Sp. 1327f. (Art. Hund von RUDOLF SCHENDA).
Waltensburg 1652, Thrina J.J. Ping, 12. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 215.
Waltensburg 1652, Thrina J.J.Ping, 3. Zeugenaussage.

L ) [

125



Zur Tochter von Thrina wurde 19 Jahre spiter im Protokoll unter an-
derm notiert:

«Habe einer ein mohl ein schwarzen hundt gesechen, welcher er bald ver-
. ; 1
schwunden, da habe er die Maria gesechen.»

Anna Fichter war itiberzeugt, dass sie Jon Padrut von Rueun

«usserthalb der khirchen mit ein unnatiirliche burdy (Last) ersechen (...) nam-
blich in gstalt ein grof3 schwartz hundt, doch ohne bein und angentz von sei-
ner augen verschwunden (..

In den Akten der Hexenprozesse stossen wir an zwei Stellen auf einen
Fuchs. Thrina Joss Jon Ping konnte nicht nur die Gestalt einer Elster und
eines Hundes, sondern auch die Gestalt eines Fuchses annehmen. Der
Kronzeuge gegen sie, Weibel Joss, hatte beobachtet, wie ein Fuchs «hin-
auf vor des weibs hauB» geschlichen war.’

Als Martin Jon Martin Nut von Castrisch wieder einmal Thema eines
Gespriches war, sei ein Tier, das einem Fuchs glich, im hellen Monden-
schein auf den Hinterfiissen gestanden.”

4.6. Die Vergehen gegen Sittlichkeit und Religion

Gemiss der Hexenlehre der Theologen wurde Hexerei gleichgesetzt mit
dem Abfall vom christlichen Glauben und dem Pakt mit dem Teufel. Seit
dem 16. Jahrhundert versuchte die Kirche mehr und mehr Einfluss auf die
Lebensweise des Volkes auszuiiben. Die katholischen und die reformier-
ten Prediger bemiihten sich um «eine religiose Durchdringung des Alltags
selbst der entlegensten Bergddrfery.’

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.

Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, Zeugenaussagen.

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, 10. Zeugenaussage. Eine Hexe der Ge-
richtsgemeinde Langwies (im Schanfigg), Maria Tschamaun, konnte sich, «indem sie je-
weilen in des Teufels Namen sich auf alle Viere stellte», in Katzen-, Wolfs- und Fuchsge-
stalt verwandeln, SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Grau-
biinden, S. 48.

Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 16. Zeugenaussage.

Die Hexen der Neuzeit. Studien zur Sozialgeschichte eines kulturellen Deutungsmusters,
hrsg. von CLAUDIA HONEGGER, Frankfurt a.M. 1978, S. 109.

126



Das Volk sollte gottestiirchtig leben und die Stinde meiden. Eine vor-
dergriindige Aufgabe der dorflichen Sittenwéachter bestand darin, Ver-
stosse gegen sittlich-religiose Normen der Obrigkeit anzuzeigen.' Das Ziel
der Obrigkeit war es, dass «die fromen von solche schédliche leiith sicher
und abgesondert werden mochten», wie es noch 1718 im Verfahren gegen
Anna dilg Ambrosi von Rueun hiess.

In den erwidhnten Indizien gegen Regla Conzin von Waltensburg, die
sich im gleichen Jahr wegen Hexerei vor Gericht zu verantworten hatte,
heisst es, dass sie «den gebiihrenden respect und gehorsame einer ehrsa-
men oberkait» nicht geleistet habe. Es wurde festgehalten, dass sie

«auf} der gnade gottes gerathen und mit dem satan sich verbunden (...) Man
wolle der justiz gemif ihro den verdienten straf geben, e} seye an leib, leben,
ehr und gut, nach erkentnuf3 def3 rechtenf3, damit die bliimende jugend ein ex-
empel nemen gottesfiirchtig zu leben und dz siindliche leben zu meiden

(...).»3

Die «blithende Jugend» sollte durch die Hexenprozesse abgeschreckt
werden, damit sie nicht dem «siindlichen Leben» verfalle. Unter «Siinde»
verstand die Obrigkeit zum Beispiel Fluchen, Trinken, Tanzen und die
«Hurerei» (vgl. dazu die Sittenmandate).

! Vgl. die Abhandlung von WALTER RUMMEL: Die «Ausrottung des abscheulichen Hexerey
Lasters». Zur Bedeutung populédrer Religiositét in einer dorflichen Hexenverfolgung des
17. Jahrhunderts, in: Volksreligiositdt in der modernen Sozialgeschichte, hrsg. von
WOLFGANG SCHIEDER, Gottingen 1986, S. 51-72. Rummel weist in seiner Studie nach,
dass die Hexenprozesse in Winningen, einem Dorf der Grafschaft Sponheim (zw. Trier
und Mainz), durch eine personliche Kontrollbereitschaft der Dorfbewohner untereinander
gefordert wurden. Diese Kontrollbereitschaft entstand vorwiegend aufgrund der spon-
heimischen Kirchenordnung.

* Waltensburg 1718, Anna dilg Ambrosi von Rueun, S.15.

3 Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, Indizien.

127



4.6.1. Das Fluchen

Das Fluchen galt als Indiz dafiir, dass eine Person nicht «gottesfiirchtigy»
lebte. Jon Padrut von Rueun soll, als er von einem Kirschbaum hinunter
gefallen sei, «schichliche Worte» geredet haben — was soviel bedeutete wie
fluchen. Jon bekannte unter der Folter als erstes, dass er von Jugend auf
seinen Eltern gegeniiber frech und ungehorsam gewesen sei, gefressen und
gesoffen, gestohlen und Hurerei getrieben habe, weiter habe er «ein unnutz
maul gehabt mit schwerhen und fluohen».'

Der Gerichtsschreiber von Safien, Melchior Gartmann, notierte folgen-
des iiber Christen Gartmann, einen alten Mann, der 1658 vor den Hexen-
jdgern geflohen war:

«Zum ersten punckten, wie dz gmdlter Christen Gartmann seit villen jarren
har in siindt, schandt und lasteren iibel verthieft gwesen oder erfunden wor-
den, gestalten wie dass ehr mit schwehern, fluochen, gott lestern und geistli-
che und wiltliche personnen geschméckt und ungebiirlich gescholten (...).»

Weiter wurde Christen beschuldigt, dass er Ehebruch begangen habe.
Deswegen sei er zwar gebiisst und bestraft worden, doch «zuo keiner gu-
ten frucht by ihme habe wiircken und verfachen wellen.»”

Fluchen war ein Bestandteil der Alltagssprache, und davon machten
sowohl die Ménner wie die Frauen Gebrauch. Eine Zeugin wusste zu be-
richten, dass Anna dilg Ambrosi von Rueun einmal «dz verfluchte fuel3»
und ein anderes Mal «die verfluchte hex» gesagt habe.” Als Meingia John
Jacob Josch von Vella gefoltert wurde, erzdhlte sie, dass sie

«ein mohl zu Duigliell gewest umb ein burdy studen, weillen sie zimblich
schwehr geladen, undt wolte auff nemmen, do habe sie geschworen, als balt
sey er (der Teufel) abermohlen erscheinen in gestaltsam wie oben.».!

Waltensburg 1652, J. Padrut von Rueun, 5. Zeugenaussage und 1. Bekenntnis.

Safien 1658, Christen Gartmann von Safien Platz, Indizien.

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 14. Zeugenaussage.

Lugnez 1699, M.J.J. Josch von Vella, 6. Bekenntnis. Nur Fluchen allein fiihrte aber noch
nicht zu einer Festnahme, denn die Zeugin Thrina Christ Lutzi Jacob Lutzi gab (gegen die
Hexe Maria Joss Jon Ping) selber zu Protokoll, dass sie angefangen habe zu «fluochen
und schweren», als das Tiirschloss beschéddigt war; Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von
Waltensburg, Zeugenaussagen.

B R =

128



Das Gleiche widerfuhr Anna Jon Donau von Laax. Als sie fluchte, weil
eine Elster ihr ein Stiick Brot weggeschnappt hatte, tauchte der Teufel auf.
Bis in unsere Tage hinein hat sich das Sprichwort erhalten, dass der Teufel
erscheine, wenn man fluche. Das Fluchen, «das lange Zeit als eine selbst-
verstindliche Ausserungsform des einfachen Volkes gegolten hattex',
wurde nunmehr in Zusammenhang mit Hexerei gebracht.

4.6.2. Das Tanzen

Vom Fluchen und Tanzen ist in den Protokollen selten die Rede. Offenbar
hatten Reformation und Gegenreformation diesen «Ubeln» zum Teil Ein-
halt gebieten konnen. Die Zeugen in den Hexenprozessakten wussten we-
nig von Tdnzen zu berichten. Einer, der oft an Ténzen und an Hengerten
teilnahm, war Christen Detli von Safien Platz. Dies ist der schwerste Vor-
wurf, der in den Indizien gegen ihn erhoben wurde. Brida Jon Chasper von
Rueun soll mit ihren Geschwistern in ihrem Haus mit Knaben gesungen
und getanzt haben.”

Anna Jon Biat von Ilanz habe «aull gwiissen eingelangten indicien (...)
ohne gotesforcht (...) und in mutwill, tanz und dergleichen» getrieben.’

Bei Martin Jon Martin Nut und Christ Mathiu handelte es sich um Tén-
ze in der Nacht. Vielleicht trafen sich einige junge Leute in der Dunkel-
heit, um sich zu vergniigen. Dies musste geheim gehalten werden, denn
gemadss den Sittenmandaten war Tanzen ausdriicklich verboten.

«Hat Christ Castelberger zu einer zeit wacht gehalten, und al3 er bei junker
Anthonis haull gewesen, habe er gehort geigen, und alf3 er zu der brunen ko-
men, seige ein grofl volk dort gewesen, also er ziterend gewichen und under
de3 meister Christ Riedis haul3 komen, habe er zurukh geschauen und gese-
hen viel volk parweill aul3 de3 Martin Jon Martin Nuth hoff komen und gegen
dem brunnen gehen, geschehen umb zwei uhr in der nacht.»*

! RICHARD VAN DULMEN: Volksfrommigkeit und konfessionelles Christentum im 16. und
17. Jahrhundert, in: Volksreligiositdt in der modernen Sozialgeschichte, hrsg. von
WOLFGANG SCHIEDER, Gottingen 1986, S. 24.

. Waltensburg 1653, B.J. Chasper von Rueun, 3. Zeugenaussage.

3 Gruob 1652, A.J. Biat von Ilanz, Indizien.

* Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 3. Indiz/5. Zeugenaussage. Vgl. auch die Zeu-
genaussage von Christ Castelberger gegen Fopper iiber den Ziegenbock (Kap. 4.4.3.).

129



Christ Castelberger vermutete, dass ein Tanz um zwei Uhr in der Nacht
mehr als ein gewdhnlicher Tanz sein miisse, ndmlich ein Hexentanz.' Ob
er getrdumt oder wirklich einen Tanz gesehen hatte, bei dem sich einige
Personen vergniigten, bleibt offen.

Risch Thieni, der ehemalige Knecht von Christ Mathiu, gab zu Proto-
koll, dass Christ «nit just seige». Risch erzdhlte dem Gericht iiber ein Er-
eignis, als er 15 oder 17 Jahre alt gewesen war. Als sie damals im Sommer
auf dem Berg am Heuen waren, habe der Christ ihm als Nachtessen Butter
und Kise mitgegeben. Dann seien er im oberen Stall und Christ im unteren
schlafen gegangen. In der Nacht habe er einen «gigenstrich» gehort. Er sei
erschrocken und habe sich ruhig verhalten. Es sei recht laut zu und her
gegangen, der Stall sei «erschiitlet». Nach diesem Ereignis habe er «ein
argwon (...) auff dem Christ gefasset, (...) allein gesehen habe er nit».’

Die Beziehung zwischen Christ Mathiu und seinem ehemaligen Knecht
war nicht mehr gut. Wéhrend der Hexenverfolgung entluden sich solche
Spannungen und fiihrten zu Anklagen — und nicht selten standen Ange-
klagte und Ankldger in einem Dienstverhéltnis zueinander.

Uberdies sehen wir aus diesen und dhnlichen Beispielen, dass ein Berg-
bauer gar nicht versuchte, sich ein klares Bild von einer solchen Situation
zu verschaffen. Er hatte Angst vor dem Unbekannten, Angst vor allem,
was in der Dunkelheit’ auf ihn lauerte.

' Vgl. dazu MEILI: Hexen in Wasterkingen, S. 84: «Dass dieses Tanzen als ,teuflisch® be-
zeichnet wird, hat indirekt mit dem Hexensabbat zu tun, da im Zirich (und in Graubiin-
den, d. Verf.) des 17. Jahrhunderts grundsétzlich jedes Tanzen vom Teufel kommt.»

2 Gruob 1700, C. Matthieu von Castrisch, Zeugenaussagen.

i Vgl. DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 1, S. 125-139: «Die Angst vor der Dunkel-
heit.»

130



4.6.3. Die «Hurerei»

Als schweres Vergehen gegen die Normen der Sittlichkeit galt die «Hure-
rein. In den Hexenprozessakten wird von Hurerei gesprochen, wenn eine
Frau ein Verhiltnis mit einem Mann gehabt haben soll, wobei der Begriff
selber nicht ndher umschrieben wird. Eine (enge) freundschaftschaftliche
Beziehung konnte vor der Dorfgemeinschaft nicht verheimlicht werden,
jedenfalls nicht ldngerfristig. Hure und Hexe sind also austauschbare Be-
griffe, wie auch Félle aus der Gerichtsgemeinde Langwies beweisen.' Die-
ses Frauenbild findet sich bereits im Hexenhammer systematisch ausgear-
beitet und besiegelt.” Eine voreheliche oder aussereheliche Beziehung
wurde wihrend der Hexenverfolgung fast ausnahmslos mit aller Hérte be-
straft, ndmlich mit dem Tod. Anna dilg Ambrosi von Rueun verteidigte
sich mit der Bemerkung, sie sei weder Hure noch Hexe.’

Ihre Dorfgenossin Barbla Jon Chasper wurde 1652 gefangengenommen,
weil sie seit ihrer Kindheit eine boshafte Person gewesen sein soll. Sie ge-
riet in den Verdacht, eine Hexe zu sein und wurde auch als Hexe be-
schimpft («und sie desses nie entschuldiget»). Ausserdem wiirde sie steh-
len und trinken. Das Schlimmste aber war, dass Barbla

«in seinen (ihren) jungen tagen mit anderen thichteren sodimiischen (...)*
(begangen hatte) (...). Hat, wil sey ist ledig gsein, hurery treiben mit einer
jung gsell (...) die ehe prochen (...) mit 2 geistlichen persohnen (...) und ein
weiter weltlich, es seige in der gemeindt oder ausserthalb.»

' 1660 befasste sich das Gericht in Langwies mit drei Briidern und zwei Frauen, denen
Vergehen gegen die Sittlichkeit vorgeworfen wurden. Die fiinf Personen wurden hinge-
richtet. SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen, S.45ff.
Grundsitzliches in: HANS-JORG NESNER: «Hexenbulle» (1484) und «Hexenhammer»
(1487), in: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von GEORG SCHWAIGER, Miinchen
1987, S. 85-102, insbesondere S. 92f., und HELMUT BRACKERT: Zur Sexualisierung des
Hexenmusters in der Frithen Neuzeit, in: Ordnung und Lust. Bilder von Liebe, Ehe und
Sexualitdt in Spatmittelalter und Frither Neuzeit, hrsg. von HANS-JURGEN BACHORSKI,
Trier 1991, S. 337-358.

2 Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 1. Verhor.

Der Begriff «sodimiischen» (Sodomie) bedeutete im Mittelalter gleichgeschlechtliche
Liebe. Verkehr mit Tieren hiess: «Sodomia cum bestialitate». Risch Hazies (kein Hexen-
meister) wurde wegen Sodomia cum bestialitate verbannt (nach der Abschrift von 1828).
Thieny Marty Flury bekannte unter der Folter, dass er mit Tieren zu tun gehabt habe,
Lugnez 1699, T.M.Flury von Vrin, 4., 5. und 6. Bekenntnis.

(S

131



Ein Geistlicher, der Kapuzinerpater Domeni, hatte diese Aussage zu
Protokoll gegeben.' Er stellt der Obrigkeit zu Rueun ein Ultimatum: Ent-
weder werde dieses «boBhaftige weib» aus ihrer Nachbarschaft genom-
men, oder er verlasse die Pfarrei.” Barbla Jon Chasper konnte sich nicht zu
diesen Vorwiirfen dussern. Der Kapuziner seinerseits musste keine nédhe-
ren Angaben machen, was er mit dem Vorwurf, Barbla habe «die Ehe mit
geistlichen und weltlichen Personen gebrochen», konkret gemeint hatte.
Offenbar zédhlte das Vergehen, dass «geistliche und weltliche Personen»
mitschuldig sein konnten, fiir die Richter nichts. Auffallend am Fall der
Barbla Jon Chasper ist, dass sie in ihrem Bekenntnis nur die obengenann-
ten Vergehen bestdtigen musste. Barbla wurde als Hexe hingerichtet, ob-
wohl sie nicht den Teufelspakt und den Hexentanz (dies waren ja die Be-
standteile der Hexenlehre, siche Kap 5.2.) gestand — oder anscheinend
nicht gestehen musste! Mit anderen Worten: Eine «Hure» wurde als Hexe
zum Tode verurteilt, weil aussereheliche Sexualitit als teuflische Perver-
sion der christlichen Ehe gewertet wurde.

Die Geistlichen bekdmpften vermeintliche Zauberei und Hexerei nicht
nur in Predigten und durch Exorzismus, sondern wirkten auch aktiv an der
Hexenverfolgung mit wie der Kapuziner in Rueun. Maria Joss Jon Ping
von Waltensburg beklagte sich, dass der Pfarrer Johann «so vil von hexen
werckh prediget», es gebe wohl auch andere Siinden!” Dieses dauernde
Predigen der Geistlichkeit tiber Hexenwerk bewirkte, dass das Kirchen-
volk sich in dieser Sparte bestens auskannte. Der Geistliche Johann Gene-
lin soll 1676 Maria Zipert von Schlans eine Hexe genannt haben.*

Mengia Fritli Pitschen von Andiast bekannte, dass sie

«von jugendt uff ein siindiger mensch gewessen, habe etlicher jahren mit ei-
nem mann huori getriben und wenig mohl von dem selbigen man theil ge-
habt, dan er habe etliche mohlen mit einer gluffen (Stecknadel) oder ein rinkh
sie thuon wichen, seige auch nie mahlen schwanger worden, habe wol ein

Pater Domeni war zwischen 1628 und 1644 in Rueun als Geistlicher tdtig, WILLI: Die
Kapuziner-Mission in Romanisch Biinden, S. 79ff.

Waltensburg 1652, Barbla Jon Chasper von Rueun, Protokoll.

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, 1. und 5. Indiz. und 12. Zeugenaus-
sage. - Zum Predigen der Geistlichen tiber Hexerei vgl. ELFRIEDE MOSER-RATH: Pre-
digtmérlein der Barockzeit. Exempel, Sage, Schwank und Fabel in geistlichen Quellen
des oberdeutschen Raumes, Berlin 1964 (Sach- und Motivregister, S. 540: 29 Belege!).
MULLER: Zum biindnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, S. 36.

132



mohl oder zwey breli ingenommen, aber seige notig nit schwanger gewes-
1
seny.

Eine grosse Siinde, die Mengia beging, war, dass sie auch «huri began-
geny» (wie es in den Indizien heisst). Damit lieferte sie der Obrigkeit einen
entscheidenden Grund, gegen sie vorzugehen. Gegen sie als Hexe und
nicht auch gegen den Mann, der ihre Leibesfrucht abtreiben wollte! Men-
gia lebte mit Schuldgefiihlen: mit dem schlechten Gewissen, dass sie ein
siindiger Mensch sei, weil sie versucht hatte abzutreiben. Abtreibung galt
aus kirchlicher Sicht als Verstoss gegen das filinfte Gebot, also als Kinds-
mord, und somit als schwere Siinde.?

Uber Barbla Claudi von Ilanz steht geschrieben:

«Habe sie im neunten jar ihres alters die huorei angefangen, gar junge knaben

an sich zogen, mit gewachsnen knaben gmeinschaft gehabt, mit etlichen ma-

nen so verheuratet die ehebruch getan unnd letstlich die blutschand began-
3

gen.»

Die «Ehe brechen» hiess demnach: eine Beziehung mit einem verheira-
teten Mann zu haben. Barbla Claudi und Barbla Jon Chasper waren wahr-
scheinlich nicht verheiratet. Barbla Claudi zeigte in ihrem Gestidndnis
25(!) Miénner an, die mit ihr die Ehe gebrochen, Hurerei getrieben oder
sonst « zu tun» gehabt hitten. Diesen Médnnern wurden Geldstrafen aufer-
legt.

Neun Jahre nach Barbla Claudi standen in Ilanz wieder zwei Frauen vor
Gericht, die unter anderem Hurerei getrieben haben sollen: Dorothe des
Meisters Claus von Ilanz und Menga Duff von Falera. Dorothe, die von
ihrem Sohn und einigen Mannern aus dem Gefingnis befreit worden war,
wurde im Januar 1661 in Abwesenheit verurteilt und verbannt. Uber Men-
ga notierte der Gerichtsschreiber folgendes: Sie sei «von jugend auf in
bosem gschrei gewesen, huorei, ehebruch, dieberei, bluotschand, hexerei
halben». Uber beide Frauen sind nur Indizien vorhanden.” Es gibt keine

Waltensburg 1672, M.F. Pitschen von Andiast, 1.Bekenntnis.

Enzyklopédie des Marchens, 3. Bd., Sp. 378 (Art. Dekalog von DIETER HARMENING).
Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 2. Indiz und Bekenntnis. Jon Flurin da Villa in Ilanz
z.B. hatte mit Barbla «Hurerei, Ehebruch und Blutschande» getrieben. Vgl. die Begriffe
«Hurerei» und «Sodomie», die im 17. Jh. eine andere Bedeutung hatten.

Gruob 1661, Indizien zu D. Claus von llanz und M. Duff von Falera.

LN —

B~

155



Zeugenaussagen, und ein Urteil iiber Menga Duff fehlt (méglicherweise
war sie auch geflohen).

Zwei Hexen der Gerichtsgemeinde Gruob, Maria Jon Padrut von Luven
und Trina Birtin von Ilanz, konnten im Jahre 1700 «nur» der Hurerei, nicht
der Hexerei, schuldig gesprochen werden. Sie wurden beide verbannt
(Maria fiir vier, Trina fiir ein Jahr).'

Im Zusammenhang mit diesen sittlichen Vergehen steht das offene Tra-
gen des Haares. Aufgelostes Haar konnte die Sinnlichkeit wecken. Die
Minner durften nicht «verzaubert» werden! Willy dilg Josch entdeckte
Mengia Jon Calluster von Siat in einer Alp «mit der stuchen (Kopftuch)
umb den lenden und dz hor alB durch den rukhen hinaby.’

Urschla Hans Plasch von Tersnaus wurde beobachtet, wie sie, von
Cumbel kommend, «im Furter tobell huoben (Haube) und stuchen abgezo-
gen und daB haupt in dz wasser gestossen und sich gewaschen».’ Eine
Frau mit aufgeldstem Haar konnte in Verbindung mit Hexerei gebracht
werden. Nach dem Hexenhammer, dessen Autoren sich auf dltere ddmo-
nologische Traktate stiitzten, wurden Frauen mit schonem, «verfiihreri-
schem» Haar leichte Opfer von «Incubi», «aufliegenden» Didmonen in
Mannesgestalt.” Im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit wurden Hexen
oft auf Bildern und Zeichnungen als Frauen mit offenem Haar dargestellt!
Anna Jon Donau von Laax beschrieb ihren Flug zu den Hexentdnzen mit
den Worten:

«Seige sy vom bosen geist aul dem fenster hinauf tragen worden einel3 molf3
ohne fiirschof}, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit auBBgespraiteten
haar.»’

Wenn Anna dies selber beschreibt, kénnen wir annehmen, dass das Volk
sich ein Bild von einer Hexe mit offenem (unordentlichem!) Haar
machen konnte. Das néchste Beispiel deutet in diese Richtung: Eine Frau

Gruob 1700, Urteil iiber M.J. Padrut von Luven (?) und Trina Birtin von Ilanz.
Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat 1. Zeugenaussage.

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen. Uber die Sinnlichkeit siche
HANS PETER DUERR: Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation,
Frankfurt a.M. 1984, S. 73-100: «Die Verteufelung der Sinne, vornehmlich der weibli-
cheny, bes. S. 95fT.

Hexenhammer, S. 117.

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

Wk —

134



trat als Zeugin gegen die obengenannte Urschla Hans Plasch auf. Sie hatte
Urschla einmal «ertabt, dz sie die hor ungestaltet hette».'

Zum Schluss wollen wir auf den Prozess gegen Thrina Gartmann von
Camana in Safien eingehen — ein Prozess, der mit einem aussergewdhnli-
chen Urteil endete!

Laut den Indizien vom 22. Februar 1697 soll Cathrina Gartmann Ehe-
bruch, Hurerei, Blutschande und kleinere Diebstdhle begangen haben. Im
zweiten Indiz steht folgendes:

«Hat sy sich in ihrer jugend oder ledigem stand der gestalten unkiisch gehal-
ten, dafl sy mit einem eheman, so zur selbigen zeit sein ehelich weib hate, die
hury getriben und ein bankert” erziiget, welcher eheman ihro in der verwant-
schaft war ein halben grat ndher alf3 zum driten. Und hiemit gréblich gestin-
diget wider gottliche und weltliche gesatz, el seige mit huri, ehebruch und
blutschenderi, umb welche fehler obige Thrina anno 1666 von einer ehrs.
oberkeit ist gebuset mit starcker wahrnung und vermahnung sich inBkiinftige
in solchem und anderen iiblen behutsamer zu verhalten. (...).»"

Cathrina Gartmann schlug diese Warnung in den Wind. Sie liebte die-
sen Mann weiterhin und wurde wieder schwanger. Die Obrigkeit biisste
sie mit dem «Fussfall», d.h. die Frau musste in der Kirche abseits der an-
deren Gottesdienstbesucher knien. 1669 liess sich Cathrina in Wartau mit
ihrem Freund «einsegnen». Weiter wurde unter den Indizien festgehalten,
dass sie bereits 1659 und dann 1696 von einer hingerichteten Person als
Hexe denunziert worden sei. Nachdem die Behorden Christen Detli gefan-
genommen hatten, floh Cathrina («uf ein mal dem land die fersenen ge-
kehrt und den fliichtigen fuof3 gesetz»). Sie kehrte jedoch wieder heim.
Einige Freunde setzten sich fiir sie vor den Behdrden ein. Ein Mann zeug-
te, dass er sie befragt habe, «aber sei mache sich gute, sei habe gute ge-
wiisne (Gewissen). Etwall mochte sei gefelt haben mit threm man, aber
Kind habe sei keine verderbt.» Trotzdem wurde Cathrina Gartmann am 15.
Juli 1698 ins Gefingnis gesetzt und gefoltert. Sie verteidigte sich mit den
Worten, dass sie weder Hexerei noch Hurerei betrieben habe und mit kei-
nem Mann ausser ihrem Ehemann jemals zusammen gewesen sei. Der
Scharfrichter zwang sie unter der Folter, einige Namen von Ménnern zu

' Lugnez 1673, Urschla H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.
? Bankert = uneheliches Kind.
3 Safien 1679, Thrina Gartmann von Camana, 4. Indiz. Vgl. Anhang Nr. 16 S. 231.

135



nennen, mit denen sie «hury getriben» habe. Dann wurde nach einem He-
xenmal gesucht und ein «schwartzel3 dupfli uf dem rugen» gefunden. Am
27 Juli verlas die Obrigkeit zu Safien die «bekanten slinden und miseta-
ten» von Cathrina in der Offentlichkeit. Das Urteil lautete, dass der
Scharfrichter ihr den kleinen Finger der linken Hand abhauen und «dar-
nach zu beziichtigung ihro siinden sol sei an dz halsseisen oder brangen
(Pranger) gestelt werden und sei ein stund da lasen stechen (...)». Sollte
dies nichts niitzen, wiirde die Obrigkeit auch in Zukunft weitere Vorkeh-
rungen treffen. Uberdies bestimmten die Richter, dass Cathrina die Kosten
des Prozess tragen solle. Der Vogt und einige Freunde baten um Nach-
sicht, und schliesslich wurde der Frau der Finger nicht abgehauen.

Dieses Urteil ist eine einzigartige Ausnahme unter den Hexenprozessen
der Surselva. Offenbar gab es unter den Richtern am Ende des 17. Jahr-
hunderts auch Leute, die Milde walten liessen.

4.6.4. Das Verhéltnis der Hexe zur Kirche

Hexen oder ein Hexenmeister verrieten sich oft in ithrem auffilligen Be-
nehmen gegeniiber den kirchlichen Vorschriften und Einrichtungen.

Christen Gartmann von Safien Platz hatte iber das Abendmahl geli-
stert:

«Ist beziiget durch oberkheitliche person, dz der Christen Gartmann
schmichlich wider dz heilige nachtmal geret habe dergestalten, wie dz ehr le-
sterlich gesagt, ehr welle dz bitzli bitzli brot dem geistlichen sélber lassen.»’

Auch noch vierzig Jahre spiter wurde Vergehen gegen die kirchlichen
Vorschriften streng geahndet. Thrina Gartmann von Camana in Safien
musste sich folgendes vorwerfen lassen:

« Erstlich dal sy mit wunderlichen gebidrden gewohnlich in besuchung def
hl. wort gottel} instelle, el3 seige eintweders zu spat oder ehe dan daf} die ver-
richtung def hl. wort gotte3 oder dall gesang vollendet, vor anderen ehrlichen
ll'ithenzuB der kirchen gegangen und also verachtlicher weill daf3 selbige visi-
tiert..»

! Safien 1658, Christen Gartmann von Safien Platz, 2. Zeugenaussage.
% Safien 1697, Cathrina Gartmann von Camana, 1.Indiz. Vgl. Anhang Nr, 16 S. 230f.

136



Uber Martin Jon Martin Nut von Castrisch notierte der Gerichtsschrei-
ber als erstes, «dass er nit beten kann».' Im ersten Indiz wider Barbla
Claudi wurde hervorgehoben, dass sie «sich ungehorsam ingestelt, in dem
sie die kirchen nit besuocht unnd andere gute sachen abgewichen (...)».
Barbla soll gegeniiber den «nehsten vetern», dem Dekan und der «ehrsa-
men Obrigkeit» ungehorsam gewesen sein.” Ahnliche Indizien wurden ge-
gen Nesa Sallaman von Waltensburg ins Feld gefiihrt. Sie sei von Jugend
auf ein «bol mensch» gewesen und habe «sich dem geistlichen alzeit (...)
ungehorsam erzeiigt (...)».>

Brida Jon Chasper von Rueun, die Schwester von Barbla,

«seige von alter hero ein boBBhafftig weibspersohn gewest, von bdser argwon,
und habe ihro mundt unnutzlich verbrucht, wo sy hat spann (Streit) und
zweytracht zwischent eheliit khonnen thun, so hat sy nit spart, auch khein
gottsforcht gehabt und nie in khirchen gangen».”

Der Landvogt des Hochgerichts Disentis, Johann Berther, trug am 14.
November 1671 ins Protokoll ein, dass Maria Joss Jon Ping nicht oft in die
Kirche gegangen sei. Ausserdem habe sie sich beklagt, «dz der herr Johan
so vil von hexen werckh prediget, es herschet wol auch andere siinden».’
Diese unvorsichtige Bemerkung Marias meldete eine Zeugin der Obrig-
keit. Maria Joss Jon Ping hatte es gewagt, Kritik an der Autoritédt der Kir-
che zu tiben. Sie hatte damit ihren Widerstand gegen die Hexenverfolgung
in Worte ausgedriickt. Diese mutige (oder leichtsinnige?) Frau brachte
sich in Lebensgefahr. Und die Richter konnten darauf weitere Beweise
sammeln, wie zum Beispiel, dass Maria bereits 1652 von Jon Padrut als
Hexe denunziert worden war. Ausserdem war sie die Tochter von Thrina
Joss Jon Ping, die 1652 als Hexe hingerichtet wurde.

Anna Loreng Jacob Loreng wusste noch folgendes iiber Maria Joss Jon
Ping:

«Dz sie gehort haben sagen, dz die hexen mogen in der heiligen vatter unser
nicht sagen: Verzeih unf3 unssere siinden, al8 wir vergeben etc., die unf}

Gruob 1699, Martin J.M. Nut von Castrisch, Indizien.

Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 1. Indiz.

Waltensburg 1652, Nesa Sallaman, Indizien.

Waltensburg 1652, Brida Jon Chasper von Rueun, 1. Indiz.

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, 1. und 5. Indiz, 12. Zeugenaussage.

137



schuldig sindt, und sie alzeit nebent die (Maria) in der kirchen gesessen, aber
dz wort habe sie alzeit nie mahlen gehort, dz sie gesagt habe.»'

Die Familie Joss Jon Ping, Thrina, Maria und Barbla, wurden mogli-
cherweise auch aus konfessionellen Griinden verfolgt. Eine Stelle in den
Zeugenaussagen gegen Thrina Joss Jon Ping ldsst darauf schliessen, dass
sie Katholikinnen im reformierten Waltensburg waren. Der Ammann Ma-
this de Cadunauw gab zu Protokoll,

«dz die Thrina sol gesagt haben, wann sey ein hexf3 seye, so habe unsser lie-
ben frawen (Muttergottes) sy gelehrt, oder sy seige so gewiill ohne schuldt,
alB3 unsser lieben frawen, ein weders habe sey gesagt.»

Ein Mann, der offenbar in Konflikt mit den reformierten Predigern von
Safien stand, war Alexander Hunger. Er, der wahrscheinlich 1659 geflo-
hen war, soll die Priddikanten «Liigner» genannt haben. (Safien 1659,
Alexander Hunger, Indizien. Uber ihn gibt es nur Indizien, die dhnlich wie
die Indizien gegen die sechs Ménner, die 1658 geflohen waren, verfasst
sind und mit den Bemerkungen enden, dass Alexander von verschiedenen
Hexen denunziert worden sei.)

Im Jahre 1718 wurde im Protokoll iiber Anna dilg Ambrosi von Rueun
unter anderm geschrieben, dass sie an zwei Sonntagen wihrend des Got-
tesdienstes ausserhalb der Kirche gesehen worden sei.” Menga Jon Christ
Mathias von Laax soll an Ostern die Messe nicht besucht haben — deswe-
gen wurde sie als Hexe verschrien.”

Wir behandeln nun kurz drei Fille, die mit dem Weihwasser der Kirche
in Rueun zu tun haben. Der Mesmer Marty Calluster sagte aus, dass er, als
er vor vier Jahren zu Mittag lduten wollte, Thrina Chatz in der Kirche vor-
gefunden habe, obwohl die Kirchenpforte geschlossen gewesen sei. Im
leeren Weihwasserbehélter habe er einen blauen Ring entdeckt, der im

Waltensburg 1671, M.J.J. Ping, 17. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.
Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 4.Zeugenaussage.

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 2. und 3. Zeugenaussage.

Laax 1672, M.J.C. Mathias von Laax, 3. und 5. Zeugenaussage. Vor dem Landvogt
Montalta rechtfertigte sich Menga: Sie sei erst nach der Elevation (Wandlung des Brotes
und des Weines und Emporheben der Hostie und des Kelches vor der Austeilung der
Kommunion in der Messe) aus der Kirche gegangen. Zu Staderas sei sie niedergesessen,
um zu essen. «In deme seige die Barbla sekhelmeister Gudeng von Flims khomen unnd sy
gsehen, und anderst befinde ef3 sich nit, unnd hofe der herr landtvogt werde anderst nit
glauben.»

B oW —

138



Stein eingezeichnet war und sich nicht entfernen liess.' Als der Mesmer
Thrina deswegen zur Rede stellte, behauptete sie, dass die Knaben das
Wasser aus dem Weihwasserstein geleert hétten. Auch Barbla Jon Chasper
soll Weihwasser aus der Kirche in Rueun entwendet haben.” Anna Christ
Lutzy hatte Eiswiirfel, die aus dem Weihwasserstein gekratzt wurden, ein-
gesammelt und nach Hause mitgenommen. «Wz sey habe thun dormit,
maoge er nit wiissen», fligte der Zeuge hinzu.’

Das geweihte Wasser ist ein Symbol der Reinigung vom Unreinen, von
der Siinde (vgl. die Taufe). Es kann den Teufel und bose Geister vertrei-
ben (Exorzismus). Die Richter waren sich einig: Die drei Frauen hatten
das Weihwasser benutzt, um Hexenwerk zu betreiben!

Fiir einige Frauen strahlten die Kultgegenstinde in der Kirche eine
sicht- und greifbare Wirkung des Gottlichen aus.* Elscha Mierer von
Obersaxen soll der Torethe Bleichery, die mdhen lernen wollte, den fol-
genden Ratschlag gegeben haben: Sie miisse

«die mehe sachen auff den althar under die altera thiechen (Altartiicher) le-
gen, wo der herr (Pfarrer) den kheilch (Kelch) steilt.

Elscha konnte jedoch ihre Nachbarin nicht davon tiberzeugen. Torethe
verzichtete darauf, die Kunst des Mihens auf diese Art und Weise zu er-
lernen.’

Magie kam auch ins Spiel, wenn ein Partner gesucht wurde. Maria Joss
Jon Ping von Waltensburg riet der Margreta dilg Josch Jacob Siewi fol-
gendes, damit sie einen Partner finden kénne:

«Wan du 9 mahl am heilligen fritag, willen alle 3 klockhen zu sammen
letiten, umb dz hauf} lauffen, werde dan ein jung knab kommen, den selben
konne sie nemmen.»°

Maria soll diesen Ratschlag erteilt haben, als ithre Mutter Thrina noch
lebte — also vor mindestens 19 Jahren! Ob sie jedoch Erfolg mit ihren Rat-
schldgen hatte, ldsst sich bezweifeln:

Waltensburg 1652, T. Chatz von Rueun, 1. Zeugenaussage.

Waltensburg 1652, Barbla Jon Chasper von Rueun, 5. Bekenntnis.

Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, 8. Zeugenaussage.

Vgl. CHRISTOPH DAXELMULLER: Die Erfindung des zaubernden Volkes, in: Jahrbuch fiir
Volkskunde 19 (1996), S. 79.

Obersaxen 1652, E. Mierer von Obersaxen, Zeugenaussagen.

Waltensburg 1671, Maria .J.J. Ping, 8. Indiz und 1. Zeugenaussage.

BN =

[ )

139



«Zum 9ten habe sie auch gesagt: Wan zwey meitli in einer stuoben wehren und
sich nacket aullziechen und mit ihren hembter die stuoben hinder sich wiischtent,
werde es al} dan zwey jungen kerli3 komen, den selben kénnen sie nemmen.»’

Auch Christen Bremen von Bich in Safien gab den Junggesellen Rat-
schldge, wie sie einen Partner finden konnten. Er (Christen) mdchte

«wol etwz kiinsten kiinen (...) wen er wollte dz ein die meidlen holt werden
(...) nemlich einer miisse 7 oder 9 morgent zuo innen gohn ein anderen nach,
und alzeit dal3 erst dz letst wort in gleicher form mit ihnen reden und blut uf3
seinen henden gleichenen lassen und es darzuo gebruchen.»2

Christen Bremen war ein Mann, der gerne seine Zauberkiinste vor-
fithrte. Geméss den Zeugen hatte er gesagt, dass er sich unsichtbar machen
konne. Dies sei moglich, wenn man eine Katze auf eine bestimmte Art und
Weise toten wiirde und ihre Augen im Hosensack trage:

«Item witer bewisen und beziiget bim eidt, wie ehr Christen Bremen vor ih-
nen ziigen geret und gesagt habe, ehr wet seich kiinen unseichbar machen.
Wen einer seich unseichbar machen wolle, so miisse einer einen katzen dz
haubt und den schwantz grat in einer mol abschlachen und dan uB} gmeltem
katzen kopf die augen u} groben und sey by seich in den hossen behalten, so
kiine ehr den seich unseichbar machen.»’

In den Prozessakten der Gerichtsgemeinde begegnet uns ein anderer
«Kinstler», Alexander Hunger. Wie Christen Bremen hatte Alexander
wahrscheinlich erfahren, dass gegen ihn ermittelt wurde und war geflohen.
Ein Zeuge berichtete, dass Alexander Hunger geprahlt habe, dass er zwolf
Stiick Alpkése in einem Tuch zusammenbinden und tragen konne.

«Ob welcher redt der ziig (Zeuge) seich verwunderet habe, darbi ehrachte mit
rechten mitlen weri dz unmiiglich zu verrichten.»*

Weiter hatte Alexander behauptet, dass er folgende Kunststiicke be-
herrsche: 1. Er konne ein Hosenband entzwei schneiden und die beiden
Stiicke wieder miteinander verbinden, ohne dass man wisse, wo das Ho-
senband entzwei geschnitten wurde. 2. Er kénne ein leeres Blatt Papier
gegen das Licht heben, dass man rote Buchstaben sehe, die man jedoch

' Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping, 8.Indiz und 1.Zeugenaussage.
? Safien 1658, Christen Bremen, 1. Zeugenaussage.

. Ebenda, 2. Zeugenaussage.

4 Safien 1659, Alexander Hunger, 3. Zeugenaussage.

140



nicht lesen kénne. 3. Er konne eine kleine Kugel in den Mund nehmen und
schlucken und diese dann zu den Augen hinauskommen lassen.'

Catharina Christ Tomasch von Silgin hatte anscheinend an einem
Sonntag dem Gottesdienst nicht beigewohnt. Am Nachmittag dieses Tages
sei sie neben der Kirche gesessen,

«undt hernoch balt ein wenig besser auff gangen undt dorten 3 rings umb
gangen und dan in den ring gestanden, darnoch widerumb zu der kirchen
gangen und auff recht gestanden, gleich darnoch abermohlen herauff gangen
undt 3 rings umb gangen (...)».

Am selben Abend wurde ein Feuer unterhalb Lumbrein («ein orth
genant Cresta de Cultira») gesehen, und man horte ein Geigenspiel bis
nach Silgin.” Dies waren die Anzeichen eines Hexentanzes!

In einer Welt, die vom Glauben an Hexen und Hexenkunst geprigt war,
wiesen diese Ratschldge und Handlungen auf Verbindungen mit dem
Reich des Bosen hin. Unter der Folter musste Maria Joss Jon Ping beken-
nen, dass der Teufel erscheine, wenn man solche magische Praktiken aus-
libe.

Der Alltag der Bergbauern war geprigt vom Glauben an Magie, wie
auch David Meili bei seiner Untersuchung im Dorf Wasterkingen im
Kanton Ziirich festgestellt hat: «Hexengeschichten und Erzéhlungen von
magischen Handlungen gehdren zum Gesprichsstoff des Alltags und sen-
sibilisieren das Bewusstsein fiir weitere Beobachtungen.»’

Im letzten Teil des 4. Kapitels wollen wir noch untersuchen, wie die
Geistlichen Zauberei und Hexenwerk, das fiir sie in direktem Zusammen-
hang mit dem Wirken des Teufels stand, bekdmpften und welche Rolle der
Teufel bei den Dorfbewohnern spielte.

! Ebenda, 5., 6. und 8. Zeugenaussage.
* Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 2. Zeugenaussage.
3 MEILL: Hexen in Wasterkingen, S. 93..

141



4.6.5. Der Teufel in den Zeugenaussagen

Die Theologen und Ddmonologen hatten einen engen Zusammenhang zwi-
schen dem Teufel und den Hexen hergestellt. Die Hexen standen in einem
Dienstverhéltnis zum Teufel, wie ein Knecht zu seinem Herrn. Der Teufel
befahl, den Menschen und Tieren Schaden zuzufiigen und Nahrungsmittel
zu verhexen. Er machte es moglich, sich in Tiere zu verwandeln. Er trat als
der Gegenspicler Gottes auf. Wer die christliche Religion miss- und
verachtete, begab sich in die Hande des bdsen Geistes.

Um die Kraft des Teufels und die Werke seiner Agenten zu brechen, be-
dienten sich die katholischen Priester der Surselva — vor allem die Ka-
puziner — mit Vorliebe des Exorzismus. Die Funktion der Exorzisten wur-
de bereits im Kapitel 4.3.1 tiber den Schadenzauber an Personen erortert.
An dieser Stelle wollen wir noch einige Mittel erwéhnen, welche die Prie-
ster zum Exorzieren (in den Protokollen heisst es: «exorzizieren»') be-
nutzten.

Die Praktiken, welche die Geistlichen meistens anwandten, waren: {iber
Menschen, Tieren und Gegenstinden geistliche Texte zu lesen, ein Gebet
zu sprechen oder den Segen zu erteilen. Damit der bose Geist vollstandig
ausgetrieben werden konnte, musste die Hexe manchmal anwesend sein.
Urschla Hans Plasch von Tersnaus war dabei, als der Priester exorzierte.”

Ein Pfarrer empfahl einer Frau, welche glaubte, dass sie von Frona des
Marty d'Ott von Lumbrein verhext worden sei, nach dem Exorzismus ein
Bad zu nehmen.” Wie der Pfarrer diese Empfehlung gemeint hatte, ist nicht
ersichtlich. Entweder sollte das Badewasser eine zusitzliche Reinigung
gegen das Hexenwerk oder vielleicht auch eine Reinigung vom Ex-
orzismus sein.”*

Auf das Geschirr, das Barbla Jory Henny von Andiast «verunreinigt»
(verhext) hatte, schrieb der Priester den Namen Jesu.” Urschla Delbin von

Siehe den Hexenhammer, 2. Teil zweite Hauptfrage Kap.6, S. 234-259: «Heilmittel in
Form von erlaubten Exorzismen gegen alle beliebigen von Hexen angetanen Krank-
heiten, und von der Art, Behexte zu exorzisiereny.

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.

Lugnez (ohne Datum), F.d.M. d'Ott von Lumbrein, Zeugenaussagen.

Die Kapuziner und die tibrigen Geistlichen (katholischen und protestantischen) gerieten
oft in Konflikt miteinander, MAISSEN: Die Drei Biinde 1647-1657.

Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussagen.

142



Schluein nahm einen Sdugling in die Arme. Das «inficierte» Kind wollte
danach die Muttermilch nicht mehr trinken, so dass Pater Damiano riet,
«Weihwasser und geweihte Palmen auf die Brust» zu legen. Um ein ande-
res Hexenwerk von Urschla zu bekdmpfen, legte Pater Cristoforo in einem
Haus «ein zedele ob der stuben thiiry', damit wieder Frieden herrsche zwi-
schen den Eheleuten. J6lli Schamun Loreng, der von Urschla Delbin einen
«Schlag» mit der Hand auf die linke Schulter bekommen hatte, liess sich
vom Pfarrer Beat exorzieren.” Ein Arzt von Ilanz empfahl einer Frau, ihren
«malleficierten» Arm, den Trina Flury Capitschen von Sevgein verhext
hatte, durch die Hilfe der Geistlichen heilen zu lassen. Um einem Kind,
das durch Trina krank geworden war, zu helfen, bediente sich der Priester
einer Reliquie.” Die Zeugenaussagen iiber Frenna Riiody aus Vals (1651)
handeln vorwiegend von der kranken Agatha, die gar Selbstmordgedanken
hegte. Frenna gab der Kranken «etwall deingB», um es an den Hals zu
hdangen. Der Kapuzinerpater Martin, der iiber Agatha lesen wollte, fand
das «Dingy, das sich als ein Stiick Lumpen entpuppte, in dem «ein felinger
(Finger) alss ein mensch gstalt (...) als horig (...)» gewickelt gewesen sei.
Der Kapuziner bezeichnete dies als «lauter hexsen werckhy».” Was mit
Frenna und Agatha geschehen ist, sagen die Quellen nicht.

Ein bekannter Exorzist in der Surselva war der Disentiser Benediktiner-
pater Karl Decurtins. Dieser bekdmpfte die Hexen mit grossem Eifer. Im
Jahre 1678 liess ihn die Partei des Landammanns Nikolaus Maissen (der
wahrscheinlich selber von Pater Karl der Hexerei beschuldigt worden war)
vor den pépstlichen Vertreter in Luzern, Nuntius Cibo, zitieren. Pater Karl

Zu den von Kapuzinern verteilten Amuletten: LENZ KRISS-RETTENBECK: Bilder und Zei-
chen religiosen Volksglaubens, Miinchen 1963, S. 46f.

Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 2., 3. und 6. Zeugenaussage. Die Kapuziner Damia-
no da Nozza und Cristoforo da Tuscolano waren als Missionare in Sagogn und Sevgein
tdtig, WILLL: Die Kapuziner-Mission in Romanisch Biinden, S.179. Pfarrer Beat a Cado-
nat Cadruvi war 1639-1647 Pfarrer in Degen, vgl. J. JACOB SIMONET, Die katholischen
Weltgeistlichen Graubtindens, S. 65.

Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Zeugenaussagen.

Moglicherweise handelt es sich um eine puppendhnliche Alraunwurzel, die als Talisman
Gliick und Geld bringen sollte. Im 17. Jahrhundert fand eine verstirkte Diabolisierung
des Alraunglaubens durch die Geistlichkeit statt. So verdammte auch Bartholoméus An-
horn Alraun-Praktiken als teuflischen Gotzendienst und Stinde, ANHORN, Magiologia, S.
886-889. Vgl. auch Enzyklopidie des Mirchens, 9. Bd., Sp. 112-118 (Art. Mandragora
von INES KOHLER).

(oS}

143



wurde zur Last gelegt, dass er drei Frauen bewogen habe, Hexenwerk dem
Magistrat der Cadi' anzuzeigen. Wenn sie (die drei Frauen) dies nicht ti-
ten, wiirden sie schwere Siinden begehen. Weiter habe Pater Karl einigen
Ratsherren mit dem Jiingsten Gericht gedroht, falls sie nicht gegen Hexen
und Hexenmeister vorgingen. Der Benediktiner wolle auch die Beichte von
behexten Personen anhoren, um Uber sie den Exorzismus sprechen zu
konnen. Abt Adalbert II. de Medell (1655-1696) nahm seinen Monch in
Schutz. Am 1. und 2. Juni 1678 fanden die Verhore statt. Karl Decurtins
gab zu, aufgrund einer Vollmacht des Abtes Exorzismus (Segnungen und
Beriithrungen mit Reliquien oder mit Wein und Wasser, worin die Reliqui-
en der Heiligen Placidus, Sigisbert oder Adalgott gelegt wurden) betrieben
zu haben.”

Wenden wir uns nun der Figur des Teufels selber zu. Einige Stellen in
den Quellen bringen zum Ausdruck, dass der Teufel durchaus als (un-
sichtbare) Gestalt unter den Menschen weilen konnte.

Urschla Delbin

«soll gegen den Brinkazi und seiner frauw gsagt haben in ein discurs, der
teuffell leiche (leihe) auch gelt. Item dz die menschen den teiiffel gar wohl
sehen mdgendt.»’

An die Macht des Teufels glaubte Mengia Fritli Pitschen:

«Weiters hat sie bekhendt, dz ein mohl in ihr berg geweflen und uff den tach
wollen gehen, da seige sie bald nider gfallen, hat alzeit vermeint,dz der teiif-
fel habe ihren abgeworffen.»’

Kurz vor seiner Flucht im Jahre 1658 mahnte Christen Bandel von Giin
in Safien seinen Sohn Hans, er solle seiner Mutter im Haus helfen, beten
und er solle sich vor allem vor dem Teufel in acht nehmen, denn dieser sei
ein «verfiirer» und ein «bschisser».’

Das Gebiet zwischen Breil/Brigels und und den Rheinquellen nennt man die Cadi (abge-
leitet von Casa Dei = Gotteshaus).

MULLER: Zum biindnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, S. 37ff. Pater Karl De-
curtins hielt sich offenbar nicht an die Bestimmungen, die das Priesterkapitel der Surselva
im Jahre 1670 in Lumbrein festgelegt hatte, ndamlich, dass die Geistlichen nur in Gegen-
wart einer dritten Person eine Frau exorzieren diirfen, S. 34.

3 Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 7. Indiz. Vgl. Anhang Nr. 15 S. 224,

* Waltensburg 1672, M.F. Pitschen von Andiast, 2. Bekenntnis.

Safien 1658, Christen Bandel, 4.Zeugenaussage.

144



Ein anderer Einwohner von Safien, Alexander Hunger, soll Bescheid
tiber die Hexenténze und iiber den Geiger, der an diesen Tédnzen aufspielte,
gewusst haben. Ein Zeuge meldete der Obrigkeit das folgende Gespréch,
das er mit Alexander gehabt hatte:

«(...) habe ehr ziig geredt und gesagt, wie dz dz sonst wol ein wunderbarli-
chen handel und wisen sein miisse, dz die zauperische menschen uff den
hédxen tentzen bywonent und da s6lbsten auch menschen uff solchen zauper
dentzen gigent. Daruff habe er obgedachter Alexander gesagt und geret: an
den hixen tentzen gigent keine menschen, sonderen der tiiffel gigei innen da
s6lbsten.»'

Margreta Risch Pitschen von Laax soll vor zwanzig Jahren in der Kir-
che von Laax gesagt haben, sie glaube, dass sie Gott ldstern miisse. Weiter
habe sie erzéhlt, dass sie einen «Schatz» habe, der «khomen sey auf der
hollen, er wolle, dz sy gott laugne, aber nit mdge».” Es scheint, als wiire
dies bereits der Beginn eines Bekenntnisses, das mit dem Abfall von Gott
eingeleitet wurde. Bei diesem Zitat handelt es sich jedoch um eine Zeu-
genaussage.

Jon Padrut von Rueun hatte, um eine unbekannte Gestalt in der dunklen
Nacht vertreiben zu konnen, gerufen: «Theiifel, theiifel, gang von danen.»
Von seinem Nachbarn soll Jon verlangt haben: «Khom zu hilf, dan der
theiifel wil mich hinweg tragen(...).»” In einer anderen Zeugenaussage geht
es um einen Kirschbaum. Jon Padrut sass auf diesem Kirschbaum, und
eine Frau beschwerte sich dariiber und behauptete, dass dies ihr Kirsch-
baum sei. Da habe Jon geantwortet:

«Wan der khriefbaum nit sein seige, so solle der theiifel ihm hinweg tragen,
und angentz seige er aldo verschwunden (...).»"

Bei der Elster, die der Ammann Melcher Allig von Obersaxen gesehen
hatte, handelte es fiir Urschla Wagauw nicht nur um einen Vogel, sondern
um den Teufel:

«Nach dem ist die Urschla zu mier kommen und zu mier gesagt: Ehe, ier ha-
bet zeit gehab eich mit mier zu han habet, wal} habet ihr gesech auff dem

Safien 1659, Alexander Hunger, 7. Zeugenaussage.

Laax 1672, M.R. Pitschen von Laax, 1. und 5. Zeugenaussage.
Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, 6. und 7. Zeugenaussage.
Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, 2. Zeugenaussage.

B N =

145



bolgcken. Der herr ammen sagt: Ich habt ein egekerst (Elster) gesechen. Die
Urschla hat gesagt: Ehs ist der thelffel gesein.»'

Im néchsten Beispiel geht es wahrscheinlich um Depressionen, unter
denen Menga Jon Christ Mathias von Laax litt:

«Soll die Menga Jon Christ Mathia3 von Laax von def3 Jelli Schamun Loreng
frau sehr geriiembt sein, dz sy so andechtig sey, sy geantwortet: Ey waf} soll
ich andechtig sein, weilen sy dilg Setz Setz Nausch ganz und gar sey.»

Menga soll auch einmal in der Kirche geweint haben.” Sie glaubte also,
sie gehore dem «Setz Setz Nausch» (gemeint ist der Teufel: rom. sez =
selber und il nausch = der Bose). Dies erinnert an den Fall des Stoffel Ca-
duff von Luven, der «in der grossen abscheulichen siinde» gefallen war,
weil er «us der christenheit ganz» sei. Diesen Schritt habe er getan «us
einer grossen melancholie und krankheit». Stoffel wurde (nicht als He-
xenmeister!) fiir zehn Jahre verbannt, sein Hab und Gut konfisziert.’

- Es sei dahingestellt, ob wir es ber Margretha Risch Pitschen, Menga
Jon Christ Mathias und Jon Padrut mit kranken Menschen® zu tun haben.
Ein kranker Mensch oder zumindest nicht vollig zurechnungsféhig war
Jon Valentin John Marty von Vrin. In der Antwort der Verteidigung
machten der Landammann Morezi Arpagauss und der Sdckelmeister Cri-
stoffell Casanova geltend, dass Jon Valentin eine «so einfeltige, weiche
und unverstdndige» Person sei, die «nit sein vollige verstand oder wiissen-
schaft» habe.’

Die Richter kiimmerten sich nicht um die Gesundheit dieses Mannes.
Sie hatten auch kein Verstdndnis fiir die Phantasien eines Kindes, wie das
Beispiel des Hexenprozesses gegen Barbla Christ Waulser von Waltens-
burg zeigt. Gegen die 13-jdhrige Enkelin von Thrina Joss Jon Ping gibt es
nur zwei Zeugenaussagen. Das Méddchen lebte voll in der Hexenwelt.

Obersaxen 1652, Urschla Wagauw, Zeugenaussage vom Ammann Melcher Allig. Vgl.
Anhang Nr. 12a S. 2009.

Laax 1672, M.J.C. Mathiass von Laax, 1. Zeugenaussage.

3 Kriminalurteil vom 22.8.1678 in der Gruob, Zitat nach der Abschrift vom Jahre 1828.
Martin Jon Martin Nut, der manchmal in der Nacht schrie und an die Wand schlug, war
wohl krank und litt unter grossen Schmerzen. Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 3.
Zeugenaussage.

Lugnez 1699, Jon Valentin John Marty, Antwort der Verteidigung. Vgl. Anhang Nr. 18
S.242..

146



«Soll sein enigkliche mit nammen Barbla gesagt haben einmal dz sy noch
Seet (Siat) gangen sint sammpt der gro3 muoter und Thrina Spescha: Wann
mir aldo heten der mit die geif3fiies, so wurden wir schwint genn Seet seyn.»

Thorthe Joss Chasper erzihlte folgendes tiber Barbla:

«Seige deB weibs enigkliche mit nammen Barbla under def3 podistat huf3 ge-
sessen mit einer grossen hufen khinder, dz meidtly habe ein popelle uf die
armen khann, sich gewieget und gesungen. Sey und sein groBmuoter giengen
znacht zum finster us und stellen ein b6smma (Besen) nebet der bissy Maria,
dz sy nit spiire, und sy giengen im himmelreich und hinab in hell, und thant-
zen in der hell, sige vil hiipscher weder in himmel (...) Ein mal seigen sey zu
Nustein gewest, vil leiit, und haben ghulfen demm herrn ammen Jacob steinen
uflessen, und dz meidtly habe do so schlechtlich geredt, dz sey haben beyde
vonn denn guot thun hinweg gechen (...).»"

Vor vier oder flinf Jahren habe Barbla «so schlechtlich» geredet, d.h.
ungefdhr im Alter von acht Jahren. Das kleine Médchen setzte sich auf
seine Weise mit der Welt der Erwachsenen auseinander, einer Welt, die
tief vom Glauben an den Teufel, an Himmel und Hoélle gepriagt war. Fiir
die Obrigkeit bedeutete es Gottesldsterung, wenn die kleine Barbla sang,
dass es in der Holle «vil hiipscher» als im Himmel sei. Die 13jdhrige Bar-
bla Christ Waulser wurde im gleichen Jahr wie ihre Grossmutter Thrina
Joss Jon Ping festgenommen und als Hexe hingerichtet. Es gibt nur die
obgenannten Aussagen gegen das dreizehnjidhrige Middchen. Warum sie
schliesslich sterben musste, bleibt ein Geheimnis. Vermutlich wurde sie
nicht gefoltert, denn ein Bekenntnis liegt nicht vor. Wollten die Behérden
von Waltensburg die beiden Frauen Thrina und ihre Tochter Maria Joss
Ping Ping mitsamt der Enkelin von Thrina loswerden? Oder waren die Be-
horden sogar iiberzeugt, dass das kleine Maddchen eine Hexe war? Kinder
wurden immer wieder Opfer der Hexenverfolgung. Die Schriftstellerin
Eveline Halser hat die Akten von sieben Kindern, die zwischen 1652 und
1654 in Luzern hingerichtet wurden, untersucht. Drei dieser Kinder, deren
Schicksal im Roman «Die Vogelmacherin» beschrieben werden, mussten
im Alter zwischen 11 und 15 Jahren sterben. Erst im 17. Jahrhundert wur-
de die Doktrin von der korperlichen Schwachheit und mentalen Debilitét
der Frauen auf die Kinder ausgeweitet. Diese theologisch und medizinisch
fundierte Lehrmeinung bestimmte das Handeln der Obrigkeit: Hexenpro-

' Waltensburg 1652, T.I.J. Ping, 2. und 19. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 217.

147



zesse gegen Kinder gehorten genauso zur historischen Realitdt wie Pre-
digterzdhlungen von der Schlechtigkeit zaubernder Kinderhexen.'

Das Volk war mit der Ddmonologie der Gelehrten durch Predigt und
Katechese vertraut geworden. Ein Grund war unter anderem, dass die Be-
kenntnisse der Hexen und Hexenmeister 6ffentlich verlesen wurden. Der
Teufel war in der Glaubenswelt der Menschen der Frithen Neuzeit allge-
genwirtig, wie Jean Delumeau schreibt: «Die Hoélle, ihre Bewohner und
Kreaturen (...) (fesselten) (...) zu Beginn der Neuzeit und nicht im Mittel-
alter in hochstem Masse die Vorstellungskraft des abendldndischen Men-
schen.»’

Die Obrigkeit fiihlte sich verplichtet, dem Treiben des Teufels und sei-
ner Agenten ein Ende zu bereiten. Dies war jedoch nicht immer leicht. Um
dem Treiben des Teufels auf die Schliche zu kommen, gab es eine wir-
kungsvolle Methode: Die Folter. Nicht umsonst wurde die Folterkammer
der «Ort der Wahrheit» genannt.

' So auch bei ANHORN, Magiologia, S. 688. Zur Dimonisierung von Kindern: CHRISTOPH
DAXELMULLER: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie, Ziirich 1993, S. 206-
210. HARTWIG WEBER: «Von der verfiihrten Kinderzauberei». Hexenprozesse gegen Kin-
der im alten Wiirttemberg, Sigmaringen 1989.

? DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2 S. 369.

148



	Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung : Kläger und Angeklagte

