
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 4: Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung : Kläger und
Angeklagte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Bin ich, so bin
ich nicht allein
ein Hexenmeister.»
(Baltzer Fopper)

4. Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung:
Kläger und Angeklagte

Die Fragen, die uns in diesem Kapitel vor allem beschäftigen, sind: Welche

Vorwürfe wurden gegen die Hexen und Hexenmeister erhoben? Was
verstanden die Dorfbewohner, die in den Quellen «Zeugen» genannt werden,

unter Zauberei und Hexenwerk? Neben sozialen und wirtschaftlichen
Aspekten der Zeit der Hexenverfolgung sollen auch die religiösen Hintergründe

aufgedeckt werden. Wir versuchen, einen Blick hinter die Kulissen
einer Dorfgemeinschaft zu werfen. Die Informationen, die wir aus den

Zeugenaussagen erhalten, sind meist recht spärlich. Während eines
Prozesses notierten die Gerichtsschreiber meistens nur die Anklagepunkte und
die Bekenntnisse unter der Folter. Die Beschuldigten konnten selten Stellung

zu den Vorwürfen nehmen. Der Vergleich der Protokolle aus mehreren

Gerichtsgemeinden erlaubt jedoch, gewisse Grundzüge der Hexenverfolgung

hervorzuheben und die Stimmung zur Zeit der Hexenverfolgung
ansatzweise zu erfassen.

«Die alte Dorfgesellschaft der Surselva bestand vorwiegend aus Bauern,
Handwerkern und einigen aristokratischen Familien, die trotz Solddiensten
und führender politischer Stellung im Bauerntum verwurzelt blieben.»1

Was Jon Mathieu für das Unterengadin feststellt, gilt auch für die Surselva:

«Im Unterengadin war die Landwirtschaft nicht bloss die wichtigste
der weltlichen Beschäftigungen (für den Geist und die Seele sorgte die
Theologie), sie war das Leben schlechthin. Sie brachte die notwendigen
Güter hervor, prägte die gesellschaftlichen Beziehungen und bildete ganz
allgemein den Alltag und die Welt der meisten Leute. Fast jedermann war
mit dem Boden verbunden.»2

1

DeplazeS: Die Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein und die Dorfgemeinde Laax, S. 70.
2 Jon Mathieu: Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis 1800,

Chur 1987.

81



Zu einer ähnlichen Beurteilung kommt Peter Liver. Er bemerkt über die
Nachbarschaft: Die «Nachbarschaft hatte auch das stärkste soziale Eigenleben.

Namentlich in der eng geschlossenen romanischen Dorfgemeinde
bilden die Einwohner einen durch die intensivsten und mannigfachsten
Beziehungen geschlossenen und homogenen Gesellschaftskörper. Es sind
nicht nur die Bindungen der genossenschaftlichen Marknutzung und die
gemeinsamen Interessen, welche gegenüber den Nachbargemeinden
wahrzunehmen sind, es ist auch die Gemeinschaft des täglichen Umganges, des

geselligen und des kirchlichen Lebens.»1

In sprachlicher und konfessioneller Hinsicht war die Surselva eine
gemischte Region. Die Bergbauern sprachen, mit Ausnahme der
deutschsprachigen Gemeinden Obersaxen, Vais, Safien, Valendas, Versam und
Ilanz (zweisprachig), romanisch. In den Quellen der Hexenprozesse
herrscht das Deutsche als Amtssprache vor. Nur einzelne Wörter in den

Protokollen und einige Urteilsverkündigungen der Gerichtsgemeinde Gru-
ob wurden in romanischer Sprache notiert. Nach der Reformation hatten

Trin, Flims, das Safiental, ein Teil der Gruob (ohne Falera, Ruschein, La-
dir, Laax und Schluein), Duvin und Waltensburg im Laufe des 16.

Jahrhunderts den reformierten Glauben angenommen. Die Gemeinden Sagogn
und Sevgein entwickelten sich zu paritätischen Gemeinden, in denen aber
die Mehrheit der Bevölkerung am alten Glauben festhielt.2

Über sprachliche und konfessionelle Grenzen hinweg wurden alle
Volksschichten vom Hexenwahn erfasst. Hexen und Hexenmeister wurden
in romanischen und deutschen, in katholischen und reformierten Gebieten

gleichermassen verfolgt. Im Zeitraum von 1650 bis 1730 änderte sich an

den Vorwürfen gegenüber den Angeklagten praktisch nichts.
Die Hexenverfolgung hatte folgenschwere Auswirkungen auf die

Dorfbewohner und ihre Beziehungen untereinander. Gemeinsame Interessen
und soziale Funktionen wie die nachbarliche Hilfe wichen einem Klima
der Angst und des Misstrauens. Geschürt wurde diese Angst vor allem
durch die Denunziation.

1

Liver: Die Bündner Gemeinde, S. 9f.
2 Emil Camenisch: Bündnerische Reformationsgeschichte, Chur 1920, S. 261-315. Auch

unter der vorwiegend katholischen Bevölkerung anderer Ortschaften befanden sich
Reformierte, so z.B. in Ruschein und Ladir (um 1656 noch elf Protestanten in beiden Dörfern

zusammen), S. 268.

82



4.1. Die Denunziation

Die Denunziation spielt eine entscheidende Rolle in der Geschichte der
Hexenverfolgung. Durch dieses Verfahren wurden nicht nur Ketzer,
sondern auch vermeintliche Hexen ausfindig gemacht. Während der Folter
mussten die Angeklagten die Namen ihrer «Komplizen» auf dem Hexensabbat

nennen. Dies war ein wichtiger Schritt der Beweisführung. Die
Richter konnten geltend machen, dass es sich um eine Verschwörung
grösseren Ausmasses handle. Weil den Gefolterten mehrere Namen abge-

presst wurden, verbreitete sich die Hexenverfolgung rasch von einer
Gerichtsgemeinde zur anderen und auch innerhalb der Gerichtsgemeinden in
den Dörfern. Anhand einiger Quellen lässt sich der «Weg» der Denunziation

verfolgen.
Die Akten der ersten Hexenprozesse in Vais und im Lugnez sind nicht

mehr vorhanden. Das älteste vollständige Gerichtsprotokoll, das uns
überliefert ist, hält den Prozess vom Juni/Juli 1652 gegen Urschla Wagauw von
Obersaxen fest. Urschla bekannte, dass eine «Thrina an der Egcka» mit ihr
am Hexentanz gewesen sei.1 Bei dieser Thrina handelt es sich um die erste
bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg, nämlich um Thrina
Joss Jon Ping von Waltensburg, wie das Protokoll des dortigen
Gerichtsschreibers bestätigt:

«Erstlich haben wir bericht vonn der oberkheit Obersax, dz die Urschla Wagauw

habe bekhent in der marter, nach der marter, dz Thrina Joß Jonn Ping
seige in der hexsen thantz gewest.»2

Das Gericht einer Gerichtsgemeinde berichtete der anderen über das

Treiben der Hexen. Waltensburg informierte die Gruob: Die Hexe Anna
Christ Lutzy von Rueun hatte Anna Jon Biat von Ilanz denunziert («Anna
Jon Bigiat von Safgiein und sein dochter, welche wonhaft seint zue II-
lantz»).3 Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Gruob wurde auch

von (hingerichteten) Hexen aus dem Lugnez angezeigt:

1

Obersaxen 1652, U. Wagauw von Obersaxen, 5. Bekenntnis.
2

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, Indizien. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.
Leider wissen wir nicht, welche Hexen Urschla Wagauw von Obersaxen denunziert hatten.

3
Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, Bekenntnis.

83



«Item so sein sie (Anna Jon Biat) nach lut dargeben etlichen personen in
Langnez oder Waltenspurg, wellhe ihre bekantnus bis auf den tot bestetet, in
den hexentänzen gewesen.»1

Weitere Beispiele: Barbla Claudi von Ilanz denunzierte Brida Jon

Chasper von Rueun. Eine Komplizin von Anna Bargatzi von Obersaxen
soll Urschla Delbin gewesen sein, die 1654 in der Gerichtsgemeinde Laax
hingerichtet wurde. Im Jahre 1655 gab eine Hexe der Gerichtsgemeinde
Hohentrins, Thrina Kropffin, drei andere an: Anna Jon Donau von Laax,
Dorothe Claus von Ilanz und Menga Duff von Falera.

In der Zeit des Hexenwahns war es sogar gefährlich, eine Freundschaft
zu pflegen. Eine Hexe von Castrisch Hess der Anna dilg Ambrosi von
Rueun (1718 vor Gericht) einen Gruss ausrichten:

«Maria Paul da Schinden zeüget, dz eine von Castrischs dise Anna nachge-
fraget, sagende, sie seye ihre liebste gspillen, sie solle doch grüzen, welche
gleich hernach zu Illanz hingerichtet worden.»2

Durch diesen Gruss wurde eine weitere «Hexe» verraten. Auch die
letzte Hexe in der Surselva, Trina Flury Capitschen von Sevgein, wurde
von drei hingerichteten Hexen der Gerichtsgemeinde Gruob denunziert.

Die Denunzianten nannten meistens Personen, die sie kannten, d.h. die
innerhalb der gleichen Gerichtsgemeinde wohnten. Ein erstes Beispiel
haben wir für die Gerichtsgemeinde Obersaxen: Anna Bargatzi soll mit
Urschla Wagauw auf dem Hexentanz gewesen sein; Elscha Mierer soll mit
Brida Ragall und Anna Bargatzi dabei gewesen sein. Jede der Hexen, die
im Jahre 1652 in Waltensburg vor Gericht stand, wurde von einer andern

angezeigt. Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg,
Thrina Joss Jon Ping, denunzierte an die zwanzig Personen, darunter Thrina

Chatz von Rueun, Nesa Sallaman von Waltensburg und Barbla Jöry
Henny von Andiast. Überdies gestand Thrina, dass sie auch ihre Enkelin,
die dreizehnjährige Barbla Christ Waulser, in die Hexenkünste eingeweiht
habe. Jon Padrut von Rueun hatte Maria Joss Jon Ping von Waltensburg
am Hexensabbat gesehen. Maria, die 1671 gefangen genommen wurde,

1

Gruob 1652, A.J.Biat von Ilanz, Indizien. Die Tochter von Anna wurde in keinen Hexen-

prozess verwickelt.
2

Waltensburg 1718, A.d.Ambrosi von Rueun, 16. Zeugenaussage. Die Hexe, die Anna
grüssen liess, war wahrscheinlich eine jener Frauen, die 1699 oder 1700 zum Tode
verurteilt wurde.

84



nannte ihre Dorfgenossin Anna Conzin, die am Hexentanz gewesen sein
soll (Anna Conzin wurde zwei Monate nach Maria Joss Jon Ping verhaftet).

In der Gerichtsgemeinde Laax können wir ebenso eine Linie von einer
Hexe zur nächsten ziehen. Urschla Delbin denunzierte 1654 Anna und
Barbla Jon Donau; Anna Jon Donau gab 1657 Julscha Jöri Frawi und Anna

Jon dil Christ an, welche jedoch erst 15 Jahre später offiziell der Hexerei

beschuldigt wurden!
Auch in der Gerichtsgemeinde Vais gaben die Angeklagten unter der

Folter die Namen anderer Personen preis. Lenna Joss nannte 1655 die
Namen der zwei Hexen Maria Schnideri und Elsi Schwarz und des Hexers
Peter Lorentz. Maria Schnideri ihrerseits denunzierte Lenna Joss, Elsi
Schwarz und Peter Lorenz.

Das Gleiche gilt für das Jahr 1699. Die Hexen und Hexenmeister, die in
jenem Jahr in der Gruob gefangengenommen wurden, mussten dem
Gericht andere Verdächtige nennen. So wurden weitere Mitglieder der
«Hexensekte», die es gemäss der Theologie der Dämonologen gab, ausfindig
gemacht. Oft denunzierten die Angeklagten auch Personen, die bereits als
Hexen und Hexenmeister verdächtigt wurden. Dies um den Richtern zu
beweisen, dass ihre Aussagen «glaubwürdig» seien!

Denunzianten und Denunzierte zeichnete der Gerichtsschreiber oft separat

neben den Protokollen auf. Für das Hochgericht Lugnez besitzen wir
eine 25-seitige Liste von 31 Hexen und Hexenmeistern, die andere Personen

der Hexerei bezichtigten.
Wie wir im Kapitel 2.8. erwähnt haben, stand die Gerichtsgemeinde

Safien während der Hexenverfolgung im engen Kontakt mit den
Nachbargemeinden Thusis, Heinzenberg, Tschappina und Schams. Der Gerichtsschreiber

von Safien erkundigte sich bei diesen Gemeinden, ob die
Verurteilten auch Personen von Safien denunziert hätten. Nicht selten wurde
auch Druck ausgeübt, wie ein Beispiel aus der Prättigauer Gerichtsgemeinde

Castels zeigt. Als das Gericht in Jenaz drei Frauen nach der Folter
freiliess, drängten die anderen Gemeinden, dass man gegen die «mit dem

gotteslesterlichen abscheülichen laster des hexenwerchs behafteten perso-
nen mit merer scherpfe» als bisher verfahre und bestrafe.1

Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubünden, S. 77.

85



In diesem Zusammenhang sind noch einige Bemerkungen anzufügen:
1.Nicht alle denunzierten Personen wurden gefangengenommen.
2. Zur Denunziation kamen andere Verdachtsmomente hinzu, welche

die Angeklagten schwer belasteten. Ebenso wichtig waren Zeugenaussagen,

damit eine Person nach geltendem Recht verhaftet werden konnte.
3. Die Denunziation allein löste nicht immer Hexenverfolgungen aus.

Für den neuerlichen Ausbruch der Prozesse 1671 in Waltensburg, 1675 in
Disentis und 1699 in Vella und Ilanz waren andere Gründe ausschlaggebend.

Für die Jahre 1671 und 1675 ist es schwierig, eine Erklärung zu
finden. Die Prozesse des Jahres 1699 lassen sich auf zwei Ursachen zurückführen:

Um 1695 fanden Hexenprozesse am Heinzenberg, statt. Die
Behörden der Surselva sahen sich wohl veranlasst, ebenfalls in ihren
Gemeinden nach vermeintlichen Hexen zu suchen. Überdies war 1699 das

Jahr vor der Jahrhundertwende. Dies hatte wohl in vielen Menschen
Weltuntergangs- und Endzeitstimmung hervorgerufen. Um ein Strafgericht
Gottes abzuwenden, wurde versucht, das «Böse» auszurotten - wie es in
den Sittenmandaten hiess.

4.2. Gerüchte und Verdächtigungen

4.2.1. Die ersten Indizien

Aufgrund der Denunziation wurde eine Person der Hexerei verdächtigt,
auch wenn sie bis anhin ein rechtschaffenes Leben geführt hatte. Folglich
haftete an der beschuldigten Person ein «schlechter Leumund».

In den ersten Notizen, die ein Gerichtsschreiber aufgrund von Gerüchten

und vorerst ohne ausführliche Zeugenaussagen niederschrieb (in den

Quellen meistens Indizien genannt), steht oft, dass die verdächtigen Personen

einen «bösen Namen» hatten. Weiter wurde ihnen ein «schlechter
Lebenswandel» vorgeworfen. Und schliesslich konnte auch die Verwandtschaft

mit bereits hingerichteten Hexen und Hexenmeistern ein Grund
sein, der Sache auf den Grund zu gehen und Zeugen aufzubieten, um die
Vorwürfe zu konkretisieren.

Anna Christ Lutzy soll «ein böses leben und wandel gefüret» haben, Jon
Padrut sei «von jugent auf frech und bosshaftig» gewesen, und Brida Jon

86



Chasper geriet wegen ihrer «missethaten» in den Ruf, eine Hexe zu sein.1

Maria Joss Jon Ping von Waltensburg, die 1671 sterben musste, war fol-
gendermassen beschuldigt worden:

«Erstlichen ist sy von jugen uff ein freches ungehorsamest mensch gewesen.
Auch mit grosem ergernuß gelebt. Ist eines hexen tochter und einer hexen

bäsi, hat auch alzeit ein böss namen getragen an hexenwerch und huorey, so

sy von jeder man ist derfiir gehalten worden.»2

Die Anschuldigungen gegen Maria wogen schwer, so dass «jederman»
überzeugt war, sie sei eine Hexe. Dies gilt auch für Menga Duff von Fale-

ra. Die Indizien wurden 1661 folgendermassen formuliert: Sie sei schuldig,

weil sie «von jugend auf in bösem gschrei gewesen, huorei, ehebruch,
dieberei, bluotschand, hexerei halben».3

Urschla Delbin von Schluein «soll allezeit eines bösen nammenss gsin,
so wol zu Schleüwiß (Schluein), alß zu Lax». An Anna und Barbla Jon

Donau haftete ein schlechter «lümbdenß» (Leumund), weil Urschla Delbin
die beiden unter der Folter als Hexen denunziert hatte.4

Auch die Hexen und Hexenmeister anderer Gerichtsgemeinden wurden
beschuldigt, einen «bösen Namen (zu) tragen». In der Gruob der Jahre
1699 und 1700 schrieb der Aktuar oft lediglich: «Fama», d.h. ein Gerücht
hatte sich gegen eine Person verbreitet, und «Imputatio», d.h. die/der
Angeklagte war von anderen Hexen und Hexenmeistern denunziert worden.

Trina Flury Capitschen wurde noch im Jahre 1732 angeklagt, sie sei eine

«mit dem laydigen teuffei verbundene zauberin und hexe (...)».5

1

Waltensburg 1652, A.C. Lutzy, J. Padrut und B.J. Chasper (alle von Rueun), Indizien.
2

Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von Waltensburg, Indizien. Maria war die Tochter von
Thrina Joss Jon Ping und die Tante (bäsi) des dreizehnjährigen Mädchens Barbla Christ
Waulser. Die kursiven Passagen und die Bemerkungen in Klammer in einem Zitat stammen

vom Autor dieser Arbeit.
3 Gruob 1661, M. Duff von Falera, 1. Indiz.
4 Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 14. Indiz; Laax 1657, A.J. Donau von Laax, 3. Indiz

und B.J. Donau von Laax, 4. Indiz.
5 Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Indiz.

87



4.2.2. Der Argwohn

Das Wort «Argwohn» oder «Verdacht» (romanisch: suspect) begegnet uns
immer wieder in den Zeugenaussagen. Wenn jemandem ein Unglück zu-
stiess oder etwas «Unnatürliches» widerfuhr, wurde Verdacht geschöpft.
Für ein Unglück wurde eine Person verantwortlich gemacht. Das Erstaunliche

ist, das sich viele Leute an ein unerklärliches und weit zurückliegendes

Geschehen erinnern konnten.'
Eine Zeugin erinnerte sich, dass Thrina Chatz von Rueun sie vor vier

Jahren um ein «wenig theig» gebeten habe:

«Also habe sy geben, so hat die Thrina gesagt: Ich will flissig beten umb
euch, so ist ein khleine zeit darnach khomen in einen schenckhel, dz sey noch

uf den heutigen tag hat, in deme habe sy suspect uf ihren gehabt.»2

Die Wöchnerin Barbla Jacob Nut zeugte gegen ihre Hebamme Mengia
Jon Calluster von Siat. Sie (Barbla) habe ein totes Kind geboren, «aber sey
lchein übel von ihren gewüst, noch khein suspet khan biß nach deme, dz

sey in argwon gsein ist, habe sey dacht, ob die Mengia dz schuldig
werde».3 Die Frau, die ein totes Kind gebar, schöpfte erst Verdacht, als sich
der Hexenwahn ausbreitete und Mengia dessen Opfer wurde. Die
Hexenprozesse erzeugten ein Klima der Angst, des Misstrauens und der

Verdächtigungen, das in anderen Zeiten in diesem Masse kaum hätte entstehen

können. Anna Hans Gudenz hatte bereits Angst und bekam Schmerzen,

wenn sie ihre Hebamme Trina Curau Caliesch von Sevgein nur sah!4

Wie schlimm sich die Hexenvorstellungen auswirkten, veranschaulicht
ein anderes Beispiel auf eindrückliche Weise. Anna Conzin von Waltens-
burg wurde der Hexerei verdächtigt, weil zwei Männer in ihre Stube
hineinblickten und dort anstatt Anna einen schwarzen Hund mit einigen Frauen

sahen.5 Die beiden Männer schöpften Verdacht. Mit anderen Worten:
Anna Conzin wurde beschuldigt, sich in einen schwarzen Hund verwandelt

zu haben!

1

Dazu auch David Meili: Hexen in Wasterkingen. Magie und Lebensform in einem Dorf
des frühen 18. Jahrhunderts, Basel 1980, S. 67f.

2
Waltensburg 1652, T. Chatz von Rueun, 7. Zeugenaussage.

J Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat, 3. Zeugenaussage.
4 Laax 1672, T.C.Caliesch von Sevgein, 2. Zeugenaussage.
5

Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 9. Zeugenaussage.

88



Eine Begegnung zwischen Barbla Jon Donau von Laax und einem
Mann wurde als unnatürliche Begegnung wahrgenommen. Weil Barbla
unvermutet vor dem Brinkazi von Trin im Wald aufgetaucht war («sy ge-
helings von dem gsteüd hinab gsprungen in dem weg»), folgerte er, Barbla
müsse eine Hexe sein.1 Sie hatte durch ein verdächtiges Verhalten auf sich
aufmerksam gemacht.

Die Beschuldigungen gegen eine Hexe oder einen Hexenmeister muss-
ten nie bewiesen werden. Das war während der Hexenverfolgung auch
nicht nötig, denn die Folter (die Folterkammer wurde der «Ort der Wahrheit»

genannt) würde es an den Tag bringen. Die Richter verfuhren nach
dem Motto: Jemand, der als Hexe oder Hexenmeister beschuldigt wird, ist
auch schuldig!

Anna Jon dil Christ soll ein Brot gestohlen haben. Die Frau des Meisters

Gieri meldete dem Gericht folgendes: Als sie Korn mahlte, sei Anna
Jon dil Christ von Laax vorbei gekommen und habe gesagt, «wie daß es so

wol male, auch dz mell gelobdt wie hüpß es sey. Daruf den sie gebachedt,
und dz brodt allerdings gfeldt, thragt einen sunderen suspect gegen dißer
frowen.»2

Während der Zeit der Hexenverfolgung konnte bereits eine unvorsichtige

Bemerkung schlimme Folgen haben. Catharina Christ Tomasch von
Silgin gab der Maria Joseph de Andreia Jan Pauli Milch zu trinken mit der

Bemerkung: «(...) trinck und förchte nicht (...)». Maria wurde stutzig, sie

erschrak und «hat nit mehr trinckhen wollen, danoch heim gangen, an-
gentz habe ihro schröcklich wehe gethon».3 Catharina wollte die Frau
wahrscheinlich überzeugen, dass ihre Milch weder vergiftet noch verhext
sei, und dadurch machte sie sich erst recht verdächtig.

Die Indizien gegen eine Hexe blieben auch im Jahre 1718 dieselben wie
in früheren Jahren. Im Protokoll über Anna dilg Ambrosi von Rueun lesen

wir, dass sie ein «schlechtes und argwöhnisches Leben» geführt habe und
somit verhört werden sollte.4

1

Laax 1657, B.J. Donau von Laax, 3. Zeugenaussage.
2

Laax 1672, A.J. d. Christ von Laax, 7. Zeugenaussage.
3

Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 4. Zeugenaussage. Ein ähnlicher Fall
ereignete sich zwischen Barbla Schwizere von Pitasch und der Zeugin Trina Lgizi Ca-
balzar.

4
Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, Indizien. Anna dilg Ambrosi war die letzte
Hexe, die in der Gerichtsgemeinde Waltensburg gefangengenommen wurde.

89



Die Angst vor Hexen und Hexerei hatte weit um sich gegriffen. Dies
erleichterte die Aufgabe der Hexenjäger, die kaum auf Widerstand
stiessen. Die Zeugen sagten selten zugunsten einer Verdächtigten oder
eines Verdächtigten aus. Die Behörden bemühten sich auch nicht, nach
Gründen zu suchen, die zu einer Entlastung der verdächtigten Personen

geführt hätten. Es galt, die Schuld zu beweisen, nicht die Unschuld! Überdies

musste ein Zeuge selber damit rechnen, in einen Prozess verwickelt zu
werden, falls er den Mut hatte, zugunsten eines Angeklagten auszusagen.
Eines der wenigen Beispiele, bei welchem mehrere Zeugen zugunsten
eines Hexenmeisters aussagten, betrifft Christ Mathiu von Castrisch.
Sechs von 14 Zeugen berichteten, dass Christ ein rechtschaffener und
ehrlicher Mann sei1, aber er wurde trotzdem zu Tode gemartert.

Die Ankläger kamen meist aus demselben Dorf wie die Angeklagten.
Gegen eine Hexe oder einen Hexenmeister traten mehrere Zeugen auf. Die
Vorwürfe reichten vom «bösen Namen» über den Schadenzauber und die

Verwandlung in Tiere bis hin zum Verstoss gegen die christlichen Sitten.
Bevor wir näher auf diese Vorwürfe eingehen, die gegen Hexen und

Hexenmeister erhoben wurden, soll im nächsten Abschnitt das Verhalten
der Angeklagten skizziert werden. Wie reagierten die Personen, die Schritt
für Schritt in den Verdacht der Hexerei gerieten?

4.2.3. Das Verhalten der Verdächtigten

Die meisten betroffenen Personen bemerkten bald einmal, dass sie in
Verdacht gerieten; reagierten sie nicht auf die Anschuldigungen, machten sie

sich dadurch erst recht schuldig! Über Julscha dilg Durig von Siat heisst
es:

1

Gruob 1700, Christ Mathiii von Castrisch. Die letzten sechs Zeugen sagten, dass sie

nichts Schlechtes über ihn wüssten. Aussagen zugunsten einer oder eines Angeklagten
waren selten. Für Anna Jon Biat von Ilanz zeugte Ammann Casper Cabalzar. Anna habe

fromme Eltern und gute «Altvordern» gehabt. Der Schreiber Stofel von Sevgein bestätigte

die Aussage des Ammanns. Die Aufgabe der «Verteidigung» bestand ebenfalls darin,

zugunsten der Angeklagten zu sprechen. Dies war jedoch nicht mehr als eine rein
formal-juristische Angelegenheit, denn gemäss den vorliegenden Akten hatte kein Verteidiger

Erfolg!

90



«Weiter haben bericht vonn der fendrich Jacob, dz es seye ihnen viel vich da-

ruf ganngen. Wann dz weib ist ein mal in hauß zu ihnen khomen, so seigent
er fendrich Jacob und bruoder unwillig über die Ulscha gewest und gesagt,
sei seige ein hexß, und sey zum Stuben thür hinauß und nichts gesagt.»'

Nach Ansicht der Obrigkeit hätte niemand eine solche Beschuldigung
(«sei seige ein hexß») auf sich sitzen lassen dürfen. Wir lesen in den
angeführten Indizien, dass die Hexen sich nicht gegen das Schimpfwort Hexe
«defendiert» hätten. Warum verteidigten sie sich nicht? Vielleicht glaubten

die Angeklagten, dass dieses Schimpfwort keine nachteilige Folgen
haben könne, oder sie hatten Angst vor einem Prozess, wo eine Aussage

gegen mehrere stand. Für die Verdächtigten gab es keinen Ausweg, wenn
sich die Mühlen der Justiz einmal in Bewegung gesetzt hatten, es sei denn,

jemand konnte der Folter standhalten. Auch Uri Jon Martin Nut und Christ
Mathiu wurden in der Öffentlichkeit als Hexenmeister beschuldigt und
schwiegen.2

Andere Personen, die als Hexen beschimpft wurden, reagierten wiederum

anders. Anna Jon Biat drohte einer Frau, sie werde sich rächen, falls sie

nicht schweige.3 Catharina Christ Tomasch und eine andere Frau
beschimpften einander gegenseitig, Hexen zu sein.4 Maria Joss Jon Ping
meinte: «Hex bin kein, aber ein armen sünder wohl».3 Urschla Hans
Plasch wurde misstrauisch, was dazu führte, dass sie den Nachbarn nicht
mehr half, als sie um Unterstützung gebeten wurde.6 Regia Conzin hatte
den Mut zu antworten, «wan sie ein hexß seye, solle man sie fachen (fan-
gen)(...)».7

Die meisten Verdächtigten lebten mit der Angst, gefangengenommen zu
werden, z.B. Barbla Schwizere von Pitasch:

1

Waltensburg 1652, J. d. Durig von Siat, 6. Zeugenaussage. Der Hexenglaube schlug
Geistliche und Volk in seinen Bann. Der Geistliche Johann Genelin soll 1676 Maria Zi-
pert von Schlans eine Hexe genannt haben, Müller: Zum bündnerischen Hexenwahn des

17. Jahrhunderts, S. 36.
2 Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch. 9. Zeugenaussage; Gruob 1700, C. Matthieu von

Castrisch, Zeugenaussagen.
J Gruob 1652, A.J. Biat von Ilanz, Indizien.
4

Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 3. Zeugenaussage.
5

Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.
6

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.
7

Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, Indizien.

91



«Daß alß man in Langnez (Lugnez) hinwider hexen processiert, sie (Barbla)
gesagt, so man zu Ilanz oder in der Gruob anfahen würde, thete sie ferhten
(furchten), sie würde fliehen.»1

Brida Ragall von Obersaxen wollte vom «Lieteneinpt» (Statthalter) wissen,

«ob sey auch an geben von der Urschla oder von der Elscha (.,.)».2
Die Angst der Hexen lässt sich auch in den Protokollen von Laax-

Sevgein nachweisen. Urschla Delbin soll einen Mann gebeten haben, sie

nicht der Hexerei zu beschuldigen («nit ein solches gschrey von ihr auss-
machen»). Ein ähnlicher Fall wie jener Brida Ragalls ist der von Julscha
dil Stoffel:

«Habe die Julscha, nochdeme die Urschla (Urschla Delbin) gerichtet ist gsin,
gegen der Gelga Christ Coray underschidlich klagt und under andern auch

gsagt, dz sy so unschuldig und möge leichtlich von der Urschla angeben
sein.»

Gleich wie Brida beteuerte auch Julscha ihre Unschuld. Margreta Risch
Pitschen erkundigte sich bei der Frau des Ammanns, Gelga Christ Coray,
ob sie gefangen werde. Barbla Jon Donau befürchtete, dass der Weibel
(der Dorfpolizist) ihr eines Tages wohl eine schlechte Nachricht überbringen

könnte:

«Hat dise Barbla einmol gegen den weibel Cuerad gsagt, wie sy nur förchte,
wan er do abe khome, eß möchte einer leichtlich etwaß fehlen.»

Anna Jon dil Christ wunderte sich, dass der Weibel bei so schönem
Wetter «umbgange» (anstatt das Heu zu ernten!) und beteuerte, dass sie

unschuldig sei.3

In Laax war eine regelrechte Panik ausgebrochen. Barbla Jon Donau
erahnte den Ausnahmezustand des Hexenwahns: «Es könne einem leicht
etwas fehlen», d.h. es könne einem leicht ein Vergehen nachgewiesen
werden. Die Angst trieb einige Frauen so weit, dass sie sich bei der Obrigkeit

erkundigten, ob sie denunziert worden seien. Damit belasteten sie sich
erst recht.

1

Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 7. Zeugenaussage.
2

Obersaxen 1652, B. Ragall von Obersaxen, Zeugenaussagen.
3 Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 6. Zeugenaussage; Laax 1657, B.J.Donau von Laax,

1. Zeugenaussage; Laax 1672, A.J.d. Christ, 3. Zeugenaussage, J.d. Stoffel, 4. Zeugenaussage,

M.R. Pitschen, 2. Zeugenaussage (alle drei Frauen von Laax).

92



Auch unter einigen Einwohnern des Safientals war eine grosse Unruhe
enstanden, als die Hexe Greda Büleri gefangengenommen und im August
1657 hingerichtet wurde. Vermutlich war sie die erste Person, die in Safi-
en als Hexe sterben musste. Eine Frau, Maria Luxi, wollte kurz danach
dem Scharfrichter alle Schande sagen:

«(...) Man beschickt den hencker den schellmen, der thuei den lüden so leit
oder ehr thuei ihnen unrächt, aber wen ehr käme und iren nemenss thun weti,
so weti sey ihme alle schandt sagen (...).»

Weiter sagte Maria Luxi, dass sie wisse, wie es Gerda ergangen sei, sie

(Maria) sei aber unschuldig. Maria Luxi und Maria Schuchteri zweifelten,
ob Gerda Büleri wirklich schuldig sei.

Die Zeugen berichteten, dass sie gehört hätten, wie Maria Luxi und
Gerda Büleri einander als Hexe beschimpft hatten. Auf gleiche Weise
sollen auch Gerda und Anna Mureri aneinander geraten sein. Anna des

Marti Gredig beteuerte, dass sie unschuldig sei, und erkundigte sich bei
den Behörden, ob sie denunziert worden sei. Im schlimmsten Fall wolle
sie fliehen. Wie die Zeugen berichteten, soll Anna Mureri sich für ihre
Tochter Anna Gredig eingesetzt und behauptet haben, ihre Tochter sei

keine Hexe. Anna Mureri wurde im November 1657 hingerichtet.1
Erstaunlich ist die Tatsache, dass in der Surselva - im Gegensatz etwa

zum Oberhalbstein - wenige verdächtigte Personen geflohen sind. Nur für
die Gerichtsgemeinde Safien ist überliefert, dass mehrere Personen im
gleichen Jahr geflohen waren. 1658 flohen sechs Männer vor den Behörden.

Der Säckelmeister Dowig von Waltensburg hatte Maria Joss Jon Ping
Geld angeboten, damit sie fliehen könne. Maria lehnte diese Hilfe aber
ab!2

Dachten die meisten wie Nesa Sallaman, die meinte, sie wisse nicht, ob

sie «aldo» sicher sei, aber noch hinzufügte: «Ein frommer mensch darf
nichtß förchten»?3

Eine der wenigen Persönlichkeiten des 17. Jahrhunderts, die sich
öffentlich gegen die Hexenprozesse einsetzte, war der Jesuit Friedrich von
Spee. Er hat die ausweglose Situation der Verdächtigten folgendermassen

1

Safien 1657, Zeugenaussagen gegen Maria Luxi, Maria Schuchteri, Anna Mureri, Anna
Gredig.

2
Waltensburg 1671. Maria J.J. Ping, 12. Zeugenaussage.

J Waltensburg 1652, N. Sallaman von Waltensburg, 2. Zeugenaussage.

93



beschrieben: Wenn jemand floh, würden die Richter erklären, dies sei ein
ausserordentlich starkes Indiz dafür, dass sie/er schuldig sei und ein
schlechtes Gewissen habe. Blieb die oder der Verdächtigte da, so sei auch
das ein Indiz. Die Richter würden begründen, dass der Teufel diese Person

festhalte, so dass sie nicht weggehen könne.1

4.3. Der Schadenzauber an Leib und Gut

Im folgenden Teil werden diejenigen Anklagen analysiert, die in der Sur-
selva am häufigsten gegen Hexen und Hexenmeister erhoben wurden. Eine
Frage, der wir nachgehen, ist: Welche Gründe führten zu einer Anklage
wegen Schadenzauber (maleficium)? Besprochen werden auch verschiedene

Arten des Schadenzaubers.

4.3.1. Schadenzauber an Menschen

Die Dorfbewohner waren der Überzeugung, dass die Hexen und Hexer
durch ihren Zauber den Tod eines Menschen verursachen können. Jon

Loreng «deponierte» als Erster gegen Uri Jon Martin Nut von Castrisch:

«Er habe, alß sekelmeister Christ Corai von Kestriß krank gelegen, gewachet,
verstanden und gehört sagen vom sekelmeister Corai, wegen deß hexenmei-
ster Urich müesse er sterben; war damahlen nit föllig bei ihme selber. Darauff
ein weil seige der Urich komen ihne zu visitieren, gegen welchen aber der
sekelmeister nichts geredet, an welcher krankheit dennoch sekelmeister
gestorben.»2

Wie wir bereits gesagt haben, spielte es keine Rolle, wie die Zeugenaussage

zustande kam. Sogar in einem Zustand, den man als nicht
zurechnungsfähig bezeichen könnte (der Kranke war «damahlen nit föllig bei
ihme selber»), wurde die Zeugenaussage notiert und in diesem Falle ernst

genommen. Der Sohn des verstorbenen Säckelmeisters gab später zu Pro-

' Hammes: Hexenwahn und Hexenprozesse, S. 21 f.
2

Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch, Zeugenaussage von Jon Jeri Josch. Der
Säckelmeister Christ Corai vertrat im Namen der Gemeinde auch die Anklage gegen Baltzer
Fopper von Schnaus (1680).

94



tokoll, «daß vor 10 jähren der vatter mit dem Uori ein khuo zu merkten
gehabt und einß getrunken in deß meister Johum hauß Am andern tag
seige er krank worden(...).» Der Grund für die Krankheit des Säckelmeisters

könnte der Alkohol gewesen sein, wie aus einer anderen Zeugenaussage

hervorgeht. Der Zeuge Banadeg Corai fragte den Säckelmeister, der
ihm seine Kinder anvertraute, ob er vielleicht getrunken habe?1 Dieser soll
jedoch anderen Personen erzählt haben, dass Uri Jon Martin Nut an seiner
Krankheit Schuld sei. Der Säckelmeister war wahrscheinlich ein Trinker,
der sein schlechtes Gewissen beruhigen wollte (auch gegenüber seinen
Kindern?). Noch kurz vor seinem Tode fand er einen Schuldigen für seine

Krankheit. Für jede Art von Erkrankung bot der Flexenglaube eine bequeme

Erklärung.
Ein ähnlicher Fall begegnet uns in den Zeugenaussagen gegen Christina

Loreng Balzer von Castrisch. Als Lginard Bürchli noch lebte, hatte er das

Gerücht verbreitet (wie sieben Zeugen aussagten), die gehbehinderte Christina

habe ihm Tabak verkauft, und daraufhin seien seine Zähne verfault.
Die Frau des Stiaffen Jon Josch und Jeri Banadeg ermahnten den Lginard,
nicht derart zu reden, aber er wich nicht von seiner Meinung ab. Er wolle
«darauf leben und sterben», dass die «hinkende Hexe» die Schuld an
seinen faulen Zähnen trage. Lginard Bürchli wurde krank. Er sei «ganz brun
worden, und umb daß herz habe er vil blauwe und geeli blatern gehabt».2
Die Beschuldigungen Lginards lassen darauf schliessen, dass das Verhältnis

zwischen ihm und Christina nicht das beste war. Oder trieb ihn nur die
Verzweiflung darüber, dass er seine Zähne verlor, soweit, einen Sündenbock

zu suchen? Die gehbehinderte Christina, die Tabak verkaufte, bot
ihm eine Erklärung für seine Krankheit.

Der Prozess gegen Uri Jon Martin Nut und Christina Loreng Balzer
begann, als die Belastungszeugen, Säckelmeister Christ Corai bzw. Lginard
Bürchli, bereits gestorben waren. Die beiden Angeklagten gestanden unter
der Folter, dass sie die Verstorbenen vergiftet hatten.

Barbla Schwizere von Pitasch wurde im Jahre 1700 unter anderem
angeklagt, dass sie einem Knaben Kraut zu essen gegeben habe, «darvon der
bub abgenommen und endlich gestorben (...)». Die Verteidigung antwortete

im Namen von Barbla folgendermassen:

1

Ebenda.
2 Gruob 1700, C.L. Balzer von Castrisch, Zeugenaussage.

95



«Daß sie ein knaben krauth geben, daß seige sie wol zufrieden, habe aber mit
ihme und seinen kindern gesen (gegessen), und dannoch seige eß noch ein
halb jähr angangen, ehe der knab krankh, und hiemit vermöge sie nit und habe

auch auf keinem ubel daß krauth geben.»1

Die genauen Umstände dieses Todesfalles sind nicht bekannt. Uns
scheint die Antwort der Verteidigung plausibel, doch damals stiess sie auf
taube Ohren. Zwischen der Zeit, als Barbla zusammen mit den Kindern das

Kraut gegessen hatte und der Knabe krank wurde, verstrich ein halbes
Jahr! Die Richter waren da anderer Meinung. Eine Hexe war immun gegen
diese Kräuter, und schliesslich konnte sie entscheiden, wann und wem sie

Schaden zufügen werde.
Im nächsten Beispiel geht es um ein Mädchen, das von Anna Conzin

von Waltensburg zu Tode «verhext» wurde:

«Zum 5ten berichtet Barbla dilg Luraß, dz sein tochter seige an dem abent,
alß sie zu Sutvig gebauwet (gedüngt) habe, nocher hauß kommen und erklagt,
es thüe ihren den bauch so vast wech, auch gesagt: Muoter, wan ihr wüsten,
wie die Anna Conzin mit mir gethon oder gezanckhet hat. Darauff die ganze
nacht starckh kranckh gesein und an folgenden tag gestorben. Alß sie gestorben

gewessen, habe sie ihren gesechen und angeschauet, seige ihren die finger

ganz blau gewessen zu forderst, auch an einer zeiten ihres leibs ganz blau

gewessen, an die ander zeiten habe sie nit gluoget.»2

Anna Conzin hatte aus irgendeinem Grund mit dem Mädchen Streit
gehabt («gezanckhet») oder das Mädchen gescholten. Dieses wurde krank
und starb. Für die Mutter handelte es sich um das Werk einer Hexe, denn

es bot sich eine Gelegenheit, gegen eine Person, die sie nicht mochte,
Anklage zu erheben.

Eine Hexe wurde für die verschiedensten Todesfälle verantwortlich
gemacht. Die Jungfrau Barbla Montalta hatte von der Julscha Jöri Frawi von
Laax eine Birne erhalten, die sie ass und

1

Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 4. Indiz und 4. Antwort.
2

Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 5. Zeugenaussage. In der Zeugenaussage
des Doppels (eine Kopie der Protokolle wurde nach Disentis geschickt) steht der Name
Anna Sallaman. Wahrscheinlich war Anna Conzin bzw. Anna Sallaman eine Verwandte
von Nesa.

96



«darauff sich gar ubell befunden, dz sy zum herrn Christ von Feiers' müssen,
und zu sich gnomen Barbla sekhelmeister Risch, do auch gegen der Barbla
bekhent, sy müsse inficiert sein, und müsse wol gift sein. Nochdeme dan wi-
derumb ein apfell geben, darauff sy dermossen erkrankhet, dz sy gestorben.
Item der jungfrau Gretle eingeben ein apfell, dz sy auch erkrankhet.»

Weiter steht im Protokoll über Julscha Jöri Frawi:

«Hat die Julscha deß Thienis kindt inficiert mit küssen, daß dz kindt die Zungen

ausstregt und gehelings (rasch) müssen sterben.»

Die Dorfbewohner erzählten einander die Krankheitsgeschichten und
suchten die Schuldigen. Julscha Jöri Frawi soll noch weiteren Personen
Schadenzauber zugefügt haben. Eine Frau erlitt eine Fehlgeburt, weil
Julscha ihr einen Apfel gegeben hatte. Ein anderer Zeuge wusste zu berichten,

dass ein Kind, das Julscha verhext haben soll, erst wieder die Muttermilch

trank, als ein Priester Mutter und Kind segnete.2

Trina Flury Capitschen von Sevgein, die letzte Elexe der Surselva, soll
Mehl verhext haben. Die Frau des John Capaul von Sevgein starb, nachdem

sie dieses Mehl gebraucht hatte; zwei Brote wurden «faul».3

Weitere Hexen, denen vorgeworfen wurde, dass sie für den Tod eines
Menschen verantwortlich seien, waren: Mengia Jon Calluster von Siat,
Maria Jeri von Pitasch und Barbla Hans Flurin.4

Bei einer Zeugenaussage gegen Nesa Sallaman handelt es sich um einen
Todesfall besonderer Art, der jedoch keine Konsequenzen für die betreffende

Frau zeitigte. Gemäss einem Gerücht soll Nesa ihrer Schwester
Thrina bei einem Streit vorgeworfen haben, dass sie einen Knaben das

Tobel hinunter geworfen habe.5 Dieser Streit wurde offenbar in der Öf-

1

Es handelt sich hier um Christian Caluzi, Pfarrer von Falera 1634-1657. J.Jacob
Simonet, Die katholischen Weltgeistlichen Graubündens, S. 58. Die Menschen der Frühen

Neuzeit suchten bei den Geistlichen Rat oder Hessen sich gegen Krankheiten segnen
usw. Vgl. auch zum Thema Exorzismus Kap. 4.6.5.

2 Laax 1672, J.J. Frawi von Laax, 1., 2., 6. und 7. Zeugenaussage.
3

Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Zeugenaussagen.
4

Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat und Lugnez 1699, Maria Jori von Pitasch und
B.Fl. Flurin (Wohnort unbekannt).

5 «Anna Joß dilg weibel zeüget und Anna dilg weibel, dz haben khört von ihren brüederen
oder schwageren, dz gedachte Nesa und seine schwäster Thrina ein ander bekrieget hei-
gent, und der Thrina die Nesa gesagt: Weist dz du ein hübsch knäbly durch der thobel
hinab geworfen hast», Waltensburg 1652. 5. Zeugenaussage gegen Nesa Sallaman.

97



fentlichkeit ausgetragen, denn Zeugen konnten davon berichten. Wir wissen

nicht, was sich genau bei diesem Zwischenfall mit dem Kind ereignete.

Die Behörden gingen nicht näher darauf ein. Falls es sich um Kindsmord

gehandelt hätte, wäre Thrina schwer bestraft worden. Ihre Schwester
Nesa Sallaman wurde jedoch später als Hexe beschuldigt.

Mehrere Fälle handeln von Krankheiten oder Schmerzen, die durch
Hexen und Hexenmeister verursacht wurden. Wie ängstlich die Menschen
während der Hexenverfolgung waren, veranschaulicht das folgende
Beispiel von Anna Jon dil Christ von Laax:

«Soll die Anna die jungfrau Catharina Montalta uff dem kirchhoff umbfan-

gen, dz sy darob möchtig erschrokhen und erkrankhet, massen dz sy inficiert
befunden und gehn Oberhalbstein zum Patre gehen müssen.»

Die freundschaftliche Geste von Anna deutete Catharina ganz anders.
Wahrscheinlich war Anna bereits als Hexe verdächtigt worden; daher
erschrak Catharina und wurde wohl krank, weil sie ständig das Schlimmste
befürchtete. Die Zeugin ging zu einem Kapuzinerpater, um sich heilen zu
lassen. Ein anderes Mal hatte Anna eine Frau am Arm gefasst, so dass diese

Schmerzen bekam.1

Aus Laax sind uns mehrere ähnliche Zeugenaussagen bekannt. Sobald
eine Hexe jemanden berührte, wurde Verdacht geschöpft. Eine Krankheit,
die danach ausbrach, oder Schmerzen, die nach dem körperlichen Kontakt
auftraten, bestätigten jede Vermutung.

Einige Vorwürfe in bezug auf Schadenzauber gegen Menschen musste
sich Anna Christ Lutzy von Rueun gefallen lassen. Muretzy Segnien
klagte, dass Anna die «hüpsche zopft» seiner Tochter «angerüerth» habe,
weil diese im Garten der Anna Äpfel von einem Baum gepflückt hatte.

Daraufhin habe das Mädchen alle Haare verloren. Der Frau von Muretzy
hatte Anna «mit gwalt etliche epfel geben». Sie ass die Äpfel und wurde
«unnaturliche khranckhen dz man vermeint hat, sie werde von seinen

(Sinnen)». Muretzy selber wurde von einem «hauß thier» (Hund?)
angegriffen, das er mit Steinen und Holz davon jagte. Das Tier entwich in Annas

Haus. Der Ankläger suchte nach einem Grund für diese Ereignisse:

1

Laax 1672, A.J.d. Christ von Laax, 1. und 4. Zeugenaussage.

98



«Gradt die selbige zeit ist er obgenanten Muretzy mit ihren (Anna) uneinß

gewest.»

Aus unserer Sicht tat Anna nichts Ungewöhnliches. Anna zerrte die
Tochter von Muretzy an den Haaren, weil diese ihre Äpfel gestohlen hatte.
Und Anna gab der Frau von Muretzy Äpfel, und dies «mit gwalt» -
gemeint ist wahrscheinlich, dass Anna sie wohl gedrängt hatte, Äpfel zu
nehmen. Auffallend ist die Bemerkung, dass der Zeuge Muretzy Segnien
Streit mit Anna hatte, als dies geschah. Der Streit lieferte die Erklärung für
den Haarausfall, für die «unnatürliche» Krankheit und für das Haustier,
das den Zeugen angriff. Muretzy konnte einerseits eine Erklärung für (aus
seiner Sicht) ungewöhnliche Ereignisse finden und andererseits eine Klage
gegen eine unangenehme Person vorbringen.

Ein weiterer Zeuge verspürte Bauchschmerzen nach dem Genuss von
Annas Butter. Und eine Frau namens Barbla Jon Andrea meldete,

«dz die genante Anna habe gesagt, alß ihre vater khrankh gewest seye, ihr
lassen disse meidtly uß und in gehen, dz gwüß kranck würt, dann sey forchtet.
Daruf ist die obgenante Barbla dieselbige nacht kranckh worden und ist ein

grossen schmertzen ann einen schenckhel khomen und letztlich in einen aug
khommen Daruf ist sey gangen und rath pflegen, und ist ihren gesagt
worden, es seige von böß leüt gemacht worden.»

Erstaunlich an diesem Beispiel ist, dass nicht die Tochter von Barbla,
die wiederholt ihren kranken Grossvater besuchte, krank wurde, sondern
ihre Mutter! Anna hatte gewagt, an die Verantwortung der Mutter zu
appellieren («ihr lassen dise meidtly uß und in gechen, dz gwüß kranck
würt»), und sie sagte eine Krankheit voraus. In diesem Fall war es daher
nicht wichtig, wer krank wurde, sondern dass die Vorhersage eintraf!

Bei den Zeugenaussagen gegen Anna Christ Lutzy von Rueun lassen
sich einige wichtige Aspekte der Hexenverfolgung ausmachen. Konflikte
und Spannungen spielten bei den Verdächtigungen eine entscheidende
Rolle, wie auch Eva Labouvie bei ihrer Untersuchung der Hexenprozesse
im Räume Saarland, Lothringen, Kurtrier und Pfalz-Zweibrücken festgestellt

hat: «Hexereiverdächtigungen entstanden zumeist in einem Gewirr
aus Vorurteilen, vorschnellen Annahmen, sozialen Spannungen und
persönlichen Konflikten, bei deren allmählicher Genese sich Vorfälle und

1

Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, 2. und 6. Zeugenaussage.

99



gegenseitige Beschimpfungen ereignet hatten, die bereits bestehende

Vermutungen bestärkten oder Tatbestände schufen, die einer späteren
Hexereiverdächtigung den Weg ebneten.»1

Während der Hexenverfolgung gab es nur Gewinner oder Verlierer. Bei

persönlichen Konflikten und sozialen Spannungen kam es selten zu
Kompromissen, Vergleichen oder Versöhnungen. Der Zeuge Muretzy Segnien
musste sich auch nicht bemühen, den Streit zu schlichten. Er konnte seine

Nachbarin als Hexe beschuldigen (und wurde dafür sogar bezahlt, siehe

Kap. 6.3). In diesem Sinne ermöglichte der Hexenglaube nicht nur,
bequem Aggressionen loszuwerden; es war auch für jede und jeden möglich,
Macht über andere auszuüben (z.B. indem jemand einer anderen Person
mit einer Klage wegen Hexerei drohte).

Ein anderes Beispiel hebt den Zusammenhang zwischen Streit und
Krankheit während der Hexenverfolgung klar hervor. Es betrifft Trina
Birtin von Ilanz. Jon Duig von Luven bezeugte, er habe mit Trina Birtin
«krieget» und sei daraufhin krank geworden.2

Ein weiterer Aspekt, den wir bereits oben erwähnt haben, betrifft die

Erklärung für einen Todesfall oder eine Krankheit. Für die Zeugen
handelte es sich oft um «unnatürliche» Ereignisse. Viele Geistliche und Ärzte
erklärten, dass eine Krankheit von «bösen Leuten» verursacht worden sei.

Ein weiteres Beispiel dafür liefert eine Zeugenaussage gegen Julscha dilg
Durig von Siat. Die Frau des Jöri dilg Churau erzählte folgendes: Als ihre
Tochter krank war, seien «die priester zu hülf khommen und gesagt, es

vonn bössen leüthen ann thun, in demme hat die glaub gehabt, die Ulscha
seige schuldig».3

So kann man mit Keith Thomas sagen: «Es herrschte allgemein die
Auffassung, die Unfähigkeit der gelehrten Mediziner bei der Erkennung von
Krankheitsursachen sei ein deutlicher Hinweis auf Hexerei.» 4

Um Heilung von seiner Krankheit zu suchen, holte Jacob dilg Florin
den Rat eines Arztes in Chur. Dieser sagte ihm, dass er nicht lange leben

1

Eva Labouvie: Zauberei und Hexenwerk. Ländlicher Hexenglaube in der frühen Neuzeit,

Frankfurt a.M. 1991, S. 207f.
2 Trina Birtin wurde im Jahre 1700 verbannt. Ober sie gibt es nur Zeugenaussagen.
3

Waltensburg 1652, Julscha d. Durig von Siat, 4. Zeugenaussage.
4 Keith Thomas: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, in: Die Hexen der Neuzeit. Studien

zur Sozialgeschichte eines kulturellen Deutungsmusters, hrsg. von Claudia Honegger,
Frankfurt a.M. 1978, S. 259.

100



werde, denn böse Leute (gemeint war Julscha dilg Durig von Siat) seien
schuld an seinem Unglück. «Dur mitlen und radt der geistlichen» wurde
Jacob wieder gesund. Die Behauptung, dass «böse Leute» schuld an einer
Krankheit seien, förderte die Hexenverfolgung wesentlich. Schliesslich
galt es, Böses zu verhindern - und zwar mit allen Mitteln.

Laut einer weiteren Zeugenaussage war Julscha in ein Haus getreten,

«und nit weiters gesagt, dan ein khindt in der wiegen ist gewest, und sey zum
vater gesagt: Wem gleichet dz khindt, er gleichet nit der vater und habe
dz khindt hynauß der wiegen genomen und mit ein finger in wendig der
feschen (Windel) hinab grifen und etwz thun, und die Ulscha zum thur hinauß

gangen, gesagt: Eß ist nit hüpsch, wan ein khindt gleichet nit den vater (...).»

Das Kind wollte nachher nicht mehr an der Mutterbrust saugen, aber
Pater Diudat, ein Kapuziner1, konnte helfen.2 Julscha dil Durig hatte
vermutlich den Vater oder die Mutter des Kindes beleidigt, weil sie sagte, es

gleiche nicht seinem Vater. Entscheidend ist jedoch, dass sie das Kind
berührte und «etwas» in den Windeln «tat», d.h. sie übte Schadenzauber
aus.

Am Fall der Julscha dil Durig von Siat und an anderen Beispielen können

wir sehen, dass die Menschen oft wussten, wie sie sich gegen
Schadenzauber helfen konnten, nämlich mit einem christlichen Gegenmittel
wie Exorzismus, Beten, Segnen oder den Namen Gottes aussprechen.
Viele Personen, die im Alltagsleben Kontakt mit einer Hexe hatten,
befürchteten, verhext zu werden. Manchmal waren die schlimmsten
Befürchtungen jedoch unbegründet, z.B. wenn die Hexe selber versicherte,
dass sie keine «bösen» Absichten gehabt habe.

Annale d'Lgitzi hatte eine Birne von Urschla Fopere von Schnaus

gegessen. Danach klagte sie, sie glaube, sterben zu müssen. Als Urschla kam
und dies hörte, beruhigte sie Annale. Sie (Urschla) sei «erstaunt und
gesagt, sie habe nit böß gemeint, sondern zu guten geben, demnach seige es

mit der frau besser worden».3 In diesem Fall löste die Hexe selber den
Bann.

1

Der Kapuziner Deodato da Bornato wirkte zwischen 1642-1645 in Almens, Maissen: Die
Drei Bünde, S. 321. Bei diesem und vielen anderen Beispielen sehen wir, dass die Zeugen

sich an Ereignisse erinnerten, die Jahre zurückliegen konnten.
2

Waltensburg 1652, Julscha d. Durig von Siat, 1. und 3. Zeugenaussage.
3 Gruob 1699, Urschla Fopere von Schnaus, Zeugenaussagen.

101



4.3.2. Schadenzauber an Tieren

Die Aussagen, die von einer Krankheit oder vom Verenden des Viehs
berichten, füllen den grössten Teil der Prozessakten. Dies wundert nicht, war
doch die Viehhabe das wichtigste «Betriebskapital» der Bevölkerung der
Drei Bünde.

Gegen Uri Jon Martin Nut von Castrisch wurde vorgebracht, dass einige
Tiere, die er mit der Hand berührt habe, zwei Tage später verendet seien.

Uri hatte die Euter der Kühe betastet; darauf hätten diese nicht nur «faule»,

sondern auch zwei Strich1 weniger Milch gegeben.2

Jon Peder Noll erzählte folgendes über Barbla Schwizere von Pitasch:

«Daß vor etlich jähren habind sie die kalber ghan, so lüß (Läuse) gehabt, und
habind krezt und gstreit (gestrichen) und sie habe auch mit hand geholfen, alß

sie darzuo khommen, und dorauf seigend Würm an die kelber khomen, daß

sie nit mögen wehren und seigend verdorben.»3

Für Jon Peder gab es keine Zweifel: Seine Kälber waren nicht auf
«natürliche» Art und Weise verendet. Die Hexe hatte seine Tiere mit der
Hand berührt und zu Tode verhext.

Manchmal war es jedoch nicht einmal nötig, dass die Hexe ein Tier
berührte. Ihre Anwesenheit genügte, denn wie bekannt war, konnte eine Hexe

aufgrund des «bösen Blickes» Unheil anrichten:

«Item zeüget Casper Casper Joß, dz er seige eins zu Parpleuß gewessen, seige
die Mengia (Mengia Fritli Pitschen von Andiast) auch da gsein, in demme
habe er sein kalb gehabt, welcher seige krankh, welcher seige darauff gang,
habe auch den suspet uff ihren gehabt.»4

Nach einer Drohung oder einem Streit konnte das Vieh erkranken, so
dass es keine Milch mehr gab oder gar starb. Menga Jon Martin Nut von
Castrisch hatte gedroht, «sie wolle dem Josch Balzer Josch wohl vergelten,

daß er wider sie seige», darauf sei ihm eine Kuh, die zuvor viel Milch
lieferte, «gantz ergaltet», so dass sie billig verkauft werden musste.5

1

Strich Masseinheit.
2 Gruob 1699, U.J.M. Nut von Castrisch, 11. und 13. Zeugenaussage.
3 Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, Zeugenaussagen.
4

Waltensburg 1672, M.F.Pitschen von Andiast, Zeugenaussagen.
5 Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 5. Zeugenaussage.

102



Eine andere Hexe, die Tochter des Weibels Christen von Safien, hatte
sich geärgert, weil Joss Zinsli von Camana nicht gekommen war, um ihr
Rind zu metzgen. Zinsli gab unter Eid zu Protokoll, dass er sich

«(...) entschuldiget, massen er habe nit die glögenheit zuo kommen, uff dz

seige die Urschla unwilig gesein und etwass schnütz oder sprich wort über
die Zinsslig gredt, und daruff hin wäg gangen, darnach ungefar in 8 oder 10

tagen seige ihme zügen ein stier der ringen krankheit verdorben, welcher stier

ungefar 13 oder 14 guldin häte mügen gälten.»1

Anna Conzin von Waltensburg, die zusammen mit ihrer Mutter und
ihrem Bruder Plässi lebte, hatte eine Auseinandersetzung mit Fähnrich Jon,
einem andern Bruder. Anna drohte Jon, dass sie «auch einen Dienst tun
könne» (sinngemäss: dass sie sich rächen werde), wenn er den Ochsen,
den er seinem Bruder Plässi verkauft habe, nicht zurücknehme. Offenbar
war etwas bei dem Handel zwischen den beiden Brüdern nicht in Ordnung
gewesen, denn Anna Conzin und ihre Mutter weigerten sich, den Ochsen

zu bezahlen. Der Fähndrich sagte aus:

«Darauff seigen seine (des Jon) khüe alle krankh worden und auch kein milch
geben, er habe auch schier auff ihren den suspet ghabt, er habe nit gesehen,
ob sie doran gsein seige.»"

Die Kühe des Jon erkrankten nach dem Zwischenfall mit Anna. Er
brauchte sich nur zu fragen, wer sein Vieh verhext haben könnte, d.h. wer
ihm diesen Schaden zugefügt hätte.3 Bei den Hexenprozessen konnte es

also vorkommen, dass Verwandte gegen Verwandte aussagten.4

Was nach einem Streit geschehen konnte, zeigt eine Zeugenaussage
über Julscha dil Durig von Siat:

«Haben wir bericht, von deß Willy Urschla dilg Willy fraw auch mit namen
Ursula, sagt, dz sey und die Ulscha haben mit einanderen bekrieget uf guter
threw (Treu) vor 6 jähr wegen ein thir. In demme habe die Ulscha zu ihren

gesagt: Uf langst oder khurtz wil ich eüch der lohn geben. Und Ursula gesagt:

1

Safien 1664, Urschla, die Tochter des Weibels Christen, Zeugenaussagen.
2

Waltensburg 1672, A. Conzin von Waltensburg, 5. Zeugenaussage. Frona des Marty d'Ott
wurde wütend, weil der Hüttenmeister ihr vorgeworfen hatte, dass sie ihm zu wenig
Alpbrot gebracht habe. Die Folge war, dass ein Kalb des Hüttenmeisters (von der wütenden

Frona) zu Tode verhext wurde, Lugnez (ohne Datum), Zeugenaussagen.
3 Dazu THOMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 277.
4

Dazu auch Labouvie: Zauberei und Hexenwerk, S. 190.

103



Wils got und unser lieben frawen (Muttergottes), so magst mir khein lohn
geben. In demme seige die Ulscha uf der Ursula stal thir khomen und fraget, ob

sey habe nit ein schäflin gesehen, und sey zu ihren gesagt: Deß ja. Uf deme
ist ein rindt daruf gangen inert 2 oder 3 tag, und sey haben suspet uf die
gehabt (...).»'

Das Ungewöhnliche während der Zeit des Hexenverfolgung war, dass

ein Streit nicht ein Streit blieb. Der Streit ist für eine Dorfgemeinschaft, in
der jede/r jede/n kennt, eine übliche Konfrontationsform und wird
meistens schnell beendet und vergessen. Dies gilt indes nicht für die Zeit der
Hexenverfolgung.2 Eine Drohung wurde nicht vergessen, und wenn es

möglich war, einen Zusammenhang zwischen einer Drohung und einem

Unglück herzustellen, wurde dies getan. Die Frau von Willy hatte die

Drohung von Julscha dilg Durig, «sie wolle ihr den Lohn geben» (d.h. ein
Unrecht heimzahlen), nicht vergessen. Nachdem das Rind verendet war,
wusste sie, dass die Hexe ihre Drohung wahrgemacht hatte, und dies gab
sie den Behörden zu Protokoll.

Eine Drohung musste nicht ausgesprochen werden. John Tuisch von
Lumbrein erschrak, als die Hexe Frona «grad nebent» seiner Mastkuh
daherging. Am Abend tobte diese Kuh derart, dass die Frau des John Tuisch
«schier umb dz leben komen». Erst der Sohn konnte das Tier beruhigen.3

Immer wieder erkrankte oder verendete Vieh, wenn Urschla Wagauw
von Obersaxen auftauchte. Michell Allig erinnerte sich an ein Ereignis,
das vor 15 Jahren geschehen war. Ein Ochse wurde damals krank, weil
Urschla «ob dem weg ob den oxen durch gangen» war. Zum Schluss sagte
Michell: «In einem manat haten wier fier rindt ferlloren (,..).»4

1

Waltensburg 1652, J.d.Durig von Siat, 2. Zeugenaussage. Einen ähnlichen Fall treffen
wir in der 8. Zeugenaussage zu Anna Conzin. Sie trug die Schuld, dass ein Rind nach

einem Streit verschwand, Waltensburg 1672.
2 Bei einem Streit konnte eine ganze Familie gegen eine Person mobilisiert werden. Maria

Cozza, die 1753 im Puschlav hingerichtet wurde, hatte Streit gehabt mit einer Familie

wegen eines Grundstückes. Sogar das Mädchen dieser Familie, die bei Maria im Dienst

war, sagte gegen sie aus.
3

Lugnez (ohne Datum), F.d.M. d'Ott von Lumbrein, Zeugenaussagen. Vgl. weiter Gruob
1699, Maria Jon Padrut von Luven, Zeugenaussagen: Als Maria neben dem Vieh stand,
sei «dz viech erschroken und gesprungen (...)».

4 Obersaxen 1652, U. Wagauw von Obersaxen, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 12a

S. 202.

104



Wir wollen noch zwei Beispiele untersuchen, die zeigen, wie es auch zu
einer Anklage wegen Hexerei kommen konnte. Barbla Jöry Henny von
Andiast bat «vor etlichen jar» Maria Jon Florin «umb Gottes willen» um
Euterfleisch (minderwertiges Fleisch). Als Maria das Fleisch gegeben
hatte, geschah das Unglück. Einer Kuh sei das Euter «verfullet»; eine
andere fiel in einen Graben und konnte danach kaum gemolken werden. Maria

liess den Priester kommen, aber erst ihre Drohung: «Ich wil die khuo
lebig verbrennen» führte dazu, dass das Tier gesund wurde.1

Barbla Jöry Henny hatte um Euterfleisch gebeten, das Maria offenbar
ungern gab. Mit ihrer Anklage konnte sie dem lästigen Betteln ein Ende
setzen. Ein ähnlicher Fall betrifft Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg.
Sie bat um Schmalz, und auch ihr wurde dieses verweigert (siehe dazu das

Kapitel 4.4. über Armut).
Die Hexe Barbla d'Loreng Balzer hatte von Peter Gandrion begehrt,

«er solle ein par schuo fliken, demnach sie gefraget ob er geflikt, er gesagt,
daß ja, darauff sie begert, wz koste, er geforderet zwei bluzger (=Münze), da
sie dan gesagt, ich will dir schon geben, habe aber nie geben, und demnach

seige ihme etwz vieh verdorben».2

Im Zuge der Hexenverfolgung konnte sich Peter Gandrion an Barbla
rächen (indem er sie der Hexerei beschuldigte), weil sie die geflickten Schuhe

nicht bezahlt hatte. Damit wurde eine private Angelegenheit in die
Öffentlichkeit hinausgetragen, wo jede Art von Hinweis dazu missbraucht
wurde, den Hexen und Hexenmeistern auf die Spur zu kommen.

Beim Vieh (in der Regel Kälber oder Kühe), das erkrankte oder verendete,

handelte es sich in der Mehrzahl der Fälle um ein oder zwei Tiere.
Auf eine Tierseuche oder ein grösseres Unglück lässt eine Zeugenaussage
über die Hexe Regia Conzin schliessen:

«Diß jähr (1717) da die Embser (Einwohner von Domat/Ems) ihr s.h.

vich in Ranasca geladen, seye sie (Regia Conzin) widerumb von Panix
körnen, und diser sumer seye in Ranasca vil vich in verderben gangen.»3

1

Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussage. Maria glaubte, die Hexe
stecke in der von Barbla verhexten Kuh!

2 Gruob (ohne Datum), B.d. Balzer (von Castrisch?), Zeugenaussage.
3

Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, 15. Zeugenaussage.

105



In der Sekundärliteratur über Tierseuchen in Graubünden ist von einer
massenhaften Erkrankung des Viehs im Jahre 1717 in der Surselva nicht
die Rede. Auch sonst lässt sich kein Zusammenhang zwischen Tierseuchen

und der Hexenverfolgung in Graubünden feststellen.
Die schwere Pestwelle, die viele Gebiete der Eidgenossenschaft

zwischen 1663 und 1670 heimsuchte, verschonte Graubünden. Im 17.

Jahrhundert waren in den Drei Bünden bereits wichtige polizeiliche Massnahmen

wie die Absonderung, die Quarantäne und die Sperre von kranken
Tieren in Kraft getreten. So konnten Seuchen wirksamer bekämpft
werden.1

Ebenso wie der Erkrankung von Menschen standen die damaligen Ärzte
auch den Krankheiten des Viehs machtlos gegenüber.2

4.3.3. Schadenzauber an Nahrungsmitteln

Diese Kategorie von Schadenzauber hat - zumindest direkt - nichts mit
Krankheit und Tod zu tun. Es geht darum, dass eine Person, meistens eine
Bäuerin oder ein Bauer, im gewohnten Arbeitsablauf gestört wurde.

Christ dilg Willy konnte plötzlich weder Zieger noch Butter zubereiten,
weil Barbla Jöry Henny von Andiast anstelle seiner Frau die Milch bei
ihm holte. Erst als Pfarrer Risch3 auf das Geschirr den Namen Jesu

schrieb, war alles wieder in bester Ordnung.4 Wahrscheinlich sollte die
arme Frau für ihre Dienstleistung entlöhnt werden. Anhand von ähnlichen
Beispielen können wir vermuten, dass Christ die Frau nicht bezahlte,
obwohl er sich moralisch dazu verplichtet fühlte. Die Hexe «rächte» sich,
was er wohl vermutet hatte! Dies trifft auch auf eine Zeugenaussage über

1

Zu den Tierseuchen in den Drei Bünden vgl. Felix Maissen: Von der Viehseuche und
deren Bekämpfung in Graubünden im 17. Jahrhundert, in: BM 1964, S. 334-342, und
Christian Margadant: Ein Beitrag zur Geschichte der Tierseuchenbekämpfung im
Freistaat Gemeiner Drei Bünde (1500 bis anfangs 1800 n.Chr.), in: Schweizer Archiv für
Tierheilkunde, Bd.95, 1953, S. 364. Das Dorfgesetz von Celerina (Oberengadin)
bestimmte um 1600, dass krankes Vieh angezeigt und in Gegenwart einer Kommission
geschlachtet werden musste.

2 Thomas: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 278ff.
3 Pfarrer Ulrich (Risch) Gantner wirkte in Andiast 1646-1659, J. JACOB SlMONET, Die

katholischen Weltgeistlichen Graubündens, S. 19.
4

Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussagen.

106



Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg zu. Dieser Frau wurde ein Almosen
verweigert, und sie handelte als Zauberin, so dass Lorentz eine Weile keine

Butter machen konnte:

«Zum 5. züget Lorentz Pfister, dz dz weib seye einmal vonn Andest khomen,
die Thrina habe des ermelter Lorentz fraw umb gottes willen gebetten
schmaltz, und sy habe ihren abschlagen, darnach haben sy selbigen jähr nit
mer köhnen schmaltz machen, biß sy haben ein ander khübel thuns lüchen
(ausleihen), alß dann ist recht schmaltz worden. Ob dz weib die schuldt habe

khann, mögen sy nit wüssen.»1

Die zurückhaltende Äusserung des Zeugen am Schluss des Zitats zeigt,
dass Lorentz Pfister offenbar wusste, dass er und seine Frau (moralisch)
schuldig geworden waren. Seine Frau hätte «ihre Pflicht» tun und der
armen Thrina Butter geben sollen.2 Vielleicht war Lorentz auch nicht so

sicher, dass Hexerei im Spiel war. Schliesslich konnte er ja wieder buttern,
nachdem er das Geschirr gewechselt hatte. Auffallend an diesem Beispiel
und an anderen ist, dass die Leute im Dorf oft ein einfaches Gegenmittel
gegen Zauberei und Hexenwerk zur Hand hatten.

Manchmal gab die Hexe sogar selber einen Rat, wie die Betroffenen
sich aus dem Zauberbann lösen konnten. Zander Christ Padrut bezeugte,

«dz er habe denn weib (Thrina Joss Jon Ping) etlich mallen milch umb spinen
geben. Ein mal habe des Zander fraw in sein napf geben, als dz weib der napf
wider zu bracht und sy milch derin thun haben, so habe es als thickhet (sei
sogleich geronnen). Wiewollen sy der napf gewescht und brent haben, so habe

es nit ghulfen. Darnach seye dz weib widerumb khommen, und deß Zanders

fraw seye unwillig gewest und gesagt, wie die milch thickhe, es müesse

etwz nit recht sein, und dz weib habe geantwortet: Wesch noch ab, es würt
hören, und fürohin hats nit mer thickhet.»"5

Für Milch erbrachte die alte Thrina eine Gegenleistung (Spinnen). Dieses

soziale Beziehungsnetz von Geben und Nehmen hat der Hexenglaube
zerrissen. Die Hexenverfolgung bot eine willkommene Gelegenheit, um
eine «persona non grata» aus der Gemeinschaft auszuschliessen.

1

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 5. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.
2 Thomas: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 281: «Die Verweigerung von Almosen

war die typische Form der Pflichtverletzung, mit der mutmassliche Opfer sich der Hexe
gegenüber schuldig gamacht hatten.»

3
Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 7. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.

107



Der Weibel Joss von Waltensburg wollte radikale Massnahmen ergreifen.

Maria Joss Jon Ping, die Tochter von Thrina, hatte dem Weibel geholfen,

Korn zu schneiden. Als Gegenleistung, als Lohn, bat sie um «ein
khrinen schmaltz», was der Weibel ihr verweigerte. Seine Frau belohnte
aber die Arbeit von Maria, was ihm nicht gefiel:

«Nach demme hat die milch ein lange zeit thicket. Die Thrina habe offt des

Joß söhnen fraget, ob sy vill milch melchen oder nit. Der Joß ist bald unwillig
gsin und gesagt: Ich wil sie erschiessen, und ftirohin ist besser worden.»1

Gerann die Milch nicht mehr, weil Thrina von dieser Drohung gehört
hatte und nicht mehr wagte, den Weibel um Milch zu bitten? Nicht alle
Leute reagierten so «unwillig» wie der Weibel Joss. Risch Jon Florin
entschuldigte sich für sein ungebührliches Verhalten gegenüber der alten
Frau. Ihm wurde erzählt dass Thrina Joss Jon Ping gespottet habe, als

er für seine schwangere Frau ein Gebet sprechen Hess. Als Thrina den

Risch um Milch bat, erwiderte dieser:

«Wann sy sich gschämmt hat für sein fraw zu biten, were sey nit würdig, dz

er etwz gebe, thuo hat sey murmelet und ist unwillig darüber gsein, doch hat
er geben (...).»

Daraufhin gerann die Milch, und wiewohl Risch Jon Florin auch die
Eimer abwusch - es nützte nichts! Als er eines Tages am Mähen war, kam
die alte Frau vorbei. Risch bat sie um Verzeihung:

«Ich habs eüch erzürnet, ich bit, dz ihr nit für übel haben wollen, und dz weib
ihme gesagt: Ja ja, ihr seint ein guoter frommer mann, behuet euch gott, und
siter hats nit mer thickhet.»2

Ob Risch echte Reue zeigte, ob er den Zauber brechen wollte, oder ob
beides zutrifft, können wir nicht schlüssig beurteilen. Möglich ist, dass
dieser Zeuge sich - im Gegensatz zu den meisten anderen - wohl bewusst

war, dass er einem Mitmenschen Unrecht getan hatte, und er entschuldigte
sich bei der alten Thrina.

Anhand dieser Beispiele aus dem Leben von Thrina Joss Jon Ping sehen

wir, was man alles tun konnte, um sich aus dem Bann des Hexenzaubers

zu lösen. In einem Fall genügte es, das Geschirr auszuwechseln. Dann half

1

Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 214.
2

Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 11. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 215.

108



die Hexe selber durch einen Rat. Letztlich führten sowohl eine Drohung
wie eine Bitte um Verzeihung zum Ziel.

Wir wollen noch einige andere Beispiel untersuchen, die zeigen, wie
einige Frauen aus der Gemeinschaft ausgeschlossen wurden. Der Hexenwahn

bot die Gelegenheit, mit althergebrachtem Recht und Gewohnheit
aufzuräumen, wie z.B. mit der Erlaubnis, eine Mühle zu benutzen:

Die «Greitly mulleri» berichtete, dass die Mühle nicht mehr lief, als Jul-
scha dilg Durig von Siat Korn gemahlen hatte. Greitly erhoffte sich Gottes
Hilfe:

«Der mülly hab ich khaufft und bezalt, mit Gott hülf muoß der mülly gechen,
wan sann allen hexsen und hexsenmeister leit were f...).»1

Auch Urschla Hans Plasch von Tersnaus sollte von der Mühle ferngehalten

werden. Weil sie gemahlen hatte, musste ein Geistlicher, der Herr
Torna, durch eine «Lesung»2 das verhexte Räderwerk wieder in Betrieb
setzen/' Den Inhabern der Mühlen ging es darum, diesen Frauen das

Benützungsrecht zu entziehen.
Christina Loreng Balzer sollte nicht mehr Kirschen pflücken dürfen:

«Züget Lienard Jeri Josch, daß die Christina ein mahl auff ein bäum kriese

gelesen, und der bäum darauff verdoret und nit mehr gefruchtet, habe auch nit
weiters geargwohnt, alß wan sie mit dem behaftet wie die gmeine sag war, so
habe sie gethan.»4

Mit den Worten «mit dem behaftet wie die gmeine sag» meinte Lienard,
dass Christina Loreng Balzer in Verdacht stand, eine Hexe zu sein. Durch
das Gerede in der Öffentlichkeit wurde eine verdächtige Person nach und
nach kriminalisiert: «Derartige Personen, auf die man sowieso schon mit
Fingern zeigte, wurden, sobald man ihnen auch noch die Fähigkeit
zusprach, anderen Schaden zufügen zu können, aus der Gemeinschaft
Verstössen. Die isolierte Position der Verdächtigen wiederum und ihr von der
Gemeinschaft abgesondertes Dasein wurden jetzt als Motive für heimliche
zauberische Aktivitäten interpretiert», stellt die Historikerin Eva Labouvie
fest.5

1

Waltensburg 1652, J.d. Durig, 5. Zeugenaussage.
2 Mit der «Lesung» sollten die Dämonen vertrieben werden.
3

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussage.
4 Gruob 1700, C.L. Balzer von Gastrisch, Zeugenaussage.
5 Labouvie: Zauberei und Hexenwerk, S. 215.

109



Nachdem die Gerüchte über die obengenannte Christina sich verbreitet
hatten, erinnerten sich einige Personen an Geschehnisse, für die es vorher
keine Erklärungen gab und die viele Jahre zurückliegen konnten (damals
hatte Lienard noch «nit weiters geargwohnt»!). Die Hexe wurde angeklagt,
dass sie den Menschen, den Tieren und den Nahrungsmitteln Schaden
zufügen und sich in Tiere verwandeln könne (Kap.4.5.). Wohl war der Teufel

auch gegenwärtig (Kap.4.6.5.); er spielte jedoch kaum eine Rolle in
den Zeugenaussagen. Erst die Theologen hatten eine neue Hexenlehre
aufgestellt über Teufelspakt und Teufelsbuhlschaft.

Die Hexenverfolgung löste ein Klima der Angst aus: «Misstrauen und
schlimme Ahnungen sind stets gegenwärtig, jeder beobachtet jeden, und
oft genügt ein kleiner Hinweis, um Verdacht zu erwecken.»1

Ähnliche Beobachtungen hat Keith Thomas bei Hexenprozessen in England

gemacht: «Eine Hexenanklage begann bei einer Person, die mit dem

Verdächtigen in enger Nachbarschaft lebte, und sie zielte darauf ab, ein
lokales und persönliches Unglück zu deuten.»2

Die Theologen hatten ihre Lehren über Zauberei und Hexenwerk
systematisch entwickelt. Viele, wahrscheinlich die meisten von ihnen,
glaubten das, was sie sagten und predigten, und wähnten sich in einem

grossen Abwehrkampf gegen die Macht des Teufels, des «bösen Geistes».
Die Handlungen der Obrigkeit wurden dermassen von diesem Kampf
bestimmt, dass vernünftiges Denken und Handeln völlig verdrängt wurden.
In dieser Situation wurde der «Ausnahmezustand» durchgesetzt. Der Feind
musste mit allen verfügbaren Mitteln und erbarmungslos bekämpft werden,

koste es, was es wolle.

1

Meili: Hexen in Wasterkingen, S. 67.
2

THOMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 287.

110



4.4. Die Armut

Aus den Gerichtsakten wird ersichtlich, dass die Armut in den Hexenprozessen

eine zentrale Rolle einnimmt. Weil Schadenzauber meistens im
Zusammenhang mit Armut steht, ist es sinnvoll, dieses Thema hier zu
behandeln.

Wie stand es im 17. Jahrhundert in Graubünden mit den armen Leuten?
Leider fehlt es an einschlägiger Literatur zum Thema. In seiner
«Bündnergeschichte» kommt Friedrich Pieth zur Überzeugung, dass der Anteil an

Armen im 17. Jahrhundert sehr hoch war: «Die jahrelangen Kriege und
Unruhen hatten Handel und Verkehr ruiniert. Mehr als ein Viertel der

Bevölkerung war dem Hunger und Krankheiten zum Opfer gefallen. Armut
und Bettel herrschten überall.»1

Etliche Zeugenaussagen stützen diese Feststellung. Eine arme Frau war
Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg. Wie sie unter der Folter bekannte,
sei ihr Mann vor vierzig Jahren nach Österreich gezogen.2 Die Zeugen
nannten Thrina die «Alte». Wir können mit Sicherheit behaupten, dass

Thrina Joss Jon Ping alt (wahrscheinlich mindestens 70-jährig) und arm
war. Sie bat oft um Esswaren, z.B. Schmalz, und sie hatte es bitter nötig,
wie wir bereits erfahren haben.

Aus dem Verhalten der Dorfbewohner lässt sich schliessen, dass sie der
alten Frau nur ungern etwas zu essen oder zu trinken gaben. Die Armen
wurden gehasst, «weil sie eine Bürde für die Gemeinschaft und eine
Bedrohung der öffentlichen Ordnung darstellten».3 Der Weibel Joss wollte
Thrina sogar erschiessen. Wie unbarmherzig mit der alten Frau umgegangen

wurde, zeigt die Zeugenaussage von Jacob Wolwet. Als er der Thrina
einmal Milch gegeben hatte, konnte er keinen Zieger mehr herstellen.
Eines Morgens kam sie wieder und bat um Brot. Da sagte Jacob zu ihr:

«Wann es aufhört (d.h. wenn er wieder käsen könne), so ist guot, wo dz nit
gschechen thete, so sint meinen herren beyeinanderen, wil heüt ann zeigen

1

Pieth: Bündnergeschichte, S. 238. Die Stadt Chur ergriff um 1650 Massnahmen gegen
das Bettelwesen. Bettelnde Personen wurden aus der Stadt verwiesen. Wenn sie sich wieder

in der Stadt sehen Hessen, wurden sie ins Gefängnis gesetzt und dann durch den

Bettelvogt fortgeschafft, Maissen: Die Drei Bünde 1647-1657, S. 228.
2

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, 1. Bekenntnis.
J THOMAS: Die Hexen und ihre soziale Umwelt, S. 291.

111



und klagen. Die Thrina gesagt: Schweigen, es würt schonn bösser (besser)
werden, und derselbig tag ist hübsch züger worden.»1

Die Drohung von Jacob, er wolle sie den Gerichtsherren anzeigen,
bewirkte ohne Zweifel, dass Thrina fortan nicht mehr wagte, um Almosen zu
betteln. Frauen, die ihre Nachbarn um Esswaren baten, waren auch Barbla
Jöry Henny von Andiast und Brida Jon Chasper von Rueun. Eine Frau
weigerte sich, der Brida Mehl oder Kraut zu geben, und der Priester Hess

Brida ebenfalls kein Kraut aus seinem Garten nehmen. Dies hatte zur Folge,

dass eine Kuh dieser Frau ein Auge verlor und ein Kalb des Priesters
zugrundeging.2

Die wenigen Indizien, die der Gerichtsschreiber Johann Berther über
Anna Jöry Jon Gletzy von Siat notierte, weisen darauf hin, dass sie «in
Argwohn gelebt» (weil sie von hingerichteten Flexen denunziert worden
war) und sich dafür «nie entschuldigt» habe. Zeugenaussagen fehlen! Der
Antwort der Verteidigung können wir entnehmen, dass Anna Jöry Jon

Gletzy eine arme Frau war: Sie «heige gelebt mit seiner annuot, habe sich
vermeint niemant ergernuss».3

Stina Meningla von Schlans wurde festgenommen, weil sie seit jeher
ein «bosshaftigs wib gewest», gestohlen und gedroht hatte, sie wolle das

Dorf Schlans «thun undergechen». Sie habe dann auch das Dorf angezündet

und sei von zwei Hexen denunziert worden. «Es befrembde ihnen deß

gefierten klag», so die Verteidigung, «war seig es sy (Stina) seige ein
armen khörlosses mensch, mechte auch etwz durch armuot den leüthen ent-
frembt haben, aber wegen hexsery werde niemant an ihr zeügen (,..).»4

Auffallend am Prozess gegen die beiden Frauen Anna Jöry Jon Gletzy
und Stina Meningla ist, dass keine Zeugen gegen sie auftraten. Offenbar
genügte es, dass sie arm waren und daher der Gemeinschaft zur Last
fielen. Wir können nur erahnen, wie schlimm die Situation dieser Frauen im
17. Jahrhundert war. Beide mussten stehlen; ihre bittere Not trieb die
armen Frauen dazu.

Dasselbe gilt auch für Anna Jon Donau von Laax. Offenbar hatte auch
sie zumeist wenig zu essen. Unter der Folter bekannte Anna, dass eine El-

1

Waltensburg, T.J.J.Ping, Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 216.
2

Waltensburg 1652, B.J. Chasper von Rueun, Zeugenaussagen.
J Waltensburg 1652, A.J.J. Gletzy von Siat, Indiz und Antwort.
4

Waltensburg 1682, S. Meningla von Schlans, Indiz und Antwort.

112



ster ihr ein Stück Brot weggeschnappt habe. Da habe sie geflucht. Ein
«Kerl» (d.i. der Teufel) sei erschienen und habe grosse Versprechungen
gemacht:

«Gsagt, wan sy ihne volgen welle, wolle er nit nur allein ein stukg, sonder ein

ganzes brodt verschaffen, nit nur fur selben tag, sonder allezeit (...).»'

Gemäss dem Versprechen des «Kerlis» sollte Anna Jon Donau immer
ein ganzes Brot, d.h. genug zu essen haben. Die Zeugen gegen Anna sagten

vor allem in bezug auf Diebstahl aus. Nach dem dritten Grad der Folter

gab sie zu, Esswaren (Brot, Reben, eine Wurst, Bohnen, Butter, einen
halben Zieger) und verschiedene Gegenstände (einen Kessel, Talg, eine

Geissglocke und Tücher) gestohlen zu haben. Wie sehr Anna das Brot
benötigte, zeigt die folgende Stelle aus dem Bekenntnis:

«Item dem Marti Flori von Flims gnommen ab dem offen 4 bluzger
(=Münze) und darmit ein brot kaufft.»2

Eine Geissglocke (scalin) hatte Anna ebenfalls verkauft. Sie entwendete
die meisten Esswaren und Gegenstände ausserhalb von Laax, so

beispielsweise in Obersaxen, Ilanz, Cumbel, Flims, Falera und Tamins.
Im Urteil fehlt die Angabe, dass ihr Hab und Gut konfisziert wurde.

Anna Jon Donau besass wahrscheinlich nichts, im Gegensatz zu Urschla
Delbin, die ein Haus in Laax verkaufen konnte und Eigentümerin von
weiteren Liegenschaften in Schluein war.3 Musste sie ihren Besitz verkaufen?

In einem Gespräch mit Brinkazi und seiner Frau beklagte Urschla
sich «der theüre deß gelts, so diß johr seige». Urschla machte bei diesem
«diseurs» die unvorsichtige Bemerkung, «der teüffell leiche (leihe) auch
gelt».4

1

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.
2 Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.
J Ein Zeuge, der gegen Urschla Delbin aussagte, war der Käufer ihres Hauses, Jölli Scha-

mun Loreng (7. Zeugenaussage) Er erzählte, dass Urschla ihm «auf die linkhen axlen

gschlagen, dz danethin der halz angefangen zu schmirzen, dz er nit änderst vermeint, dz

gsicht werde hindersich gezogen (...)». Betreffend die Liegenschaften in Schluein: Am 2.

Januar 1655 verkaufte die Gerichtsgemeinde Laax «hauß, hoff und stadel sampt den

baumgarten, daß der hingerihte Urschla Delbin geweßt zu Schleüwis gelegen», Lothar
DEPLAZES: Die Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein 1654-1732, S. 67.

4 Laax 1654, U.Delbin von Schluein, 9. Zeugenaussage. Urschla Hanss Plasch hatte ebenfalls

ein Haus verkauft, Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.

113



Arme Frauen waren wohl auch Anna Jon Biat von Ilanz, Regia Conzin
von Waltensburg und Anna dilg Ambrosi von Rueun. Anna Jon Biat soll

gesagt haben: «Man fache (fange) nur die armen, die reichen nit
Anna zählte sich wohl zu den Armen. Regia Conzin musste im Taglohn
arbeiten; und Anna dilg Ambrosi, die letzte bekannte Hexe der
Gerichtsgemeinde Waltensburg, habe «aus grosen mangel und nothurft etwaß ge-
nomen (...)».2 Um überleben zu können, mussten arme Frauen betteln oder
stehlen.

Wie wir anhand der Beispiele bemerkt haben, veränderte sich die
Situation während der Hexenverfolgung zuungunsten der Armen. Indem eine

Frau der Hexerei verdächtigt und angeklagt wurde, büsste sie ihren Platz
und ihre Stellung innerhalb einer Dorfgemeinschaft ein. Sie durfte sich
nicht mehr «Mitchristin» nennen. Dies bedeutete, dass ihr ein Almosen
verweigert werden konnte. Die armen Frauen wurden dadurch unweigerlich

ärmer. Auf Hilfe konnten sie kaum rechnen, vor allem dann nicht,
wenn sie alleinstehend waren. Arme Frauen waren den Behörden und der

Dorfgemeinschaft im Wege, auch wenn sie dies nicht wahrhaben wollten,
wie Anna Jöry Jon Gletzy. Sie hatte in Armut gelebt und geglaubt, dass sie

kein «Ärgernis» errege.
In jeder Gemeinde gab es arme Personen. Diese gingen oft von Dorf zu

Dorf, um zu betteln oder um Nahrung zu suchen.3 Arme Frauen, die
umherzogen und keinen festen Wohnsitz hatten, waren auch die drei Hexen,
die 1652 in Chur vor Gericht standen und schliesslich freigesprochen
wurden. Die drei Frauen Maurer dienten bei Bauern, dann waren sie als

Mägde bei einer Familie in Chur, bei einer reformierten Pfarrersfamilie
und in Häusern von Zunftmeistern angestellt.4

1

Gruob 1652, A.J.Biat von Ilanz, Indizien. Dazu die Zeugenaussage von Hans Jacob Biat
(ein Verwandter ?): Als Anna im Gefängnis war, soll sie gesagt haben, dass sie sich frei
kaufen könnte, wenn sie einen guten Geldsack hätte.

2
Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, Antwort der Vert.

J Die einzige Frau, die gemäss den vorliegenden Quellen im Unterengadin als Hexe
hingerichtet wurde, war Anna Töna von Tschlin. Sie war «eine arme Wittfrau, die in den Dörfern

umherzog und zeitweise von der Getreide-Nachlese lebte Ihre Bedürftigkeit
machte sie wohl für etliche Leute zu einem leibhaftigen schlechten Gewissen, dem einiges

zuzutrauen war.» Jon Mathieu: Bauern und Bären, S. 292.
4 MATHIS Berger: Der neuentdeckte Churer Hexenprozess vom Jahre 1652. Die Mitglieder

der reformierten Pfarrfamilie waren die Hauptzeugen gegen die drei Frauen.

114



In diesem Zusammenhang tauchen einige Fragen auf, die wir zu
beantworten versuchen: Wo lagen die tieferen Ursachen dieser Unmut gegenüber

den Armen? Trugen Zeiten der wirtschaftlichen Misere die Schuld?
Erstaunlicherweise spricht in den Zeugenaussagen niemand zum Beispiel
von schlechten Ernten. Einer Hexe oder einem Hexenmeister wurde nie
der Vorwurf gemacht, dass sie/er eine Ernte zerstört hätte. Weiter fragen
wir uns, ob ein Strukturwandel innerhalb der bäuerlichen Gesellschaft
stattgefunden hatte oder stattfand, ein Wandel, der zu einem Kampf
zwischen Reichen und Armen, zwischen Armen und ärmeren Leuten oder
zwischen einzelnen Familien geführt hatte? Hatten sich die Besitzverhältnisse

so geändert, dass Kämpfe um Hab und Gut geführt worden waren
und vielleicht immer noch im Gang waren?

Beleuchten wir zuerst den theologisch-mentalen Hintergrund der
Armenfeindlichkeit. Die bereits im 14. Jahrhundert feststellbaren Aus- und

Abgrenzungsmechanismen der Gesellschaft gegen die Armen sollten sich
im 16. Jahrhundert ausserordentlich verschärfen. Armut wurde als ein
moralischer Defekt («Müssiggang») definiert. Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts

wurden die Armen von den Theologen sogar dämonisiert: aus dem

einstmaligen Ebenbild Christi waren «Arme des Teufels» geworden -
furchteinflössende Wesen.1 So wundert es nicht, dass, wie alle namhaften
Theologen des 17. Jahrhunderts, der zeitweise in Grüsch als Pfarrer
wirkende Bartholomäus Anhorn d. J. die Ansicht vertrat, die meisten Armen
seien leichte Beute des Teufels: «Diese elenden und armseligen Leut/
verpflichtet der Teufel ihme selber zu seinem Dienst/ Ehrerbietung und
Gehorsam folgender gestalten: 1. Etliche/ die in Schulden steken/ und Armut
leyden/ kaufft er umb ein geringes Gelt.»2 So erscheint es aus der Sicht
dieser Theologie, welche die Armen dämonisiert, folgerichtig, dass diese
Teufelsbrut ausgerottet werden muss.

Der Literatur lässt sich nicht entnehmen, ob sich die Struktur der
vorwiegend bäuerlich-ländlichen Gesellschaft im 17. Jahrhundert veränderte.
Die Bündner Wirren hatten wohl Spuren hinterlassen, aber grosse
Machtkämpfe unter den Bauern, wie Arno Borst dies für das obere Simmental
festgestellt hat, fanden in der Surselva nicht statt. Dort begannen die He-

1

VOLKER Huneke: Überlegungen zur Geschichte der Armut im vorindustriellen Europa,
in: Geschichte und Gesellschaft 9 (1983), S. 491 ff.

2
Anhorn, Magiologia, S. 609f.

115



xenprozesse freilich 250 Jahre früher als in der Surselva, nämlich um
1400. Seit dem späten 14. Jahrhundert hatten die Simmentaler Bauern auf
Graswirtschaft und Grossviehzucht umgestellt und gaben den Getreidebau
und die Schafzucht auf. Dies bedeutete, dass sie zum Teil die Selbstversorgung

aufgaben; sie exportierten Vieh, mussten aber Getreide einführen.
Diese Umstellung «muss den Simmentaler Bauern viel Unruhe und
Unsicherheit beschert haben, und hier hat die Hexerei eine ihrer Wurzeln».1

Eine andere These besagt, dass das Bevölkerungswachstum einen Ein-
fluss auf die Hexenverfolgungen gehabt habe. Wenn die Bevölkerung
wachse, könne dies zu Kämpfen innerhalb einer Gesellschaft führen, bei
denen einzelne Personen oder Gruppen verdrängt würden. Die Hexenjagd
diene dann als Ventil zur Ausschaltung eines Teils der wirtschaftlich
schwächsten Glieder der Gesellschaft, wie z.B. der Frauen, älteren Leute,
Mittellosen oder alleinstehenden Aussenseiter.2 Diese These könnte partiell

auch für den neuerlichen Ausbruch der Hexenverfolgung in Graubünden

nach den Bündner Wirren zutreffen. Während der Bündner Wirren
1618-1639 war die Bevölkerung durch Kriege, Hungersnot, Pest und
Krankheiten dezimiert worden.3 Anschliessend nahm sie wieder zu. Im
Zusammenhang mit der Armut und den oben beschriebenen Fällen lässt
sich sagen, dass arme und alte Frauen systematisch aus der Dorfgemeinschaft

verdrängt wurden. Wahrscheinlich waren die Nahrungsmittel oft
knapp und vielen Familien reichte es kaum zur Grundversorgung. Wenn
wir die Hexenprozesse von 1652 in der Gerichtsgemeinde Waltensburg
betrachten, ergibt sich folgendes Bild: Von den 14 Personen, die vor
Gericht standen, waren mindestens sechs Frauen arme Personen: Thrina Joss

Jon Ping, Anna Jöry Jon Gletzy und Stina Meningla waren arm und alt;
arm waren auch Barbla Jöry Henny, Brida Jon Chasper und Nesa Salla-

man, und Jon Padrut war ein alter Mann. Der erste Hexenprozess in
Waltensburg und der erste in Ilanz wurden gegen arme und alte Frauen durch-

1

Arno Borst: Anfänge des Hexenwahns in den Alpen, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die
Anfänge der europäischen Hexenverfolgungen, Frankfurt a.M. 1990, S. 43-67.

2 Martin Körner: Glaubensspaltung und Wirtschaftssolidarität (1515-1648). In:
Geschichte der Schweiz und der Schweizer, Bd. 2, Basel 1986, S. 41 f.

3 Alexander Pfister: Sur la carschen e digren della populaziun el Grischun, in: Annalas
da la Società Retorumantscha, 28 (1914), S. 35-98.

116



geführt.1 Wahrscheinlich war auch Thrina Chatz von Rueun, die 1652

zusammen mit Thrina Joss Jon Ping gefangengenommen wurde2, eine alte
Frau. Der letzte Prozess des Jahres 1652 in Waltensburg dauerte nur vier
Tage und endete mit dem Todesurteil gegen die arme und gehörlose Stina

Meninglavon Schlans.

Die beiden letzten Flexen der Gerichtsgemeinde Waltensburg, Regia
Conzin von Waltensburg und Anna dilg Ambrosi von Rueun, waren ebenfalls

arme Frauen.

4.5. Die Verwandlung in Tiere

Wir wollen uns nun einem weiteren Thema zuwenden, das zeigt, dass der
Bauer in den Bergen an «übernatürliche Ereignisse» glaubte. Ein untrügliches

Zeichen von Hexerei war die Kunst, sich in Tiere zu verwandeln.
Gewisse Tiere wurden dämonisiert und galten als Teufelsgeschöpfe. Einigen

Stellen aus den Protokollen können wir entnehmen, dass die Hexen
und Hexenmeister in der Gestalt von Katzen, Elstern oder Ziegen einen
bestimmten Zweck verfolgten.3 Die Verwandlungskunst spielt jedoch nur
in den Zeugenaussagen eine wichtige Rolle. In den Bekenntnissen unter
der Folter erwähnten die Hexen und Hexenmeister selten Tiere, und wenn
sie davon sprachen, dann in einem anderen Zusammenhang (Kap. 5.2.).

Die Tiere, die in den Zeugenaussagen mit Hexenwerk in Verbindung
gebracht wurden, waren in erster Linie Katzen und Elstern, dann auch
Ziegen, Hunde und Füchse.

1

1699 wurden 17 Personen in der Gerichtsgemeinde Langwies im Schanfigg als
Hexen/Hexenmeister angeklagt. Abgesehen von wenigen Ausnahmen handelte es sich um
Personen, die mindestens 60 Jahre alt waren, Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der
Hexenverfolgungen in Graubünden, S. 50.

2 Thrina Chatz wurde auf einem Schlitten, das ein Paar Ochsen zog, von Rueun nach
Waltensburg gebracht (wahrscheinlich hatte sie nicht mehr die Kraft zu gehen!).

3 Der «Hexenhammer», der 1486 erschien, beschäftigte sich im ersten Teil mit der
Verwandlung in Tiere: «10. Ob sich die Hexen mit den Menschen zu schaffen machen,
indem sie sich durch Gaukelkunst in Tiergestalten verwandeln», JAKOB SPRENGER und
HEINRICH Institoris: Der Hexenhammer (Malleus maleficarum), 3. Auflage München
1985, S. 145-147.

117



4.5.1. Die (schwarze) Katze

Die Vorstellung von der schwarzen Katze als Begleittier oder Verkörperung

der Hexe bildete sich im Spätmittelalter aus. Der englische Kleriker
Gervasius von Tilbury (um 1152 bis nach 1220) erwähnt Frauen, die sich
nachts in Katzen verwandeln. Wenn sie auf ihren Streifzügen verwundet
werden, sieht man die Verletzungen am nächsten Morgen an ihrem
menschlichen Körper.1 Aufgrund der jahrhundertelangen gemeinsamen
Dämonisierung von Katzen und Frauen - beide gelten als lüstern und
verschlagen - treten Katzenhexen auch in Bündner Hexenprozessen häufig
auf.

Im Protokoll über Urschla Delbin von Schluein bezeugte Fida M. Lizi,
dass sie vor einem Jahr ihre kranke Tante zwischen Tag und Nacht
besucht habe. Zwei schwarze Katzen hätten sie von ihrem Haus bis an das

Haus ihrer Tante begleitet. Auf dem Heimweg seien die Katzen wieder an
ihrer Seite gewesen. Plötzlich verschwanden die Tiere, und Urschla Delbin

sei mit noch einer Frau «vor ihr fenster gstanden». Die beiden Frauen

behaupteten, dass sie die Schwester von Fida besuchen wollten. «Und
hiemit eine der gassen auff, die ander der gassen ab gangen».2 Unter den
erhaltenen Indizien gegen Urschla Delbin hatte der Gerichtsschreiber
notiert, dass Urschla in eine schwarze Katze verwandelt gewesen sein soll!3

Wahrscheinlich vermuteten Fida M.Lizi und die Behörden auch, dass die
Hexe Urschla die Tante von Fida in Gestalt einer Katze heimgesucht und
krank gemacht habe.

In drei Protokollen der Gruob der Jahre 1699 und 1700 geht es um die

Aussagen gegen Martin Jon Martin Nut von Castrisch und seine Tochter
Menga. Die Zeugen gegen Martin sagten aus, dass sie in seinem Hof einen

grossen Lärm (gschrei) gehört hätten: Dieser Lärm sei von Katzen, anderen

Tieren und Kindern verursacht worden. Und als Martin Chispar mit
drei anderen Personen in seinem Hof über Martin Jon Martin Nut sprach,
sei eine «böse» Katze, die sie kaum vertreiben konnten, in das Haus des

Hexenmeisters verschwunden. In diesem Fall führte das Geschwätz über
andere dazu, dass der Hexenmeister in Gestalt einer Katze anwesend war.

1

Enzyklopädie des Märchens, 7. Bd., Sp. 1102f. (Art. Katze von Irmela Roschmann-
Steltenkamp).

2 Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 11. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 15 S. 227.
J Ebenda, Indiz «Soll in ein schwarze kazen verwandlet gsin sein(...).»

118



Ein anderer Grund, dass Tiere zu einer bestimmten Zeit auftauchen
konnten, war ein Streit. Nachdem Jeri Banadeg von Castrisch «wegen
auffbaung deß hauses» mit Martin Jon Martin Nut gestritten hatte,
belästigten ihn Elstern und Katzen:

«In der gassen habe er mit einer pistolen auff die katzen also wollen schiesen,
habe die pistolen nit wollen laß gahn (,..).»1

Fast wortwörtlich gleichen sich die Zeugenaussagen betreffend Verwandlung

in Katzen im Fall der Tochter von Martin, Menga Jon Martin Nut.2

Die Zeugen sind bei Vater und Tochter dieselben: Jeri Banadeg, Josch
Balzer Josch, Barbla Casanova, Christ und Jon Riedi. Die Katzen waren in
einem bestimmten Augenblick zur Stelle: Wenn die Zeugen über Martin
und Menga schwätzten oder wenn Jeri Banadeg mit ihnen stritt. Die Katze
symbolisiert hier das Gewissen, das ein unrechtes Verhalten in Erinnerung
ruft. Die Zeugenaussagen sollten allerdings nicht nur das Gewissen
beruhigen. Martin und Menga Jon Martin Nut wurden des Hexenwerks
beschuldigt, um sie «legal» aus dem Weg räumen zu können. Möglich ist
auch, dass es sich bei der Familie von Jon Martin Nut um unbeliebte
Nachbarn handelte, die man loswerden wollte. Fremde Zuzüger waren
nicht willkommen, wie Peter Liver bemerkt hat: «Überall schlössen sich
im 16. und 17. Jahrhundert die Nachbarschaften gegeneinander ab; dem
fremden Zuzüger wurde kaum der zur Existenz unbedingt notwendige
Anteil an den gemeinen Nutzungen eingeräumt. Der Erwerb von Grundeigentum

wurde für alle Fremden erschwert, wenn nicht verunmöglicht.»3
Auch Urschla und Barbla Jeri Josch Pitschen scheinen den Bewohnern

von Castrisch im Wege gewesen zu sein. Die beiden Schwestern waren
dort verheiratet. Urschla hatte dem Gericht empfohlen, zwei Zeugen, die
mit ihr im Streit lagen, nicht zu vernehmen. Das Gericht wies dieses

Begehren ab.

Die erste bekannte Hexe der Gerichtsgemeinde Obersaxen, Urschla
Wagauw, war eine Frau, die aus einer romanischen Gemeinde zugezogen
war. Als sie einmal krank war, soll sie mit einer Nachbarin romanisch
gesprochen haben, was diese nicht verstand:

1

Gruob 1699, Martin J.M.Nut von Castrisch, 1., 2., 8., 9.,12. und 13. Zeugenaussage.
2 Gruob 1699, Menga J.M.Nut von Castrisch, 2.,3.,4., 8. und 14. Zeugenaussage.
3 Liver: Zur Rechts- und Wirtschaftsgeschichte des Heinzenbergs im 15., 16. und 17.

Jahrhundert, S. 38.

119



«(...) und do hat Urschla mit ihre selbß in welsch brumblet, daß die Meinga
sey nit hat keinen versthein (verstehen), dan sey hat nüt weilsch kheinen».'

Ungefähr 30 Zeugen sagten gegen Urschla Wagauw aus (die Akten sind

unvollständig überliefert). Menga nahm die Ereignisse mit den Katzen
offenbar nicht sehr ernst:

«In verhörung der kundschaften und meidung, wie die katzen den Jeri
angefochten, habe die Menga vor eine ehrsame oberkeit gelachet.»2

Diese Frau hatte den Mut, «vor eine ehrsame oberkeit» zu lachen. Diese
Reaktion wurde ihr wohl zusätzlich zu den anderen schweren Vorwürfen
angelastet.

Abschliessend seien noch zwei Beispiele aus Castrisch erwähnt, die von
Katzen handeln. Als ein Ehepaar eines Abends im Bett über Christina
Loreng Balzer plauderte, wurde es von einer Katze heimgesucht.3 Lginard
Riedi wurde eine Zeitlang von einer Katze verfolgt, bis diese in das Haus
der Urschla Jeri Josch Pitschen entwich.4

Wie wir bereits oben im Prozess gegen Martin Jon Martin Nut erfahren
haben, war es offenbar nicht immer leicht, zwischen dem Lärm der Katzen
und demjenigen der Kinder zu unterscheiden:

Im Haus der Barbla Schwizere von Pitasch «habe eß oftermahlen
unnatürliche geschrei gethon, alß kazen und kinderen».5

4.5.2. Die Elster

Eine ähnliche Rolle wie die Katze spielt ein Vogel, die Elster (ägerste), in
den Zeugenaussagen der Gruob. Als zwei Männer, die einmal vor acht
Jahren während des Sommers im Stall lagen, über Onna Tokin von Flond

sprachen,

1

Obersaxen 1652, Urschla Wagauw, Zeugenaussage von Meinga Weiss. Vgl. Anhang Nr.
12a S. 208.

2 Gruob 1699, Menga J.M.Nut von Castrisch, Bemerkung des Protokollanten (nach den

Zeugenaussagen).
3 Gruob 1700, C.L.Balzer von Castrisch, 4. und 5. Indiz. Zu diesen Indizien gibt es keine

Zeugenaussagen.
4 Gruob 1699, U.J.J. Pitschen von Castrisch, Zeugenaussagen.
5 Gruob 1700, B. Schwizere von Pitasch, 3.Indiz.

120



«seige unversehenß ein ägersten nebend sie auf dem then (Tenne) komen, alß
eß miternacht war, und laut geschrauen, darauff der Jon Jelli gesagt: Gott
behüte unß, und die deke über sich zogen (...)».

Madleina Risch Silvester berichtete, dass eine Elster in den Stall
hereingeflogen sei, als sie und eine andere Frau den Karren von Onna nehmen
wollten. Die Schwester von Madleina meldete dem Gericht folgendes:

«Daß vor etlichen jähren sie mit zwei weiberen in Fanzaneren gewesen und
daß gegen abendlüthen und habind geredt von der Onna, Da habe eine
under ihnen gesagt: Waß gilt, sie ist bald do und lost (hört zu) Da seige
ein ägersten ein tanen aufgesprungen und wüst geschrauen.»

Das schlechte Gewissen erinnerte die drei Frauen in Gestalt einer Elster
an ihr Unrecht! Der Verdacht der drei Frauen wurde noch dadurch bestätigt,

weil Onna ihnen am nächsten Tag sagen konnte, dass über sie
geschwätzt worden sei.1

Barbla Jon Donau von Eaax wusste, wer an einem Abend in der Stube
des Christ Jon da Cumbel gewesen war. Christ folgerte, dass sie sich in die
Elster verwandelt habe, die an jenem Abend um zwölf Uhr nachts auf den
Fenstersims flog.2 Die Hexe Barbla hatte das Privatleben des Christ Jon da

Cumbel gestört, weil sie weitererzählte, wer zu Besuch bei ihm weilte.
Vielleicht sollte dieser Besuch geheim blieben! Die Elster lieferte mit
ihrem Erscheinen den Grund für die gewünschte Anklage.

Nach einem Streit zwischen Anklägern und Angeklagten konnte das

Vieh zugrunde gehen, oder es war möglich, dass Katzen und Elstern ihr
Unwesen trieben. Dies wurde oft als Rache- und Einschüchterungsaktionen

der Hexen und Hexer empfunden. Der Sohn von Catharina Christ
Tomasch von Silgin war mit einem Mann in Streit geraten. Catharina drohte
dem Mann, sie wolle «schon ein bringen oder erwenden (...)». Ein paar
Monate später bemerkte er «ein groß schupen ägersten uff ein öhrlin ge-
west, allwan dan ein sh. kuo ausß dem weeg gefallen do hat er metz-

gen müessen (,..)».3

Das nächste Beispiel über Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg und
ihre Enkelin Barbla Christ Waulser bringt zum Ausdruck, wie der He-

1

Gruob 1699/1700, Onna Tokin von Flond, Zeugenaussagen.
2

Laax 1657, B.J.Donau von Laax, 2. Zeugenaussage.
3

Lugnez (ohne Datum/event. 1699), C.C.Tomasch von Silgin, 1. Zeugenaussage.

121



xenglaube das Denken kanalisierte. Der Weibel Joss von Waltensburg und
sein Sohn mähten:

«Aldo seye dz weib mit sein enigkhliche Barbla nebent ihnen auß und in gangen

3 oder 4 mal, und der söhn zum vatter gesagt: Warumb gechen die so offt
in und auß. Der vater gesagt: Sy wolten wol so baldt fliechen und mögen nit.
Inn demme sint 2 agerst in die mada (Mahd) khomen und er Jos gesagt:
Hay wirff dein sägetze (Sense), und er habe die segetze geworffen. Die eine

seige hinweg flogen, die ander vermeint er, dz er habe troffen Über ein
weil seige dz weib sammbt meidtly khommen zu ihnen, weil sy haben morgen
gessen, in demme habe der Joß wollen ein wenig brot geben, hat sy nit wollen
nemmen und gesagt: Ich hab brot gnug. Er Joß ihren anschawen hat, ist sey
gantz blutig gsin und 2 kratz ann der stimen gehabt (...).»'

Thrina erklärte dann dem Weibel, ihre Enkelin hätte ihr einen Stein an
die Stirn geworfen. Der Weibel kombinierte anders: Sein Sohn hatte die
Elster, d.h. die Thrina, getroffen, darum blutete sie jetzt! Auch hier flogen
die Vögel herbei, als der Weibel über Thrina schwätzte, d.h. als er eine

bösartige Bemerkung über sie und ihre Enkelin machte. Wollte Joss
danach mit «ein wenig brot» sein Gewissen beruhigen? Thrina Joss Jon Ping
nahm es aber nicht. Somit konnte der Weibel seine moralische Schuld
nicht begleichen.

Wenn Elstern sich in der Nähe eines Menschen aufhielten, konnte nur
Hexerei im Spiel sein. Der Säckelmeister Jeri hatte im Morgengrauen
beobachtet, wie vier Elstern unter das Dach von Martin Jon Martin Nut von
Castrisch flogen und nicht mehr auftauchten.2

Nicht nur die Hexen flogen in Gestalt von Vögeln umher, auch der Teufel

selbst konnte es tun. Als ein Rabe sich auf den Ast eines Baumes
gesetzt hatte, rief eine «ehrliche» (so schrieb der Aktuar) Frau einer Tochter
von Brida Jon Chasper von Rueun zu: «Luag der butz (der Teufel) khomt
und wirt dich nehmen (,..).»3 Die Frau hatte sich vielleicht einen Scherz
erlaubt, um das Mädchen zu erschrecken. Indem die Frau ihre Aussage zu
Protokoll gab, belastete sie die Mutter des Mädchens, Brida Jon Chasper.
Die Behörden vermuteten, dass Hexenwerk im Spiel sei.

1

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 9. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 214.
2 Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 4. Zeugenaussage.
3

Waltensburg 1652, B.J.Chasper von Rueun, 5. Zeugenaussage. Vgl. die Zeugenaussage
von Ammann Melcher Allig: Der Teufel sei ihm in der Gestalt einer Elster erschienen,
versicherte Urschla Wagauw, Obersaxen 1652.

122



Regia Conzin von Waltensburg lenkte durch ihr auffälliges Verhalten
den Verdacht, mit Hexerei in Verbindung zu stehen, auf sich. Thrina
Gabriel bezeugte im Jahre 1718, dass Regia

«umb taglohn geholffen, den krautgarten auß jeten Sachen sie zwey äger-
sten auf den zäun hin und her springen und kreyende, da habe die Regia
gesagt: Jesus ich darf da nicht sein, wan dz also thut, ihr dochter Anna solle mit
steinen hinwegjagen (...)».

Anna, die Tochter von Thrina Gabriel, bestätigte die Aussage ihrer
Mutter und fügte hinzu, dass Regia gesagt habe: «Jag die hexß hinweg.»1

Regia ängstigte sich vor den Elstern und weigerte sich, weiterhin im
Krautgarten zu arbeiten. Zudem hatte sie auch vor Katzen Angst. So soll
sie sich vor einer «leidigen» Katze, die in ihrer Stube gewesen war,
gefürchtet haben.

Dieses Beispiel zeigt, dass Menschen noch anfangs 18. Jahrhundert
daran glaubten, dass Hexen sich in Tiere verwandeln können.

4.5.3. Andere Tiere: Ziegen, Hunde und Füchse

Es überrascht uns auf den ersten Blick, dass die Ziege, die «Milchkuh» der
Kleinbauern, mit Hexenwerk in Verbindung gebracht wurde. Die Dämoni-
sierung der Ziege und des Bockes beruht jedoch auf einer jahrhundertelangen

theologischen Tradition. Nach der Bibelstelle Matth. 25,32ff. wird
Christus beim Weltgericht die Menschen in gute und böse scheiden wie
der Hirte die Böcke von den Schafen. In der frühchristlichen Kunst werden

die Sünder als Böcke dargestellt. Seit Isidor von Sevilla gilt die Ziege
als «animal lascivum», als lüsternes Tier. Auf romanischen Kapitellen des

12. Jahrhhunderts reiten Frauen und Männer, «geile» Sünder, nackt auf
Ziegenböcken.2 Wie wir wissen, wird bereits in der Dämonologie des

Spätmittelalters Hure mit Hexe gleichgesetzt; so wundert es nicht, dass auf
dem Titelblatt von Bartholomäus Anhorns «Magiologia» eine «Unholdin»
dargestellt ist, die auf einem Ziegenbock zum Hexensabbat reitet.

1

Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, 1. und 2. Zeugenaussage.
2 Lexikon des Mittelalters, Bd. 2, Sp. 303f.; (Art. Bock von D. Kocks); Lexikon der

christlichen Ikonographie. Bd. 1, S. 315 (Art. Bock von L. Wehrhahn-Stauch).

123



Die Frau von Jacob Bartolome erzählte, dass zwei Geissen ihre kranke
Tochter besucht hätten:

«So sint der Thrina Chatz 2 geis khommen, und dz ein hinein in die Stuben

gangen und über dz bet beschawen, daß ander biß zu der Stuben thür und
auch in die Stuben beschawen.»

Ein anderes Mal waren die zahmen Tiere der Thrina Chatz von Rueun
auf die Laube geklettert, als eine Magd krank war.1

Normalerweise hätte sich der Bergbauer kaum von den Ziegen stören
lassen. Hier handelte es sich jedoch nicht um gewöhnliche Tiere: Eine
Hexe hatte sich in Ziegengestalt verwandelt, um die Kranken zu plagen.
Die Hexe war natürlich auch schuld, dass diese Menschen erkrankt waren.

Oft begegneten die Zeugen den Tieren in der Morgen- oder
Abenddämmerung und in der Nacht (um zwölf Uhr). Im Prozess gegen Christina
Loreng Balzer erzählten zwei Knaben den Behörden ihr schreckliches
Erlebnis:

«Daß vor ungefähr 4 oder 5 jähren umb zwölfen in der nacht zwei knaben in
ein baumgarthen gsin und ein gespräch von der Christina gehalten, habind sie
einer geiß gschrei gehört, so fast geschrauwen, und er gesagt: Ghörstu wie
daß schreit. In deme seige eine grose geiß mit gar lang haaren wie ein füllen
über dem zun gesprungen und umb daß bett, da sie waren.»2

Die Phantasie der beiden Knaben widerpiegelt eine Welt, die sehr stark

von Dämonenfurcht geprägt war.
Jon Michel Caduff gab zu Protokoll, dass Maria Joss Jon Ping in eine

Ziege verwandelt gewesen sein soll. Vor einigen Jahren sah er an einem
Sonntagmorgen eine schwarze Geiss, die «geschwind hinwegging». Kurz
danach traf er Maria. Jon Michel beschloss, diese Frau von nun an nicht
mehr zu grüssen:

«Etliche jähr darnach seige er durch den dorff uffgfahren mit ein fuoder
embt seige da ihme die Maria entgegen und noch ein weibß persohn
da habe die Maria uff ihn geluoget und ein wenig gelachet, er aber ihren die
huot dz mohl nit abzogen (...).»

1

Waltensburg 1652, Thrina Chatz von Rueun, 3. und 4. Zeugenaussage. Vgl. dazu die
einzige Zeugenaussage, die es zu Thrina Stadthalter Risch von Sevgein gibt. Thrina soll
in der Gestalt einer Ziege gesehen worden sein, Laax 1672.

2 Gruob 1700, Christina Loreng Balzer von Castrisch, 2. Indiz.

124



Nach dieser Begegnung wurden die Ochsen dermassen unruhig, «dz er
vermeint, er müese alß zu stuekh gehen lassen (...)».1

Maria Joss Jon Ping war eine freundliche Frau. Als sie Jon Michel Ca-

duff begegnete, lächelte sie. Der Mann erwiderte die Freundlichkeit nicht.
Die verdächtigten Personen wurden nach und nach kriminalisiert und an
den Rand der Gesellschaft gedrängt. Das Schwert des Henkers schwebte
über diesen Menschen!

An einer Stelle in den Akten ist von einem Ziegenbock die Rede. Auf
einer Brücke gesellte sich «ein grosser schwartzer bock mit vilem langen
haar» zu Landammann Benedicht Castelberger, Baltzer Fopper von
Schnaus und noch einem Mann. Der Bock begleitete die drei Männer von
Ilanz bis nach Rueun. Unterwegs sprach niemand mit Landammann
Castelberger, der dadurch Verdacht gegen Baltzer Fopper schöpfte.2

Schwarze Tiere konnten die Dorfbewohner ebenfalls in Angst versetzen,

besonders ein schwarzer Hund. Schwarz galt allgemein als Farbe des

Teufels sowie der Hölle, und der Jenseitsdämon selber versteckt sich in
der mittelalterlichen Exempelliteratur hinter der Maske des Hundes und
wählt die Hunde als seine Begleittiere.3 Wir kennen bereits das Beispiel,
dass zwei Männer Anna Conzin als Hexe anklagten, weil sie anstelle von
Anna einen Hund in ihrer Stube entdeckt hatten (Kap. 4.2.2). Thrina Joss

Jon Ping von Waltensburg soll auch fähig gewesen sein, sich in einen
schwarzen Hund zu verwandeln. Muretzy von Rueun wurde von einem
schwarzen Hund belästigt. Er warf einen Stein und traf das Tier oberhalb
eines Auges, und dieser Stein hinterliess eine Wunde:

«Hats befundten, dz die Thrina sey der selbig zeit kranckh gewest und an der
Stirnen ein rüden gehabt.»4

Ähnliche Schlussfolgerungen wie Muretzy hatte auch der Weibel von
Waltensburg gezogen. Er vermutete, dass sein Sohn eine Elster mit der
Sense getroffen habe, weil Thrina wenig später blutete.5

1

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.
2 Gruob 1680, Baltzer Fopper von Schnaus, 2. Zeugenaussage.
J Enzyklopädie des Märchens, 6. Bd., Sp. 1327f. (Art. Hund von Rudolf Schenda).
4

Waltensburg 1652, Thrina J.J. Ping, 12. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 215.
5

Waltensburg 1652, Thrina J.J.Ping, 3. Zeugenaussage.

125



Zur Tochter von Thrina wurde 19 Jahre später im Protokoll unter
andern notiert:

«Habe einer ein mohl ein schwarzen hundt gesechen, welcher er bald
verschwunden, da habe er die Maria gesechen.»1

Anna Fichter war überzeugt, dass sie Jon Padrut von Rueun

«usserthalb der khirchen mit ein unnatürliche burdy (Last) ersechen nam-
blich in gstalt ein groß schwartz hundt, doch ohne bein und angentz von seiner

äugen verschwunden (...)».2

In den Akten der Hexenprozesse stossen wir an zwei Stellen auf einen
Fuchs. Thrina Joss Jon Ping konnte nicht nur die Gestalt einer Elster und
eines Hundes, sondern auch die Gestalt eines Fuchses annehmen. Der
Kronzeuge gegen sie, Weibel Joss, hatte beobachtet, wie ein Fuchs «hinauf

vor des weibs hauß» geschlichen war.3

Als Martin Jon Martin Nut von Castrisch wieder einmal Thema eines

Gespräches war, sei ein Tier, das einem Fuchs glich, im hellen Mondenschein

auf den Hinterfüssen gestanden.4

4.6. Die Vergehen gegen Sittlichkeit und Religion

Gemäss der Hexenlehre der Theologen wurde Hexerei gleichgesetzt mit
dem Abfall vom christlichen Glauben und dem Pakt mit dem Teufel. Seit
dem 16. Jahrhundert versuchte die Kirche mehr und mehr Einfluss auf die
Lebensweise des Volkes auszuüben. Die katholischen und die reformierten

Prediger bemühten sich um «eine religiöse Durchdringung des Alltags
selbst der entlegensten Bergdörfer».5

1

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, Zeugenaussagen.
2

Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, Zeugenaussagen.
3

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping von Waltensburg, 10. Zeugenaussage. Eine Hexe der

Gerichtsgemeinde Langwies (im Schanfigg), Maria Tschamaun, konnte sich, «indem sie je-
weilen in des Teufels Namen sich auf alle Viere stellte», in Katzen-, Wolfs- und Fuchsgestalt

verwandeln, Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in
Graubünden, S. 48.

4 Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 16. Zeugenaussage.
5 Die Hexen der Neuzeit. Studien zur Sozialgeschichte eines kulturellen Deutungsmusters,

hrsg. von CLAUDIA HONEGGER, Frankfurt a.M. 1978, S. 109.

126



Das Volk sollte gottesfürchtig leben und die Sünde meiden. Eine
vordergründige Aufgabe der dörflichen Sittenwächter bestand darin,
Verstösse gegen sittlich-religiöse Normen der Obrigkeit anzuzeigen.1 Das Ziel
der Obrigkeit war es, dass «die fromen von solche schädliche leüth sicher
und abgesondert werden möchten», wie es noch 1718 im Verfahren gegen
Anna dilg Ambrosi von Rueun hiess.2

In den erwähnten Indizien gegen Regia Conzin von Waltensburg, die
sich im gleichen Jahr wegen Hexerei vor Gericht zu verantworten hatte,
heisst es, dass sie «den gebührenden respect und gehorsame einer ehrsamen

oberkait» nicht geleistet habe. Es wurde festgehalten, dass sie

«auß der gnade gottes gerathen und mit dem satan sich verbunden Man
wolle der justiz gemäß ihro den verdienten straf geben, eß seye an leib, leben,
ehr und gut, nach erkentnuß deß rechtenß, damit die blümende jugend ein ex-
empel nemen gottesfürchtig zu leben und dz sündliche leben zu meiden
(,..).»3

Die «blühende Jugend» sollte durch die Hexenprozesse abgeschreckt
werden, damit sie nicht dem «sündlichen Leben» verfalle. Unter «Sünde»
verstand die Obrigkeit zum Beispiel Fluchen, Trinken, Tanzen und die
«Hurerei» (vgl. dazu die Sittenmandate).

1

Vgl. die Abhandlung von Walter Rummel: Die «Ausrottung des abscheulichen Hexerey
Lasters». Zur Bedeutung populärer Religiosität in einer dörflichen Hexenverfolgung des
17. Jahrhunderts, in: Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte, hrsg. von
Wolfgang Schieder, Göttingen 1986, S. 51-72. Rummel weist in seiner Studie nach,
dass die Hexenprozesse in Winningen, einem Dorf der Grafschaft Sponheim (zw. Trier
und Mainz), durch eine persönliche Kontrollbereitschaft der Dorfbewohner untereinander

gefördert wurden. Diese Kontrollbereitschaft entstand vorwiegend aufgrund der
sponheimischen Kirchenordnung.

2
Waltensburg 1718, Anna dilg Ambrosi von Rueun, S. 15.

J Waltensburg 1718, R. Conzin von Waltensburg, Indizien.

127



4.6.1. Das Fluchen

Das Fluchen galt als Indiz dafür, dass eine Person nicht «gottesfürchtig»
lebte. Jon Padrut von Rueun soll, als er von einem Kirschbaum hinunter
gefallen sei, «schichliche Worte» geredet haben - was soviel bedeutete wie
fluchen. Jon bekannte unter der Folter als erstes, dass er von Jugend auf
seinen Eltern gegenüber frech und ungehorsam gewesen sei, gefressen und

gesoffen, gestohlen und Hurerei getrieben habe, weiter habe er «ein unnutz
maul gehabt mit schwerhen und fluohen».1

Der Gerichtsschreiber von Sahen, Melchior Gartmann, notierte folgendes

über Christen Gartmann, einen alten Mann, der 1658 vor den Hexenjägern

geflohen war:

«Zum ersten punckten, wie dz gmälter Christen Gartmann seit villen jarren
har in sündt, schandt und lästeren übel verthieft gwesen oder erfunden worden,

gestalten wie dass ehr mit schwehern, fluochen, gott lestern und geistliche

und wältliche personnen geschmäckt und ungebürlich gescholten (...).»

Weiter wurde Christen beschuldigt, dass er Ehebruch begangen habe.

Deswegen sei er zwar gebüsst und bestraft worden, doch «zuo keiner guten

frucht by ihme habe würcken und verfachen wellen.»2

Fluchen war ein Bestandteil der Alltagssprache, und davon machten
sowohl die Männer wie die Frauen Gebrauch. Eine Zeugin wusste zu
berichten, dass Anna dilg Ambrosi von Rueun einmal «dz verfluchte fueß»
und ein anderes Mal «die verfluchte hex» gesagt habe.3 Als Meingia John
Jacob Josch von Vella gefoltert wurde, erzählte sie, dass sie

«ein mohl zu Duigliell gewest umb ein burdy studen, weihen sie zimblich
schwehr geladen, undt wolte auff nemmen, do habe sie geschworen, als bait

sey er (der Teufel) abermohlen erscheinen in gestaltsam wie oben.».4

1

Waltensburg 1652, J. Padrut von Rueun, 5. Zeugenaussage und 1. Bekenntnis.
2

Saften 1658, Christen Gartmann von Saften Platz, Indizien.
3

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 14. Zeugenaussage.
4

Lugnez 1699, M.J.J. Josch von Vella, 6. Bekenntnis. Nur Fluchen allein führte aber noch
nicht zu einer Festnahme, denn die Zeugin Thrina Christ Lutzi Jacob Lutzi gab (gegen die
Hexe Maria Joss Jon Ping) selber zu Protokoll, dass sie angefangen habe zu «fluochen
und schweren», als das Türschloss beschädigt war; Waltensburg 1671, M.J.J. Ping von
Waltensburg, Zeugenaussagen.

128



Das Gleiche widerfuhr Anna Jon Donau von Laax. Als sie fluchte, weil
eine Elster ihr ein Stück Brot weggeschnappt hatte, tauchte der Teufel auf.
Bis in unsere Tage hinein hat sich das Sprichwort erhalten, dass der Teufel
erscheine, wenn man fluche. Das Fluchen, «das lange Zeit als eine
selbstverständliche Äusserungsform des einfachen Volkes gegolten hatte»1,

wurde nunmehr in Zusammenhang mit Hexerei gebracht.

4.6.2. Das Tanzen

Vom Fluchen und Tanzen ist in den Protokollen selten die Rede. Offenbar
hatten Reformation und Gegenreformation diesen «Übeln» zum Teil Einhalt

gebieten können. Die Zeugen in den Hexenprozessakten wussten wenig

von Tänzen zu berichten. Einer, der oft an Tänzen und an Hengerten
teilnahm, war Christen Detli von Safien Platz. Dies ist der schwerste
Vorwurf, der in den Indizien gegen ihn erhoben wurde. Brida Jon Chasper von
Rueun soll mit ihren Geschwistern in ihrem Haus mit Knaben gesungen
und getanzt haben.2

Anna Jon Biat von Ilanz habe «auß gwüssen eingelangten indicien
ohne gotesforcht und in mutwill, tanz und dergleichen» getrieben.3

Bei Martin Jon Martin Nut und Christ Mathiu handelte es sich um Tänze

in der Nacht. Vielleicht trafen sich einige junge Leute in der Dunkelheit,

um sich zu vergnügen. Dies musste geheim gehalten werden, denn

gemäss den Sittenmandaten war Tanzen ausdrücklich verboten.

«Hat Christ Castelberger zu einer zeit wacht gehalten, und alß er bei junker
Anthonis hauß gewesen, habe er gehört geigen, und alß er zu der brunen
körnen, seige ein groß volk dort gewesen, also er ziterend gewichen und under
deß meister Christ Riedis hauß komen, habe er zurukh geschauen und gesehen

viel volk parweiß auß deß Martin Jon Martin Nuth hoff komen und gegen
dem brunnen gehen, geschehen umb zwei uhr in der nacht.»4

Richard van Dülmen: Volksfrömmigkeit und konfessionelles Christentum im 16. und
17. Jahrhundert, in: Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte, hrsg. von
Wolfgang Schieder, Göttingen 1986, S. 24.

2
Waltensburg 1653, B.J. Chasper von Rueun, 3. Zeugenaussage.

3 Gruob 1652, A.J. Biat von Ilanz, Indizien.
4 Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 3. Indiz/5. Zeugenaussage. Vgl. auch die

Zeugenaussage von Christ Castelberger gegen Fopper über den Ziegenbock (Kap. 4.4.3.).

129



Christ Castelberger vermutete, dass ein Tanz um zwei Uhr in der Nacht
mehr als ein gewöhnlicher Tanz sein müsse, nämlich ein Hexentanz.1 Ob
er geträumt oder wirklich einen Tanz gesehen hatte, bei dem sich einige
Personen vergnügten, bleibt offen.

Risch Thieni, der ehemalige Knecht von Christ Mathiu, gab zu Protokoll,

dass Christ «nit just seige». Risch erzählte dem Gericht über ein
Ereignis, als er 15 oder 17 Jahre alt gewesen war. Als sie damals im Sommer
auf dem Berg am Heuen waren, habe der Christ ihm als Nachtessen Butter
und Käse mitgegeben. Dann seien er im oberen Stall und Christ im unteren
schlafen gegangen. In der Nacht habe er einen «gigenstrich» gehört. Er sei
erschrocken und habe sich ruhig verhalten. Es sei recht laut zu und her

gegangen, der Stall sei «erschütlet». Nach diesem Ereignis habe er «ein

argwon auff dem Christ gefasset, allein gesehen habe er nit».2

Die Beziehung zwischen Christ Mathiu und seinem ehemaligen Knecht
war nicht mehr gut. Während der Hexenverfolgung entluden sich solche

Spannungen und führten zu Anklagen - und nicht selten standen Angeklagte

und Ankläger in einem Dienstverhältnis zueinander.
Überdies sehen wir aus diesen und ähnlichen Beispielen, dass ein Bergbauer

gar nicht versuchte, sich ein klares Bild von einer solchen Situation
zu verschaffen. Er hatte Angst vor dem Unbekannten, Angst vor allem,
was in der Dunkelheit3 auf ihn lauerte.

'
Vgl. dazu Meili: Hexen in Wasterkingen, S. 84: «Dass dieses Tanzen als Teuflisch'
bezeichnet wird, hat indirekt mit dem Hexensabbat zu tun, da im Zürich (und in Graubünden,

d. Verf.) des 17. Jahrhunderts grundsätzlich jedes Tanzen vom Teufel kommt.»
2 Gruob 1700, C. Matthieu von Castrisch, Zeugenaussagen.
3

Vgl. Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 1, S. 125-139: «Die Angst vor der Dunkelheit.»

130



4.6.3. Die «Hurerei»

Als schweres Vergehen gegen die Normen der Sittlichkeit galt die «Hurerei».

In den Hexenprozessakten wird von Hurerei gesprochen, wenn eine
Frau ein Verhältnis mit einem Mann gehabt haben soll, wobei der Begriff
selber nicht näher umschrieben wird. Eine (enge) freundschaftschaftliche
Beziehung konnte vor der Dorfgemeinschaft nicht verheimlicht werden,
jedenfalls nicht längerfristig. Hure und Hexe sind also austauschbare
Begriffe, wie auch Fälle aus der Gerichtsgemeinde Langwies beweisen.' Dieses

Frauenbild findet sich bereits im Hexenhammer systematisch ausgearbeitet

und besiegelt.2 Eine voreheliche oder aussereheliche Beziehung
wurde während der Hexenverfolgung fast ausnahmslos mit aller Härte
bestraft, nämlich mit dem Tod. Anna dilg Ambrosi von Rueun verteidigte
sich mit der Bemerkung, sie sei weder Hure noch Hexe.3

Ihre Dorfgenossin Barbla Jon Chasper wurde 1652 gefangengenommen,
weil sie seit ihrer Kindheit eine boshafte Person gewesen sein soll. Sie
geriet in den Verdacht, eine Hexe zu sein und wurde auch als Hexe
beschimpft («und sie desses nie entschuldiget»). Ausserdem würde sie stehlen

und trinken. Das Schlimmste aber war, dass Barbla

«in seinen (ihren) jungen tagen mit anderen thöchteren sodimüschen (,..)4

(begangen hatte) Hat, wil sey ist ledig gsein, hurery treiben mit einer
jung gsell die ehe prochen mit 2 geistlichen persohnen und ein
weiter weltlich, es seige in der gemeindt oder ausserthalb.»

1

1660 befasste sich das Gericht in Langwies mit drei Brüdern und zwei Frauen, denen

Vergehen gegen die Sittlichkeit vorgeworfen wurden. Die fünf Personen wurden
hingerichtet. Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen, S.45ff.

2 Grundsätzliches in: Hans-Jörg Nesner: «Hexenbulle» (1484) und «Hexenhammer»
(1487), in: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von Georg Schwaiger, München
1987, S. 85-102, insbesondere S. 92f., und Helmut Brackert: Zur Sexualisierung des

Hexenmusters in der Frühen Neuzeit, in: Ordnung und Lust. Bilder von Liebe, Ehe und
Sexualität in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hrsg. von HANS-JÜRGEN Bachorski,
Trier 1991, S. 337-358.

3
Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 1. Verhör.

4 Der Begriff «sodimüschen» (Sodomie) bedeutete im Mittelalter gleichgeschlechtliche
Liebe. Verkehr mit Tieren hiess: «Sodomia cum bestialitate». Risch Hazies (kein
Hexenmeister) wurde wegen Sodomia cum bestialitate verbannt (nach der Abschrift von 1828).
Thieny Marty Flury bekannte unter der Folter, dass er mit Tieren zu tun gehabt habe,

Lugnez 1699, T.M.Flury von Vrin, 4., 5. und 6. Bekenntnis.

131



Ein Geistlicher, der Kapuzinerpater Domeni, hatte diese Aussage zu
Protokoll gegeben.1 Er stellt der Obrigkeit zu Rueun ein Ultimatum:
Entweder werde dieses «boßhaftige weib» aus ihrer Nachbarschaft genommen,

oder er verlasse die Pfarrei.2 Barbla Jon Chasper konnte sich nicht zu
diesen Vorwürfen äussern. Der Kapuziner seinerseits musste keine näheren

Angaben machen, was er mit dem Vorwurf, Barbla habe «die Ehe mit
geistlichen und weltlichen Personen gebrochen», konkret gemeint hatte.
Offenbar zählte das Vergehen, dass «geistliche und weltliche Personen»

mitschuldig sein könnten, für die Richter nichts. Auffallend am Fall der
Barbla Jon Chasper ist, dass sie in ihrem Bekenntnis nur die obengenannten

Vergehen bestätigen musste. Barbla wurde als Hexe hingerichtet,
obwohl sie nicht den Teufelspakt und den Hexentanz (dies waren ja die
Bestandteile der Hexenlehre, siehe Kap 5.2.) gestand - oder anscheinend
nicht gestehen musste! Mit anderen Worten: Eine «Hure» wurde als Hexe

zum Tode verurteilt, weil aussereheliche Sexualität als teuflische Perversion

der christlichen Ehe gewertet wurde.
Die Geistlichen bekämpften vermeintliche Zauberei und Hexerei nicht

nur in Predigten und durch Exorzismus, sondern wirkten auch aktiv an der

Hexenverfolgung mit wie der Kapuziner in Rueun. Maria Joss Jon Ping
von Waltensburg beklagte sich, dass der Pfarrer Johann «so vil von hexen
werckh prediget», es gebe wohl auch andere Sünden!3 Dieses dauernde

Predigen der Geistlichkeit über Hexenwerk bewirkte, dass das Kirchenvolk

sich in dieser Sparte bestens auskannte. Der Geistliche Johann Gene-
lin soll 1676 Maria Zipert von Schlans eine Hexe genannt haben.4

Mengia Fritli Pitschen von Andiast bekannte, dass sie

«von jugendt uff ein sündiger mensch gewessen, habe etlicher jähren mit
einem mann huori getriben und wenig mohl von dem selbigen man theil
gehabt, dan er habe etliche mohlen mit einer gluffen (Stecknadel) oder ein rinkh
sie thuon wichen, seige auch nie mahlen schwanger worden, habe wol ein

1

Pater Domeni war zwischen 1628 und 1644 in Rueun als Geistlicher tätig, WILLI: Die
Kapuziner-Mission in Romanisch Bünden, S. 79ff.

2
Waltensburg 1652, Barbla Jon Chasper von Rueun, Protokoll.

J Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, 1. und 5. Indiz, und 12. Zeugenaussage.

- Zum Predigen der Geistlichen über Hexerei vgl. Elfriede Moser-Rath:
Predigtmärlein der Barockzeit. Exempel, Sage, Schwank und Fabel in geistlichen Quellen
des oberdeutschen Raumes, Berlin 1964 (Sach- und Motivregister, S. 540: 29 Belege!).

4 Müller: Zum bündnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, S. 36.

132



mohl oder zwey breü ingenommen, aber seige notig nit schwanger gewessen».1

Eine grosse Sünde, die Mengia beging, war, dass sie auch «huri begangen»

(wie es in den Indizien heisst). Damit lieferte sie der Obrigkeit einen
entscheidenden Grund, gegen sie vorzugehen. Gegen sie als Hexe und
nicht auch gegen den Mann, der ihre Leibesfrucht abtreiben wollte! Mengia

lebte mit Schuldgefühlen: mit dem schlechten Gewissen, dass sie ein
sündiger Mensch sei, weil sie versucht hatte abzutreiben. Abtreibung galt
aus kirchlicher Sicht als Verstoss gegen das fünfte Gebot, also als Kindsmord,

und somit als schwere Sünde.2

Über Barbla Claudi von Ilanz steht geschrieben:

«Habe sie im neunten jar ihres alters die huorei angefangen, gar junge knaben

an sich zogen, mit gewachsnen knaben gmeinschaft gehabt, mit etlichen ma-
nen so verheuratet die ehebruch getan unnd letstlich die blutschand begangen.»3

Die «Ehe brechen» hiess demnach: eine Beziehung mit einem verheirateten

Mann zu haben. Barbla Claudi und Barbla Jon Chasper waren
wahrscheinlich nicht verheiratet. Barbla Claudi zeigte in ihrem Geständnis

25(!) Männer an, die mit ihr die Ehe gebrochen, Hurerei getrieben oder
sonst « zu tun» gehabt hätten. Diesen Männern wurden Geldstrafen auferlegt.

Neun Jahre nach Barbla Claudi standen in Ilanz wieder zwei Frauen vor
Gericht, die unter anderem Hurerei getrieben haben sollen: Dorothe des

Meisters Claus von Ilanz und Menga Duff von Falera. Dorothe, die von
ihrem Sohn und einigen Männern aus dem Gefängnis befreit worden war,
wurde im Januar 1661 in Abwesenheit verurteilt und verbannt. Über Menga

notierte der Gerichtsschreiber folgendes: Sie sei «von jugend auf in
bösem gschrei gewesen, huorei, ehebruch, dieberei, bluotschand, hexerei
halben». Über beide Frauen sind nur Indizien vorhanden.4 Es gibt keine

1

Waltensburg 1672, M.F. Pitschen von Andiast, 1.Bekenntnis.
2

Enzyklopädie des Märchens, 3. Bd., Sp. 378 (Art. Dekalog von Dieter Harmening).
J Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 2. Indiz und Bekenntnis. Jon Flurin da Villa in Ilanz

z.B. hatte mit Barbla «Hurerei, Ehebruch und Blutschande» getrieben. Vgl. die Begriffe
«Hurerei» und «Sodomie», die im 17. Jh. eine andere Bedeutung hatten.

4 Gruob 1661, Indizien zu D. Claus von Ilanz und M. Duff von Falera.

133



Zeugenaussagen, und ein Urteil über Menga Duff fehlt (möglicherweise
war sie auch geflohen).

Zwei Hexen der Gerichtsgemeinde Gruob, Maria Jon Padrut von Luven
und Trina Birtin von Ilanz, konnten im Jahre 1700 «nur» der Hurerei, nicht
der Hexerei, schuldig gesprochen werden. Sie wurden beide verbannt
(Maria für vier, Trina für ein Jahr).'

Im Zusammenhang mit diesen sittlichen Vergehen steht das offene Tragen

des Haares. Aufgelöstes Haar konnte die Sinnlichkeit wecken. Die
Männer durften nicht «verzaubert» werden! Willy dilg Josch entdeckte
Mengia Jon Calluster von Siat in einer Alp «mit der stuchen (Kopftuch)
umb den lenden und dz hör alß durch den rukhen hinab».2

Urschla Hans Plasch von Tersnaus wurde beobachtet, wie sie, von
Cumbel kommend, «im Furter tobeil huoben (Haube) und stuchen abgezogen

und daß haupt in dz wasser gestossen und sich gewaschen».3 Eine
Frau mit aufgelöstem Haar konnte in Verbindung mit Hexerei gebracht
werden. Nach dem Hexenhammer, dessen Autoren sich auf ältere dämo-
nologische Traktate stützten, wurden Frauen mit schönem, «verführerischem»

Haar leichte Opfer von «Incubi», «aufliegenden» Dämonen in
Mannesgestalt.4 Im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit wurden Hexen
oft auf Bildern und Zeichnungen als Frauen mit offenem Haar dargestellt!
Anna Jon Donau von Laax beschrieb ihren Flug zu den Hexentänzen mit
den Worten:

«Seige sy vom bösen geist auß dem fenster hinauß tragen worden eineß molß
ohne fürschoß, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit außgespraiteten
haar.»5

Wenn Anna dies selber beschreibt, können wir annehmen, dass das Volk
sich ein Bild von einer Hexe mit offenem (unordentlichem!) Haar
machen konnte. Das nächste Beispiel deutet in diese Richtung: Eine Frau

1

Gruob 1700, Urteil über M.J. Padrut von Luven und Trina Birtin von llanz.
2

Waltensburg 1652, M.J. Calluster von Siat 1. Zeugenaussage.
J

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen. Über die Sinnlichkeit siehe

Hans Peter Duerr: Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation,
Frankfurt a.M. 1984, S. 73-100: «Die Verteufelung der Sinne, vornehmlich der weiblichen»,

bes. S. 95ff.
4

Hexenhammer, S. 117.
5

Laax 1657, A.J. Donau von Laax, Bekenntnis.

134



trat als Zeugin gegen die obengenannte Urschla Hans Plasch auf. Sie hatte

Urschla einmal «ertabt, dz sie die hör ungestaltet hette».1

Zum Schluss wollen wir auf den Prozess gegen Thrina Gartmann von
Camana in Safien eingehen - ein Prozess, der mit einem aussergewöhnli-
chen Urteil endete!

Laut den Indizien vom 22. Februar 1697 soll Cathrina Gartmann
Ehebruch, Hurerei, Blutschande und kleinere Diebstähle begangen haben. Im
zweiten Indiz steht folgendes:

«Hat sy sich in ihrer jugend oder ledigem stand der gestalten unküsch gehalten,

daß sy mit einem eheman, so zur selbigen zeit sein ehelich weib hate, die

hury getriben und ein bankert2 erzüget, welcher eheman ihro in der verwant-
schaft war ein halben grat näher alß zum driten. Und hiemit gröblich gesündiget

wider göttliche und weltliche gesatz, eß seige mit huri, ehebruch und

blutschenderi, umb welche fehler obige Thrina anno 1666 von einer ehrs.

oberkeit ist gebuset mit starcker wahrnung und vermahnung sich inßkünftige
in solchem und anderen üblen behutsamer zu verhalten. (,..).»3

Cathrina Gartmann schlug diese Warnung in den Wind. Sie liebte diesen

Mann weiterhin und wurde wieder schwanger. Die Obrigkeit büsste
sie mit dem «Fussfall», d.h. die Frau musste in der Kirche abseits der
anderen Gottesdienstbesucher knien. 1669 liess sich Cathrina in Wartau mit
ihrem Freund «einsegnen». Weiter wurde unter den Indizien festgehalten,
dass sie bereits 1659 und dann 1696 von einer hingerichteten Person als

Hexe denunziert worden sei. Nachdem die Behörden Christen Detli gefan-

genommen hatten, floh Cathrina («uf ein mal dem land die fersenen
gekehrt und den flüchtigen fuoß gesetz»), Sie kehrte jedoch wieder heim.

Einige Freunde setzten sich für sie vor den Behörden ein. Ein Mann zeugte,

dass er sie befragt habe, «aber sei mache sich gute, sei habe gute ge-
wüsne (Gewissen). Etwaß möchte sei gefeit haben mit ihrem man, aber
Kind habe sei keine verderbt.» Trotzdem wurde Cathrina Gartmann am 15.

Juli 1698 ins Gefängnis gesetzt und gefoltert. Sie verteidigte sich mit den

Worten, dass sie weder Hexerei noch Hurerei betrieben habe und mit
keinem Mann ausser ihrem Ehemann jemals zusammen gewesen sei. Der
Scharfrichter zwang sie unter der Folter, einige Namen von Männern zu

1

Lugnez 1673, Urschla H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.
2 Bankert uneheliches Kind.
J Safien 1679, Thrina Gartmann von Camana, 4. Indiz. Vgl. Anhang Nr. 16 S. 231

135



nennen, mit denen sie «hury getriben» habe. Dann wurde nach einem
Hexenmal gesucht und ein «schwartzeß dupfli uf dem rügen» gefunden. Am
27 Juli verlas die Obrigkeit zu Saßen die «bekanten Sünden und miseta-
ten» von Cathrina in der Öffentlichkeit. Das Urteil lautete, dass der
Scharfrichter ihr den kleinen Finger der linken Hand abhauen und «darnach

zu bezüchtigung ihro Sünden sol sei an dz halsseisen oder brangen
(Pranger) gesteh werden und sei ein stund da lasen stechen (...)». Sollte
dies nichts nützen, würde die Obrigkeit auch in Zukunft weitere Vorkehrungen

treffen. Überdies bestimmten die Richter, dass Cathrina die Kosten
des Prozess tragen solle. Der Vogt und einige Freunde baten um Nachsicht,

und schliesslich wurde der Frau der Finger nicht abgehauen.
Dieses Urteil ist eine einzigartige Ausnahme unter den Hexenprozessen

der Surselva. Offenbar gab es unter den Richtern am Ende des 17.
Jahrhunderts auch Leute, die Milde walten Hessen.

4.6.4. Das Verhältnis der Hexe zur Kirche

Hexen oder ein Hexenmeister verrieten sich oft in ihrem auffälligen
Benehmen gegenüber den kirchlichen Vorschriften und Einrichtungen.

Christen Gartmann von Safien Platz hatte über das Abendmahl gelästert:

«Ist bezüget durch oberkheitliche person, dz der Christen Gartmann
schmächlich wider dz heilige nachtmal geret habe dergestalten, wie dz ehr le-
sterlich gesagt, ehr welle dz bitzli bitzli brot dem geistlichen sölber lassen.»1

Auch noch vierzig Jahre später wurde Vergehen gegen die kirchlichen
Vorschriften streng geahndet. Thrina Gartmann von Camana in Safien
musste sich folgendes vorwerfen lassen:

« Erstlich daß sy mit wunderlichen gebärden gewohnlich in besuchung deß

hl. wort gotteß instelle, eß seige eintweders zu spat oder ehe dan daß die
Verrichtung deß hl. wort gotteß oder daß gesang vollendet, vor anderen ehrlichen
lüthen uß der kirchen gegangen und also verächtlicher weiß daß selbige
visitiert..»2

1

Safien 1658, Christen Gartmann von Safien Platz, 2.Zeugenaussage.
2 Safien 1697, Cathrina Gartmann von Camana, 1 .Indiz. Vgl. Anhang Nr. 16 S. 230f.

136



Über Martin Jon Martin Nut von Castrisch notierte der Gerichtsschreiber

als erstes, «dass er nit beten kann»} Im ersten Indiz wider Barbla
Claudi wurde hervorgehoben, dass sie «sich ungehorsam ingestelt, in dem
sie die kirchen nit besuocht unnd andere gute Sachen abgewichen (...)»•
Barbla soll gegenüber den «nehsten vetern», dem Dekan und der «ehrsamen

Obrigkeit» ungehorsam gewesen sein.2 Ähnliche Indizien wurden
gegen Nesa Sallaman von Waltensburg ins Feld geführt. Sie sei von Jugend
auf ein «böß mensch» gewesen und habe «sich dem geistlichen alzeit
ungehorsam erzeügt (,..)».3

Brida Jon Chasper von Rueun, die Schwester von Barbla,

«seige von alter hero ein boßhafftig weibspersohn gewest, von böser argwon,
und habe ihro mundt unnutzlich verbrucht, wo sy hat spann (Streit) und
zweytracht zwischent ehelüt khönnen thun, so hat sy nit spart, auch khein
gottsforcht gehabt und nie in khirchen gangen».4

Der Landvogt des Hochgerichts Disentis, Johann Berther, trug am 14.

November 1671 ins Protokoll ein, dass Maria Joss Jon Ping nicht oft in die
Kirche gegangen sei. Ausserdem habe sie sich beklagt, «dz der herr Johan

so vil von hexen werckh prediget, es herschet wol auch andere Sünden».5

Diese unvorsichtige Bemerkung Marias meldete eine Zeugin der Obrigkeit.

Maria Joss Jon Ping hatte es gewagt, Kritik an der Autorität der Kirche

zu üben. Sie hatte damit ihren Widerstand gegen die Hexenverfolgung
in Worte ausgedrückt. Diese mutige (oder leichtsinnige?) Frau brachte
sich in Lebensgefahr. Und die Richter konnten darauf weitere Beweise
sammeln, wie zum Beispiel, dass Maria bereits 1652 von Jon Padrut als

Hexe denunziert worden war. Ausserdem war sie die Tochter von Thrina
Joss Jon Ping, die 1652 als Hexe hingerichtet wurde.

Anna Loreng Jacob Loreng wusste noch folgendes über Maria Joss Jon

Ping:

«Dz sie gehört haben sagen, dz die hexen mögen in der heiligen vatter unser
nicht sagen: Verzeih unß unssere Sünden, alß wir vergeben etc., die unß

1

Gruob 1699, Martin J.M. Nut von Castrisch, Indizien.
2 Gruob 1652, B. Claudi von Ilanz, 1. Indiz.
3

Waltensburg 1652, Nesa Sallaman, Indizien.
4

Waltensburg 1652, Brida Jon Chasper von Rueun, 1. Indiz.
5

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping von Waltensburg, 1. und 5. Indiz, 12. Zeugenaussage.

137



schuldig sindt, und sie alzeit nebent die (Maria) in der kirchen gesessen, aber
dz wort habe sie alzeit nie mahlen gehört, dz sie gesagt habe.»1

Die Familie Joss Jon Ping, Thrina, Maria und Barbla, wurden
möglicherweise auch aus konfessionellen Gründen verfolgt. Eine Stelle in den

Zeugenaussagen gegen Thrina Joss Jon Ping lässt darauf schliessen, dass

sie Katholikinnen im reformierten Waltensburg waren. Der Ammann Ma-
this de Cadunauw gab zu Protokoll,

«dz die Thrina sol gesagt haben, wann sey ein hexß seye, so habe unsser
lieben frawen (Muttergottes) sy gelehrt, oder sy seige so gewüß ohne schuldt,
alß unsser lieben frawen, ein weders habe sey gesagt.»2

Ein Mann, der offenbar in Konflikt mit den reformierten Predigern von
Saften stand, war Alexander Hunger. Er, der wahrscheinlich 1659 geflohen

war, soll die Prädikanten «Lügner» genannt haben. (Saften 1659,
Alexander Hunger, Indizien. Über ihn gibt es nur Indizien, die ähnlich wie
die Indizien gegen die sechs Männer, die 1658 geflohen waren, verfasst
sind und mit den Bemerkungen enden, dass Alexander von verschiedenen
Hexen denunziert worden sei.)

Im Jahre 1718 wurde im Protokoll über Anna dilg Ambrosi von Rueun
unter anderm geschrieben, dass sie an zwei Sonntagen während des

Gottesdienstes ausserhalb der Kirche gesehen worden sei.3 Menga Jon Christ
Mathias von Laax soll an Ostern die Messe nicht besucht haben - deswegen

wurde sie als Hexe verschrien.4

Wir behandeln nun kurz drei Fälle, die mit dem Weihwasser der Kirche
in Rueun zu tun haben. Der Mesmer Marty Calluster sagte aus, dass er, als

er vor vier Jahren zu Mittag läuten wollte, Thrina Chatz in der Kirche
vorgefunden habe, obwohl die Kirchenpforte geschlossen gewesen sei. Im
leeren Weihwasserbehälter habe er einen blauen Ring entdeckt, der im

1

Waltensburg 1671, M.J.J. Ping, 17. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 213.
2

Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, 4.Zeugenaussage.
3

Waltensburg 1718, A.d. Ambrosi von Rueun, 2. und 3. Zeugenaussage.
4 Laax 1672, M.J.C. Mathias von Laax, 3. und 5. Zeugenaussage. Vor dem Landvogt

Montalta rechtfertigte sich Menga: Sie sei erst nach der Elevation (Wandlung des Brotes
und des Weines und Emporheben der Hostie und des Kelches vor der Austeilung der
Kommunion in der Messe) aus der Kirche gegangen. Zu Staderas sei sie niedergesessen,
um zu essen. «In deme seige die Barbla sekhelmeister Gudeng von Flims khomen unnd sy
gsehen, und änderst befinde eß sich nit, unnd hofe der herr landtvogt werde änderst nit
glauben.»

138



Stein eingezeichnet war und sich nicht entfernen Hess.1 Als der Mesmer
Thrina deswegen zur Rede stellte, behauptete sie, dass die Knaben das

Wasser aus dem Weihwasserstein geleert hätten. Auch Barbla Jon Chasper
soll Weihwasser aus der Kirche in Rueun entwendet haben.2 Anna Christ
Lutzy hatte Eiswürfel, die aus dem Weihwasserstein gekratzt wurden,
eingesammelt und nach Hause mitgenommen. «Wz sey habe thun dormit,
möge er nit wüssen», fügte der Zeuge hinzu.3

Das geweihte Wasser ist ein Symbol der Reinigung vom Unreinen, von
der Sünde (vgl. die Taufe). Es kann den Teufel und böse Geister vertreiben

(Exorzismus). Die Richter waren sich einig: Die drei Frauen hatten
das Weihwasser benutzt, um Hexenwerk zu betreiben!

Für einige Frauen strahlten die Kultgegenstände in der Kirche eine
sieht- und greifbare Wirkung des Göttlichen aus.4 Elscha Mierer von
Obersaxen soll der Torethe Bleichery, die mähen lernen wollte, den

folgenden Ratschlag gegeben haben: Sie müsse

«die mehe Sachen auff den althar under die altera thiechen (Altartücher)
legen, wo der herr (Pfarrer) den kheilch (Kelch) steilt».

Elscha konnte jedoch ihre Nachbarin nicht davon überzeugen. Torethe
verzichtete darauf, die Kunst des Mähens auf diese Art und Weise zu
erlernen.5

Magie kam auch ins Spiel, wenn ein Partner gesucht wurde. Maria Joss

Jon Ping von Waltensburg riet der Margreta dilg Josch Jacob Siewi
folgendes, damit sie einen Partner finden könne:

«Wan du 9 mahl am heilligen fritag, willen alle 3 klockhen zu sammen
leüten, umb dz hauß lauffen, werde dan ein jung knab kommen, den selben
könne sie nemmen.»6

Maria soll diesen Ratschlag erteilt haben, als ihre Mutter Thrina noch
lebte - also vor mindestens 19 Jahren! Ob sie jedoch Erfolg mit ihren
Ratschlägen hatte, lässt sich bezweifeln:

1

Waltensburg 1652, T. Chatz von Rueun, 1. Zeugenaussage.
2

Waltensburg 1652, Barbla Jon Chasper von Rueun, 5. Bekenntnis.
3

Waltensburg 1652, A.C. Lutzy von Rueun, 8. Zeugenaussage.
4

Vgl. CHRISTOPH Daxelmuller: Die Erfindung des zaubernden Volkes, in: Jahrbuch für
Volkskunde 19 (1996), S. 79.

5 Obersaxen 1652, E. Mierer von Obersaxen, Zeugenaussagen.
6

Waltensburg 1671, Maria .J.J. Ping, 8. Indiz und 1. Zeugenaussage.

139



«Zum 9ten habe sie auch gesagt: Wan zwey meitli in einer stuoben wehren und
sich nacket außziehen und mit ihren hembter die stuoben hinder sich wüschtent,
werde es alß dan zwey jungen kerliß komen, den selben können sie nemmen.»1

Auch Christen Bremen von Bäch in Saften gab den Junggesellen
Ratschläge, wie sie einen Partner finden könnten. Er (Christen) möchte

«wol etwz künsten künen wen er wollte dz ein die meidlen holt werden
nemlich einer müsse 7 oder 9 morgent zuo innen gohn ein anderen nach,

und alzeit daß erst dz letst wort in gleicher form mit ihnen reden und blut uß
seinen henden gleichenen lassen und es darzuo gebruchen.»2

Christen Bremen war ein Mann, der gerne seine Zauberkünste
vorführte. Gemäss den Zeugen hatte er gesagt, dass er sich unsichtbar machen
könne. Dies sei möglich, wenn man eine Katze auf eine bestimmte Art und
Weise töten würde und ihre Augen im Hosensack trage:

«Item witer bewisen und bezüget bim eidt, wie ehr Christen Bremen vor
ihnen zügen geret und gesagt habe, ehr wet seich künen unseichbar machen.
Wen einer seich unseichbar machen wolle, so müsse einer einen katzen dz

haubt und den schwantz grat in einer mol abschlachen und dan uß gmeltem
katzen köpf die äugen uß groben und sey by seich in den hossen behalten, so
küne ehr den seich unseichbar machen.»3

In den Prozessakten der Gerichtsgemeinde begegnet uns ein anderer

«Künstler», Alexander Hunger. Wie Christen Bremen hatte Alexander
wahrscheinlich erfahren, dass gegen ihn ermittelt wurde und war geflohen.
Ein Zeuge berichtete, dass Alexander Hunger geprahlt habe, dass er zwölf
Stück Alpkäse in einem Tuch zusammenbinden und tragen könne.

«Ob welcher redt der züg (Zeuge) seich verwunderet habe, darbi ehrachte mit
rechten mitlen weri dz unmüglich zu verrichten.»4

Weiter hatte Alexander behauptet, dass er folgende Kunststücke
beherrsche: 1. Er könne ein Hosenband entzwei schneiden und die beiden
Stücke wieder miteinander verbinden, ohne dass man wisse, wo das

Hosenband entzwei geschnitten wurde. 2. Er könne ein leeres Blatt Papier

gegen das Licht heben, dass man rote Buchstaben sehe, die man jedoch

1

Waltensburg 1671, Maria J.J. Ping, 8.1ndiz und 1 .Zeugenaussage.
2 Safien 1658, Christen Bremen, 1. Zeugenaussage.
3

Ebenda, 2. Zeugenaussage.
4 Safien 1659, Alexander Hunger, 3. Zeugenaussage.

140



nicht lesen könne. 3. Er könne eine kleine Kugel in den Mund nehmen und
schlucken und diese dann zu den Augen hinauskommen lassen.1

Catharina Christ Tomasch von Silgin hatte anscheinend an einem
Sonntag dem Gottesdienst nicht beigewohnt. Am Nachmittag dieses Tages
sei sie neben der Kirche gesessen,

«undt hernoch bait ein wenig besser auff gangen undt dorten 3 rings umb

gangen und dan in den ring gestanden, darnoch widerumb zu der kirchen

gangen und auff recht gestanden, gleich darnoch abermohlen herauff gangen
undt 3 rings umb gangen (...)».

Am selben Abend wurde ein Feuer unterhalb Lumbrein («ein orth
genant Cresta de Cultira») gesehen, und man hörte ein Geigenspiel bis
nach Silgin.2 Dies waren die Anzeichen eines Hexentanzes!

In einer Welt, die vom Glauben an Hexen und Hexenkunst geprägt war,
wiesen diese Ratschläge und Handlungen auf Verbindungen mit dem
Reich des Bösen hin. Unter der Folter musste Maria Joss Jon Ping bekennen,

dass der Teufel erscheine, wenn man solche magische Praktiken
ausübe.

Der Alltag der Bergbauern war geprägt vom Glauben an Magie, wie
auch David Meili bei seiner Untersuchung im Dorf Wasterkingen im
Kanton Zürich festgestellt hat: «Hexengeschichten und Erzählungen von
magischen Handlungen gehören zum Gesprächsstoff des Alltags und
sensibilisieren das Bewusstsein für weitere Beobachtungen.»3

Im letzten Teil des 4. Kapitels wollen wir noch untersuchen, wie die
Geistlichen Zauberei und Hexenwerk, das für sie in direktem Zusammenhang

mit dem Wirken des Teufels stand, bekämpften und welche Rolle der
Teufel bei den Dorfbewohnern spielte.

1

Ebenda, 5., 6. und 8. Zeugenaussage.
2

Lugnez (ohne Datum), C.C. Tomasch von Silgin, 2. Zeugenaussage.
3 Meili: Hexen in Wasterkingen, S. 93..

141



4.6.5. Der Teufel in den Zeugenaussagen

Die Theologen und Dämonologen hatten einen engen Zusammenhang
zwischen dem Teufel und den Hexen hergestellt. Die Hexen standen in einem
Dienstverhältnis zum Teufel, wie ein Knecht zu seinem Herrn. Der Teufel
befahl, den Menschen und Tieren Schaden zuzufügen und Nahrungsmittel
zu verhexen. Er machte es möglich, sich in Tiere zu verwandeln. Er trat als

der Gegenspieler Gottes auf. Wer die christliche Religion miss- und
verachtete, begab sich in die Hände des bösen Geistes.

Um die Kraft des Teufels und die Werke seiner Agenten zu brechen,
bedienten sich die katholischen Priester der Surselva - vor allem die
Kapuziner - mit Vorliebe des Exorzismus. Die Funktion der Exorzisten wurde

bereits im Kapitel 4.3.1 über den Schadenzauber an Personen erörtert.
An dieser Stelle wollen wir noch einige Mittel erwähnen, welche die Priester

zum Exorzieren (in den Protokollen heisst es: «exorzizieren»1)
benutzten.

Die Praktiken, welche die Geistlichen meistens anwandten, waren: über
Menschen, Tieren und Gegenständen geistliche Texte zu lesen, ein Gebet

zu sprechen oder den Segen zu erteilen. Damit der böse Geist vollständig
ausgetrieben werden konnte, musste die Hexe manchmal anwesend sein.
Urschla Hans Plasch von Tersnaus war dabei, als der Priester exorzierte.2

Ein Pfarrer empfahl einer Frau, welche glaubte, dass sie von Frona des

Marty d'Ott von Lumbrein verhext worden sei, nach dem Exorzismus ein
Bad zu nehmen.3 Wie der Pfarrer diese Empfehlung gemeint hatte, ist nicht
ersichtlich. Entweder sollte das Badewasser eine zusätzliche Reinigung
gegen das Hexenwerk oder vielleicht auch eine Reinigung vom
Exorzismus sein.4

Auf das Geschirr, das Barbla Jöry Henny von Andiast «verunreinigt»
(verhext) hatte, schrieb der Priester den Namen Jesu.5 Urschla Delbin von

1

Siehe den Hexenhammer, 2. Teil zweite Hauptfrage Kap.6, S. 234-259: «Heilmittel in
Form von erlaubten Exorzismen gegen alle beliebigen von Hexen angetanen Krankheiten,

und von der Art, Behexte zu exorzisieren».
2

Lugnez 1673, U.H. Plasch von Tersnaus, Zeugenaussagen.
J Lugnez (ohne Datum), F.d.M. d'Ott von Lumbrein, Zeugenaussagen.
4 Die Kapuziner und die übrigen Geistlichen (katholischen und protestantischen) gerieten

oft in Konflikt miteinander, MAISSEN: Die Drei Bünde 1647-1657.
5

Waltensburg 1652, B.J. Henny von Andiast, Zeugenaussagen.

142



Schluein nahm einen Säugling in die Arme. Das «inficierte» Kind wollte
danach die Muttermilch nicht mehr trinken, so dass Pater Damiano riet,
«Weihwasser und geweihte Palmen auf die Brust» zu legen. Um ein anderes

Hexenwerk von Urschla zu bekämpfen, legte Pater Cristoforo in einem
Haus «ein zedele ob der stuben thür»1, damit wieder Frieden herrsche
zwischen den Eheleuten. Jölli Schamun Loreng, der von Urschla Delbin einen

«Schlag» mit der Hand auf die linke Schulter bekommen hatte, Hess sich

vom Pfarrer Beat exorzieren.2 Ein Arzt von Ilanz empfahl einer Frau, ihren
«malleficierten» Arm, den Trina Flury Capitschen von Sevgein verhext
hatte, durch die Hilfe der Geistlichen heilen zu lassen. Um einem Kind,
das durch Trina krank geworden war, zu helfen, bediente sich der Priester
einer Reliquie.3 Die Zeugenaussagen über Frenna Rüödy aus Vais (1651)
handeln vorwiegend von der kranken Agatha, die gar Selbstmordgedanken
hegte. Frenna gab der Kranken «etwaß deingß», um es an den Hals zu
hängen. Der Kapuzinerpater Martin, der über Agatha lesen wollte, fand
das «Ding», das sich als ein Stück Lumpen entpuppte, in dem «ein feünger
(Finger) alss ein mensch gstalt als hörig (...)» gewickelt gewesen sei.

Der Kapuziner bezeichnete dies als «lauter hexsen werckh».4 Was mit
Frenna und Agatha geschehen ist, sagen die Quellen nicht.

Ein bekannter Exorzist in der Surselva war der Disentiser Benediktinerpater

Karl Decurtins. Dieser bekämpfte die Hexen mit grossem Eifer. Im
Jahre 1678 Hess ihn die Partei des Landammanns Nikolaus Maissen (der
wahrscheinlich selber von Pater Karl der Hexerei beschuldigt worden war)
vor den päpstlichen Vertreter in Luzem, Nuntius Cibo, zitieren. Pater Karl

1

Zu den von Kapuzinern verteilten Amuletten: Lenz Kriss-Rettenbeck: Bilder und
Zeichen religiösen Volksglaubens, München 1963, S. 46f.

2 Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 2., 3. und 6. Zeugenaussage. Die Kapuziner Damiano

da Nozza und Cristoforo da Tuscolano waren als Missionare in Sagogn und Sevgein
tätig, WILLI: Die Kapuziner-Mission in Romanisch Bünden, S.179. Pfarrer Beat a Cado-
nat Cadruvi war 1639-1647 Pfarrer in Degen, vgl. J. JACOB SlMONET, Die katholischen
Weltgeistlichen Graubündens, S. 65.

3 Laax 1732, T.F. Capitschen von Sevgein, Zeugenaussagen.
4

Möglicherweise handelt es sich um eine puppenähnliche Alraunwurzel, die als Talisman
Glück und Geld bringen sollte. Im 17. Jahrhundert fand eine verstärkte Diabolisierung
des Alraunglaubens durch die Geistlichkeit statt. So verdammte auch Bartholomäus An-
horn Alraun-Praktiken als teuflischen Götzendienst und Sünde, Anhorn, Magiologia, S.

886-889. Vgl. auch Enzyklopädie des Märchens, 9. Bd., Sp. 112-118 (Art. Mandragora
von Ines Köhler).

143



wurde zur Last gelegt, dass er drei Frauen bewogen habe, Hexenwerk dem

Magistrat der Cadi1 anzuzeigen. Wenn sie (die drei Frauen) dies nicht
täten, würden sie schwere Sünden begehen. Weiter habe Pater Karl einigen
Ratsherren mit dem Jüngsten Gericht gedroht, falls sie nicht gegen Hexen
und Hexenmeister vorgingen. Der Benediktiner wolle auch die Beichte von
behexten Personen anhören, um über sie den Exorzismus sprechen zu
können. Abt Adalbert II. de Medell (1655-1696) nahm seinen Mönch in
Schutz. Am 1. und 2. Juni 1678 fanden die Verhöre statt. Karl Decurtins
gab zu, aufgrund einer Vollmacht des Abtes Exorzismus (Segnungen und

Berührungen mit Reliquien oder mit Wein und Wasser, worin die Reliquien

der Heiligen Placidus, Sigisbert oder Adalgott gelegt wurden) betrieben

zu haben.2

Wenden wir uns nun der Figur des Teufels selber zu. Einige Stellen in
den Quellen bringen zum Ausdruck, dass der Teufel durchaus als

(unsichtbare) Gestalt unter den Menschen weilen konnte.
Urschla Delbin

«soll gegen den Brinkazi und seiner frauw gsagt haben in ein diseurs, der
teuffeil leiche (leihe) auch gelt. Item dz die menschen den teüffel gar wohl
sehen mögendt.»3

An die Macht des Teufels glaubte Mengia Fritli Pitschen:

«Weiters hat sie bekhendt, dz ein mohl in ihr berg geweßen und uff den tach
wollen gehen, da seige sie bald nider gfallen, hat alzeit vermeint, dz der teüffel

habe ihren abgeworffen. »4

Kurz vor seiner Flucht im Jahre 1658 mahnte Christen Bändel von Gün
in Saften seinen Sohn Hans, er solle seiner Mutter im Haus helfen, beten
und er solle sich vor allem vor dem Teufel in acht nehmen, denn dieser sei

ein «verfürer» und ein «bschisser».5

1

Das Gebiet zwischen Breil/Brigels und und den Rheinquellen nennt man die Cadi (abgeleitet

von Casa Dei Gotteshaus).
2 Müller: Zum bündnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, S. 37ff. Pater Karl

Decurtins hielt sich offenbar nicht an die Bestimmungen, die das Priesterkapitel der Surselva
im Jahre 1670 in Lumbrein festgelegt hatte, nämlich, dass die Geistlichen nur in Gegenwart

einer dritten Person eine Frau exorzieren dürfen, S. 34.
3 Laax 1654, U. Delbin von Schluein, 7. Indiz. Vgl. Anhang Nr. 15 S. 224.
4

Waltensburg 1672, M.F. Pitschen von Andiast, 2. Bekenntnis.
5 Safien 1658, Christen Bändel, 4.Zeugenaussage.

144



Ein anderer Einwohner von Safien, Alexander Hunger, soll Bescheid
über die Hexentänze und über den Geiger, der an diesen Tänzen aufspielte,
gewusst haben. Ein Zeuge meldete der Obrigkeit das folgende Gespräch,
das er mit Alexander gehabt hatte:

«(...) habe ehr züg geredt und gesagt, wie dz dz sonst wol ein wunderbarli-
chen handel und wäsen sein müsse, dz die zauperische menschen uff den
häxen tentzen bywonent und da sölbsten auch menschen uff solchen zauper
dentzen gigent. Daruff habe er obgedachter Alexander gesagt und geret: an
den häxen tentzen gigent keine menschen, sonderen der tüffel gigei innen da
sölbsten.»1

Margreta Risch Pitschen von Laax soll vor zwanzig Jahren in der Kirche

von Laax gesagt haben, sie glaube, dass sie Gott lästern müsse. Weiter
habe sie erzählt, dass sie einen «Schatz» habe, der «khomen sey auß der

höllen, er wolle, dz sy gott laugne, aber nit möge».2 Es scheint, als wäre
dies bereits der Beginn eines Bekenntnisses, das mit dem Abfall von Gott
eingeleitet wurde. Bei diesem Zitat handelt es sich jedoch um eine

Zeugenaussage.

Jon Padrut von Rueun hatte, um eine unbekannte Gestalt in der dunklen
Nacht vertreiben zu können, gerufen: «Theüfel, theüfel, gang von danen.»
Von seinem Nachbarn soll Jon verlangt haben: «Khom zu hilf, dan der
theüfel wil mich hinweg tragen(...).»3 In einer anderen Zeugenaussage geht
es um einen Kirschbaum. Jon Padrut sass auf diesem Kirschbaum, und
eine Frau beschwerte sich darüber und behauptete, dass dies ihr Kirschbaum

sei. Da habe Jon geantwortet:

«Wan der khrießbaum nit sein seige, so solle der theüfel ihm hinweg tragen,
und angentz seige er aldo verschwunden (,..).»4

Bei der Elster, die der Ammann Melcher Allig von Obersaxen gesehen
hatte, handelte es für Urschla Wagauw nicht nur um einen Vogel, sondern

um den Teufel:

«Nach dem ist die Urschla zu mier kommen und zu mier gesagt: Ehe, ier habet

zeit gehab eich mit mier zu han habet, waß habet ihr gesech auff dem

1

Safien 1659, Alexander Hunger, 7. Zeugenaussage.
2

Laax 1672, M.R. Pitschen von Laax, 1. und 5. Zeugenaussage.
J Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, 6. und 7. Zeugenaussage.
4

Waltensburg 1652, Jon Padrut von Rueun, 2. Zeugenaussage.

145



bolgcken. Der herr ammen sagt: Ich habt ein egekerst (Elster) gesechen. Die
Urschla hat gesagt: Ehs ist der thelffel gesein.»1

Im nächsten Beispiel geht es wahrscheinlich um Depressionen, unter
denen Menga Jon Christ Mathias von Laax litt:

«Soll die Menga Jon Christ Mathiaß von Laax von deß Jelli Schamun Loreng
frau sehr gerüembt sein, dz sy so andechtig sey, sy geantwortet: Ey waß soll
ich andechtig sein, weilen sy dilg Setz Setz Nausch ganz und gar sey.»

Menga soll auch einmal in der Kirche geweint haben.2 Sie glaubte also,
sie gehöre dem «Setz Setz Nausch» (gemeint ist der Teufel: rom. sez

selber und il nausch der Böse). Dies erinnert an den Fall des Stoffel Ca-

duff von Luven, der «in der grossen abscheulichen sünde» gefallen war,
weil er «us der Christenheit ganz» sei. Diesen Schritt habe er getan «us
einer grossen melancholie und krankheit». Stoffel wurde (nicht als

Hexenmeister!) für zehn Jahre verbannt, sein Hab und Gut konfisziert.3
Es sei dahingestellt, ob wir es bei Margretha Risch Pitschen, Menga

Jon Christ Mathias und Jon Padrut mit kranken Menschen4 zu tun haben.

Ein kranker Mensch oder zumindest nicht völlig zurechnungsfähig war
Jon Valentin John Marty von Vrin. In der Antwort der Verteidigung
machten der Landammann Morezi Arpagauss und der Säckelmeister Cri-
stoffell Casanova geltend, dass Jon Valentin eine «so einfeltige, weiche
und unverständige» Person sei, die «nit sein völlige verstand oder wüssen-
schaft» habe.5

Die Richter kümmerten sich nicht um die Gesundheit dieses Mannes.
Sie hatten auch kein Verständnis für die Phantasien eines Kindes, wie das

Beispiel des Hexenprozesses gegen Barbla Christ Waulser von Waltens-
burg zeigt. Gegen die 13-jährige Enkelin von Thrina Joss Jon Ping gibt es

nur zwei Zeugenaussagen. Das Mädchen lebte voll in der Hexenwelt.

1

Obersaxen 1652, Urschla Wagauw, Zeugenaussage vom Ammann Melcher Allig. Vgl.
Anhang Nr. 12a S. 209.

2 Laax 1672, M.J.C. Mathiass von Laax, 1. Zeugenaussage.
3 Kriminalurteil vom 22.8.1678 in der Gruob, Zitat nach der Abschrift vom Jahre 1828.
4 Martin Jon Martin Nut, der manchmal in der Nacht schrie und an die Wand schlug, war

wohl krank und litt unter grossen Schmerzen. Gruob 1699, M.J.M. Nut von Castrisch, 3.

Zeugenaussage.
5

Lugnez 1699, Jon Valentin John Marty, Antwort der Verteidigung. Vgl. Anhang Nr. 18

S. 242..

146



«Soll sein enigkliche mit nammen Barbla gesagt haben einmal dz sy noch
Seet (Siat) gangen sint sammpt der groß muoter und Thrina Spescha: Wann
mir aldo heten der mit die geißfues, so wurden wir schwint genn Seet seyn.»

Thorthe Joss Chasper erzählte folgendes über Barbla:

«Seige deß weibs enigkliche mit nammen Barbla under deß podistat huß

gesessen mit einer grossen hufen khinder, dz meidtly habe ein popelle uf die

armen khann, sich gewieget und gesungen. Sey und sein großmuoter giengen
znacht zum finster us und stellen ein bösmma (Besen) nebet der bässy Maria,
dz sy nit spüre, und sy giengen im himmelreich und hinab in hell, und thant-
zen in der hell, sige vil hüpscher weder in himmel Ein mal seigen sey zu
Nustein gewest, vil leüt, und haben ghulfen demm herrn ammen Jacob steinen

uflessen, und dz meidtly habe do so schlechtlich geredt, dz sey haben beyde
vonn denn guot thun hinweg gechen (...).»'

Vor vier oder fünf Jahren habe Barbla «so schlechtlich» geredet, d.h.

ungefähr im Alter von acht Jahren. Das kleine Mädchen setzte sich auf
seine Weise mit der Welt der Erwachsenen auseinander, einer Welt, die
tief vom Glauben an den Teufel, an Himmel und Hölle geprägt war. Für
die Obrigkeit bedeutete es Gotteslästerung, wenn die kleine Barbla sang,
dass es in der Hölle «vil hüpscher» als im Himmel sei. Die 13jährige Barbla

Christ Waulser wurde im gleichen Jahr wie ihre Grossmutter Thrina
Joss Jon Ping festgenommen und als Hexe hingerichtet. Es gibt nur die
obgenannten Aussagen gegen das dreizehnjährige Mädchen. Warum sie

schliesslich sterben musste, bleibt ein Geheimnis. Vermutlich wurde sie

nicht gefoltert, denn ein Bekenntnis liegt nicht vor. Wollten die Behörden

von Waltensburg die beiden Frauen Thrina und ihre Tochter Maria Joss

Ping Ping mitsamt der Enkelin von Thrina loswerden? Oder waren die
Behörden sogar überzeugt, dass das kleine Mädchen eine Hexe war? Kinder
wurden immer wieder Opfer der Hexenverfolgung. Die Schriftstellerin
Eveline Halser hat die Akten von sieben Kindern, die zwischen 1652 und
1654 in Luzern hingerichtet wurden, untersucht. Drei dieser Kinder, deren
Schicksal im Roman «Die Vogelmacherin» beschrieben werden, mussten
im Alter zwischen 11 und 15 Jahren sterben. Erst im 17. Jahrhundert wurde

die Doktrin von der körperlichen Schwachheit und mentalen Debilität
der Frauen auf die Kinder ausgeweitet. Diese theologisch und medizinisch
fundierte Lehrmeinung bestimmte das Handeln der Obrigkeit: Hexenpro-

1

Waltensburg 1652, T.J.J. Ping, 2. und 19. Zeugenaussage. Vgl. Anhang Nr. 13 S. 217.

147



zesse gegen Kinder gehörten genauso zur historischen Realität wie
Predigterzählungen von der Schlechtigkeit zaubernder Kinderhexen.1

Das Volk war mit der Dämonologie der Gelehrten durch Predigt und
Katechese vertraut geworden. Ein Grund war unter anderem, dass die
Bekenntnisse der Hexen und Hexenmeister öffentlich verlesen wurden. Der
Teufel war in der Glaubenswelt der Menschen der Frühen Neuzeit
allgegenwärtig, wie Jean Delumeau schreibt: «Die Hölle, ihre Bewohner und

Kreaturen (fesselten) zu Beginn der Neuzeit und nicht im Mittelalter

in höchstem Masse die Vorstellungskraft des abendländischen
Menschen.»2

Die Obrigkeit fühlte sich verplichtet, dem Treiben des Teufels und seiner

Agenten ein Ende zu bereiten. Dies war jedoch nicht immer leicht. Um
dem Treiben des Teufels auf die Schliche zu kommen, gab es eine
wirkungsvolle Methode: Die Folter. Nicht umsonst wurde die Folterkammer
der «Ort der Wahrheit» genannt.

1

So auch bei ANHORN, Magiologia, S. 688. Zur Dämonisierung von Kindern: CHRISTOPH

Daxelmüller: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie, Zürich 1993, S. 206-
210. Hartwig Weber: «Von der verführten Kinderzauberei». Hexenprozesse gegen Kinder

im alten Württemberg, Sigmaringen 1989.
2 Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 2 S. 369.

148


	Die Dorfbewohner im Zeichen der Hexenverfolgung : Kläger und Angeklagte

