
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 3: Nährboden für den Hexenwahn : "äussere" Ursachen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Nährboden für den Hexenwahn: «Äussere» Ursachen

Bevor wir auf das Dorf und das Verhalten seiner Bewohner zur Zeit des

Hexenwahns zu sprechen kommen, suchen wir nach Gründen, die einen
Einfluss auf die Hexenverfolgung in einer Gerichtsgemeinde bzw. in den

Dörfern gehabt haben. Solche «äussere» Ursachen waren z.B. Kriege,
Krankheiten, Hungersnöte und Naturgewalten. Im Zusammenhang damit
standen die mahnenden Worte der Obrigkeit, die dem Volk einen zornigen
Gott vor Augen führte. Auf die Macht des Teufels und seiner Agenten, der

Hexen, wurde in Predigten und Schriften aufmerksam gemacht.
Für die folgenden Ausführungen gilt es, die Publikationen über Hexen

und Hexenzauber - vor allem den «Hexenhammer» - im Auge zu behalten,

bildeten sie doch das geistig-geistliche Fundament der Hexenverfolgung.

3.1. Die Inquisition in den Südtälern Graubündens

Die Waldenser fanden auf der Flucht vor der Inquisition Zuflucht in den

Alpen. In Italien wütete die Inquisition nahezu während des ganzen 15.

Jahrhunderts gegen die Waldenser. In den unzugänglichen Bergen konnten
viele dieser «Ketzer» den Verfolgern entkommen.1 Diese blieben ihnen
jedoch auch in den nächsten Jahrhunderten auf den Fersen, wie Delumeau
schreibt:

«In den lombardischen Alpen fand eine systematische Verfolgung der
Helfershelfer des Teufels Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts
statt, weil Mailand damals zwei besonders eifrige Bischöfe hatte: Carlo
und Federigo Borromeo.»2 Der erste dieser «eifrigen» Bischöfe, Kardinal
Carlo Borromeo (1538-1584), setzte sich im Zuge der tridentinischen
Reform (Konzil von Trient 1545-1563) stark für die Reorganisation und

Stärkung der katholischen Kirche ein.

' Martin Erbstösser: Ketzer im Mittelalter, Stuttgart 1984, S. 215.
2 Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 555. Federigo Borromeo wurde im Jahre

1654 Nachfolger des päpstlichen Diplomaten in der Schweiz, wo er nicht einmal ein ganzes

Jahr als Nuntius tätig war, Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts, S. 137 und 282.

68



Borromeos Einfluss erstreckte sich von seiner Diözese Mailand bis in
die Schweiz hinein. Auf Bitten der sieben katholischen Orte wurde er
1560 zum «Protector Helvetiae» ernannt. «Dem Veltlin und Graubünden
galt von 1570 an die besondere Fürsorge des einflussmächtigen Mailänder
Erzbischofs.»1 Im Jahre 1581 besuchte Carlo Borromeo das Kloster Di-
sentis, ein Jahr später traf er im Veltlin ein. 1583 erschien der Kardinal in

Begleitung eines Jesuiten, eines Franziskaners und eines Kanonikers im
Misox.2

Im 16. Jahrhundert waren etliche Protestanten von Norditalien aus in die

italienischsprechenden Täler der Drei Bünde geflohen. Ein ehemaliger
päpstlicher Legat und Bischof von Capodistria, Pier Paolo Vergerio, trug
Entscheidendes bei zur Verbreitung der Reformation im Bergell und im
Puschlav.3 Im Zeichen der Gegenreformation bekämpfte Carlo Borromeo
die Reformierten. Nach seinem Besuch im Misox hatte er den jesuitischen
Rechtsgelehrten Franz Borsatto beauftragt, gegen die Protestanten
vorzugehen. Diese wurden unter dem Vorwand der Ketzerei und Hexerei
verfolgt. Im Calancatal blieb nach der «erfolgreichen Mission» Borsattos von
den fünfzig protestantischen Familien nicht eine einzige mehr übrig.4 Im
Zusammenhang mit diesen Verfolgungen der achtziger Jahre des 16.

Jahrhunderts im Misox und im Calancatal erliess der bündnerische Bundstag
1597 ein Dekret gegen Hexen.

Die Rolle von Kardinal Carlo Borromeo im Misox und im Calancatal im
Zusammenhang mit der Hexenverfolgung ist umstritten. Einig sind sich die
Forscher nur darüber, dass in den 1580er Jahren, also zu dem
Zeitpunkt, als Carlo Borromeo die Gegenreformation in diesen Tälern leitete,
vermeintliche Hexen und Hexenmeister vor Gericht standen.5 Ohne Zwei-

1

Pieth: Biindnergeschichte, S. 172.
2

Pieth, ebenda.
3

KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 310.
4 Sprecher: Der letzte Hexenprozess in Graubünden, S. 321 f. Er nimmt hier Bezug auf

Carl Camenisch: Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin mit besonderer

Berücksichtigung der Landesschule in Sondrio, Chur 1901, S. 133.
5 Carl Camenisch, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin, wurde 23 Jahre

später vom Benediktinerpater Fridolin Segmüller, S. Carolus Borromaeus vindicatus,
Einsiedeln 1924, S. 5-22, heftig angegriffen. Im Gegensatz zu Carl Camenisch, der
Borromeo als den Urheber der Hexenprozesse im Hochgericht Misox sah (bes.
S. 108-137), vertrat Segmüller die These, dass «der hl. Karl nicht der Urheber der

Hexenprozesse von 1583 im Misoxer Tal, ja nicht einmal direkt daran beteiligt» (S. 7)

69



fei hat die Inquisition in Norditalien die Hexenverfolgung in den

italienischsprechenden Regionen der Drei Bünde beeinflusst. Zauberei und
Hexerei waren zu einem Begriff geworden. Hexen und Hexenmeister wurden
seit Ende des 16. Jahrhunderts im Süden Graubündens immer wieder
verfolgt, so 1613 im Misox1, 1630 im Bergell und 1633 im Puschlav. Im übrigen

Graubünden begann die Hexenjagd später. Vermutlich hat die
Hexenverfolgung in den Südtälern der Drei Bünde jedoch auch das Volk und die

Obrigkeit der Surselva diesbezüglich sensibilisiert. Das Misox und das

Calancatal gehörten - wie die Surselva - zum Grauen oder Oberen Bund.
Während der tridentinischen Reformbestrebungen2 wurden in Disentis
(1623) Frauen wegen Hexerei gefangengehalten. Das Konzil von Trient
hatte sich unter anderem zum Ziel gesetzt, das Volk und die Geistlichkeit
im Glauben zu stärken und dementsprechend zu disziplinieren. War die
Gefangennahme der Frauen in Disentis ein Schritt in diese Richtung?

Die Hexenprozesse in der Surselva begannen um die Mitte des 17.

Jahrhunderts in Vais. Quellen dieser ersten Prozesse sind nicht mehr
vorhanden. Die Ereignisse im Misox könnten durchaus einen Einfluss auf die

Hexenverfolgung im Valsertal ausgeübt haben. Eine nicht unwesentliche
Rolle spielte die geographische Lage. Von Ilanz her führte die kürzeste

gewesen sei. Später übernahm dann auch Emil Camenisch vorwiegend die Aussagen von
Carl Camenisch (Emil Camenisch, Geschichte der Reformation und Gegenreformation
in den italienischen Südtälern Graubündens und den ehemaligen Untertanenlanden Chia-

venna, Veltlin und Bormio, Chur 1950, bes. Kap. IV, S. 125-171). Vgl. des weiteren:
FERDINAND Sprecher: Der letzte Hexenprozess in Graubünden, S. 32Iff., Anm. 2. Sprecher

bezeichnete die Hexenverfolgung im Misox als eine «Protestantenverfolgung im
Dienste der Gegenreformation» unter Carlo Borromeo. - Nach Ansicht von Albert Fischer
hatte Borsatto die vor dem weltlichen Kriminalgericht des Tales im Schnellverfahren
stattfindenden Prozesse weder gebilligt noch gewollt. «Doch das Malum bestand darin,
dass die Kirche diesem ungerechtfertigten Treiben vor Ort nicht wirkungsvoll genug
entgegentrat, obwohl die Kurie eine Hexenprozessordnung erlassen hatte.» Albert
Fischer: Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tridentinischen
Glaubenserneuerung, Zürich 2000, S. 167 Anm. 246.

1

Im Misox fanden die letzten Hexenprozesse wahrscheinlich um 1669/1670 statt, Bader:
Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 177.

2
ISO MÜLLER: Der Kampf um die tridentinische Reform in Disentis von ca. 1600-1623,
ZSKG 42 (1948). S. 23-65. Papst Pius IV. leitete das Konzil von Trient. Die katholische
Kirche und das Papsttum wurden gestärkt. Durch Schulen, Predigten und Seelsorge sollte
der Katholizismus erneuert werden. Diese Aufgabe wurde vor allem den Kapuzinern
übertragen.

70



(Handels)Route nach dem Süden über den Valserberg.1 Neben den Waren
konnten auch Nachrichten über Hexerei ausgetauscht werden. Vais orientierte

sich erst vollständig nach Norden um, als die Fahrstrasse 1880
eröffnet wurde. Demnach hätte der Hexenwahn um 1640-1650 zum Teil
vom Süden nach Norden übergegriffen. Um 1654 wurden sowohl im Mi-
sox als auch in Vais Menschen wegen Hexerei verfolgt.2 In den 1690er
Jahren breitete sich der Hexenwahn von Osten nach Westen aus: Heinzenberg

(1696) - Safiental (1696/97) - Lugnez (1699) und Gruob
(1699/1700).

3.2. Die Bündner Wirren (1618-1639)

Im ausgehenden 16. Jahrhundert hatten die Streitigkeiten und die Unruhen
zwischen Katholiken und Protestanten in Graubünden zugenommen. Wegen

seiner Pässe und wichtigen Verbindungsstrassen, namentlich durch das

Veltlin, welches das spanische Mailand mit dem Tirol und Österreich
verband, gerieten die Drei Bünde bald in die Interessenpolitik der
Grossmächte. Graubünden wurde vom Dreissigjährigen Krieg (1618-1648) von
allen schweizerischen Gebieten am schwersten betroffen. Das Untertanenland

Veltlin war immer wieder Angriffen von allen Seiten ausgesetzt.
Im Sommer 1620 drangen spanische Truppen zum ersten Mal ins Misox
ein. 1622 fiel nahezu das ganze Gebiet des Zehngerichtenbundes (acht von
zehn Gerichten) an Österreich. Im Winter 1622/23 wurden sowohl die
bündnerische Bevölkerung wie die fremden Truppen von einer Hungersnot

heimgesucht.3 Damit verbunden griffen Epidemien um sich, die viele
Menschenleben forderten.

1 Martin Bundi: Zur Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte Graubündens im Mittelalter,
Chur 1982, S. 315.

2
1654 wurden «verhexte» Kinder sowohl in Vais wie im Misox aufgespürt. Im März dieses

Jahres machten die zwei Misoxer Missionspriester Antonio Laus und Taddeo Bolsone
die Glaubenskongregation in Rom darauf aufmerksam, dass es in Vais Kinder im Alter
zwischen 9 und 14 Jahren gebe, die sich dem Hexenwerk hingeben würden. Im gleichen
Jahr berichtete Laus von 14 verhexten Frauen, Männern und Kindern im Misox, in:
Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, S. 409ff. Für weitere

Ausführungen siehe Kapitel 2.2. und 3.3.
3

PlETH: Bündnergeschichte S. 21 lf.

71



1629 schleppten österreichische und spanische Streitkräfte die Pest] in
die Drei Bünde ein. Chur wurde bereits im Herbst 1628 von ihr befallen,
und noch im selben Jahr soll mehr als die Hälfte der Einwohner von der
Krankheit dahingerafft worden sein. Im Spätherbst des Jahres 1630 verbot
die Obrigkeit der Stadt Chur wegen der Pest das Tanzen, Spielen und
Musizieren. Schwer getroffen waren das Oberhalbstein und das Prättigau,
während z.B. das Oberengadin vom Schlimmsten verschont blieb. Aus der
Surselva liegen wenig Zahlen vor. Am stärksten scheinen Trin, Flims,
Breil und Schlans gelitten zu haben. In Trin forderte die Pest 1629 und
1630 300 Menschenleben (einen Drittel der Einwohner); in Flims 582, in
Breil 1631 130 und im gleichen Jahr in Schlans 78 Opfer (ca. zwei Drittel
der Einwohner). 1635 erreichte die Pestwelle Tujetsch (70 Personen
starben), und von dort griff sie nach Segnas und Disentis über. Gemäss Alexander

Pfister starben zwischen 1629 und 1635 in Graubünden 22'000
Personen an der Pest.2 Dem Wüten der Pest waren die Menschen schutzlos
ausgeliefert. Die wenigen Ärzte standen dieser Krankheit machtlos gegenüber.

Johann Andreas von Sprecher ist der Meinung, dass die Pest keine
Hexenverfolgungen auslöste: «Auch von Tumulten gegen Hexen und
Hexenmeister, deren Beschwörungen man ja damals so geneigt war, Unheil
aller Art beizumessen, wissen weder geschriebene noch mündliche Traditionen

zu erzählen.»^
Für die Surselva lässt sich kein direkter Zusammenhang zwischen den

Jahren der Pest und der Hexenverfolgung nachweisen. Anders sieht es
jedoch in den Südtälern von Graubünden aus. Im Bergell kam es 1630 zu
Hexenverfolgungen (hier wütete die Pest 1628-1630). Im Puschlav wurden
während der Pest von 1630/31, bei der angeblich 1200 Personen starben,
Hexenprozesse durchgeführt.

' JOHANN Andreas VON Sprecher: Die Pest in Graubiinden während der Kriege und
Unruhen 1628-1635, BM 1942, S. 21-32 und S. 58-64. Die Beulenpest (rom. las biergnas)
kam vom Orient her nach Ungarn und wurde durch die kaiserlichen Truppen nach den

Schauplätzen des Dreissigjährigen Krieges eingeschleppt. Symptome: Schlafsucht,
Ausbruch von Beulen unter den Armen, Erbrechen einer schwärzlichgrünen Masse, Wahnsinn,

unlöschbarer Durst, schwarze Flecken über den ganzen Leib (S. 23).
2 ALEXANDER pfister: Sur la carschen e digren della populaziun el Grischun, Annalas

dalla Società Retorumantscha 28 (1914), S. 35-98. Vgl. dazu auch Müller: Geschichte
der Abtei Disentis, S. 104.

3
Sprecher: Die Pest in Graubünden während der Kriege und Unruhen 1628-1635, S. 26.

72



1639 erreichten die Drei Bünde im Mailändischen Kapitulat ein
Übereinkommen mit Spanien. Damit endeten die Bündner Wirren. Dank der
finanziellen Unterstützung der eidgenössischen Städte konnten sich die
acht Gerichte des Zehngerichtenbundes und das Unterengadin bis zum Jahre

1652 von Österreich loskaufen. Die Schulden lasteten jedoch noch eine

lange Zeit auf den Schultern der Gemeinden.1

«Die Wirren Hessen das Volk auch geistig und sittlich verwahrlost
zurück. Die Angst vor Zauberei und Hexerei griff in bisher unerhörter Weise

um sich. Sie steigerte sich zu einem Wahn, der ganze Talschaften wie eine
ansteckende Krankheit befiel», schreibt Friedrich Pieth.2

Bündner Historiker, die sich mit dem Hexenwesen befassten, sind sich

einig, dass die Bündner Wirren, die Hungersnot und die Pest wesentlich zu
der Hexenverfolgung beitrugen. Wie es scheint, hatten die Behörden
jedoch während des Krieges kaum Zeit, sich damit zu befassen. Die Bedrohung

von aussen hatte die Aufmerksamkeit der Drei Bünde auf andere
Probleme gelenkt.3 Einige Jahre nach dem Ende der Bündner Wirren 1639

begann die Hexenverfolgung wieder, zunächst im Oberhalbstein und dann

vor allem nach dem Ende des Dreissigjährigen Krieges 1648 in vielen
Gemeinden der Drei Bünde.

Der Krieg und die darauffolgende wirtschaftliche Misere haben die
Suche nach potentiellen Sündenböcken, wie z.B. den Hexen, verstärkt, dies

wegen der Angst vor einem neuerlichen «Strafgericht Gottes». Die Hexen
führten, wie vielfach in den Protokollen zu lesen ist, ein «böses Leben».4

Die Obrigkeit fühlte sich verpflichtet, den Kampf gegen Hexerei
aufzunehmen, damit «dz böß ausgereiitet werde».3

1

Zu den Bündner Wirren vgl. PETER STADLER: Das Zeitalter der Gegenreformation, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Zürich 1972, S. 621-633 und Pieth:
Bündnergeschichte, S. 192-230.

2
Pieth, ebenda S. 239.

3 Zu der Bedrohung «von aussen» vgl. Peter Kamber: Der hemmende Einfluss von Kriegen

und Kriegsgefahren auf die Hexenprozesse, in: Die Hexenverfolgungen im
Waadtland (1581-1620), S. 65-71.

4 So steht es z.B. in den Indizien gegen Barbla Claudi von llanz (Protokoll Gruob 1652,
4. Indiz): «Soll sie ein hex sein: aus diesen Ursachen, dz sie ein böses leben gefuert (...).»

5

Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, Indizien. - Noch 60 Jahre später war dies das

Ziel der Obrigkeit. Das «Böse» sollte «ausgerottet» werden, damit die «blühende Jugend»
lerne, «gottesfürchtig zu leben und nicht zu sündigen», Waltensburg 1718, Regia Conzin
von Waltensburg, Indizien.

73



3.3. Sittenmandate und Bussprediger

Sittenmandate wurden vor, während und nach den Bündner Wirren erlassen.

Bereits im Jahre 1605 erliess der Graue Bund den Gemeinden einen
Auftrag, eine «allgemeine Busse und Besserung des Lebens anzuordnen».1

Der reformierte Pfarrer von Ilanz, Stephan Gabriel, geisselte in seinen
Schriften die Laster jener Zeit. In «Ilg ver sulaz da pievel giuvan» (Der
wahre Trost des jungen Volkes), einer Sammlung von Psalmen und geistlichen

Liedern, die 1611, 1625 und 16492 erschien, findet sich ein Lied mit
dem Titel: «Davart la fin d'ilg mund» (Über das Ende der Welt). Darin
heisst es, dass der Antichrist gekommen sei und dass die Sünde und der
Mutwille Tag und Nacht regiere. Die Welt werde brennend und mit
grossem Lärm untergehen.3 1628 setzte die Kirchgemeinde Ilanz auf
Empfehlung Gabriels ein Sittengericht ein.4

Das Sittenmandat, das im folgenden behandelt wird, haben wir gezielt
ausgewählt. Es erschien nämlich erstmals kurz nach dem Ende der Bündner

Wirren und dann noch einmal, als nahezu in ganz Graubünden
ausgedehnte Hexenverfolgungen im Gange waren. Die «Küchen und regements
disciplin von gmeinen 3 Pündten»5 wurde 1642 publiziert und
ausgeschrieben, und 1650 erneuert. Der evangelische Bundstag, der seine

Sitzung in Chur abhielt, wandte sich mit folgenden Worten an das Volk:

«Sitemain es unlaugenbar ist, daß gemeine unsere Sünden gen himmel
schreyent, diewyl nun ein lange zeit durch gottlichen zorn die grundfestenen
der erden bewegt, sein raach schwert erschrockenliche kriegen und kriegs-
gfahren unerhörte teuwrung und hunger, mancherlei Süchten und kranckhei-

1

Martin Bundi: Stephan Gabriel. Ein markanter Bündner Prädikant in der Zeit der
Gegenreformation, Ein Beitrag zur politischen und Geistesgeschichte Graubündens im 17.

Jahrhundert, Chur 1964, S. 26.
2

Dieses Buch erlebte zahlreiche Auflagen bis ins 20. Jh., die 16. und letzte Auflage
erschien im Jahre 1948. Vgl. Bibliografia Retorumantscha (1552-1984), bearb. von
Norbert Berther und Ines Gartmann, Chur 1986, S. 266.

3

«Vangieus ei'lg Antichriste,/ Grond pievel faic curdar, Puccau, mutvil, o ve ve/ Fic
regia gi, a noie./ Cuntut bault a vangire/ Ven Christus nies Singnur,/ Ilg mund a frust ad

ire/ Cun arder, a ramur.» Rätoromanische Chrestomathie, hrsg. von CASPAR DECURTINS,
I. Bd., S. 50ff.

4 Bundi: Stephan Gabriel, S. 113.
5 StadtA Chur, CB III Z 45.2, Schriften-Sammlung von löbl. Schmidzunft, 2. Bd., 1610-

1650, S. 712-718. Vgl. Anhang Nr. 3 S. 176-180.

74



ten an leiiten und vych uff uns ja mehr und mehr tringet, auch von seinem
gerechten zorn der unwandelbahre allerhöchste gott eher nit ablassen, viel mehr
seine straffen so oft über uns sibenfaltigen wird, biß wir eintweders ganz uß-

gewurzelt und zu nichten gemacht oder aber zur ernstlichen gemeinen büß
und lebens besserung werdent getrieben worden sein.»

An der Botschaft der evangelischen Synode hatte sich von 1642 bis
1650 nichts geändert. Den Bürgern wurde ein Gott präsentiert, der zornig
sein Racheschwert gezückt habe und seine Strafen über die Menschheit
versiebenfachen werde, falls sich diese nicht ändern würde. Es ging im
«geliebten und hochbetrübten vatterland» um die «Stillung deß grossen
zorn gottes, auch rettung zeitlichen und ewigen heilß». Wie es in anderen
Staaten und Kirchen geschehen war, sollten auch die Drei Bünde, die «so

gar mitten in dem feüwr alles jammers steckent», eine «recht geschaffene
allgemeine christenliche Ordnung, lebens besserung, und bußzucht»
vornehmen. Diese Ordnung müsse in «styffer würcklicher obacht unabläßlich
erhalten» werden. Die geistliche und weltliche Obrigkeit hatte sich
entschlossen, soweit als möglich («soviel solches deß unterscheids der orten
und beider unsers landes religionen halben gesin kann») «nun fürohin an

allen orten unsers allgemeinen vatterlandes ein allgemeine regul»
durchzusetzen.

Das Ziel war es also, dieses Sittenmandat nicht nur in reformierten,
sondern auch in katholischen Orten lesen und publizieren zu lassen, «damit

wir das ungöttlich wesen verleügnen, und alsß christen ein gottseelig
mässig und gerecht leben führen mögent(...)». Um dieses Ziel zu
erreichen, sei es erforderlich, die Predigten und den heiligen Gottesdienst

fleissig zu besuchen und täglich gemeinsam zu beten, wie es früher
geschehen sei:

«Item, daß die jugent besser alß bißhar an mehrtheilß orten beschehen von
kindswesen auff zu erlernung christenlicher religion, den gebett und wahrer
gottesforcht gezogen, und zu solchem end in allen dörfferen so viel immer
müglich schuol gehalten (...).»

Die Pflicht der Eltern sei es, ihre Kinder «zum studiren, zu hand-
wercken» oder «zu ehrlicher arbeit» zu erziehen, denn der Müssiggang
wäre ein «küsse deß teüffels».

Ferner müsse dafür gesorgt werden, dass nicht mehr geflucht und der

heilige Sonntag nicht mit Säumen, Fahren und Markten entheiligt werde:

75



«Dannethin soll das überflüssige fressen und saujfen mit allem ernst
durch die oberkeiten der gemeinden durch besondere gute gesaz und Ordnungen

abgethan werden, das leichtfertige faßnacht wesen, buzen, tanzen, und

spilen ganz verbotten und die übeltheter ernstlich gestraffet, die unnötigen
würtschafften, dardurch das volck allein zu Verschwendung deß ihrigen,
vielmalen auch zu unehrlicher entwendung dessen, so anderen leüthen gehört,
gelocket und eingezogen wird, abgestelt, so wol auch das unverschämbte hu-

orenwesen nit allein mit scharpfer straff undergehalten, sondern auch öffentliche

huoren an keinen orten geduldet und vom land gewisen (...).»

Die Schlussfolgerung dieses Schreibens war, dass

«nebent den ordenlichen oberkeiten und geschwornen in allen und in jeden
dörfferen und pfarrkirchen zwen oder drei ehrliche, verständige und unver-
schreite manner erwehlet werden, welche alß censores morum
(Sittenwächter) zusambt den pfarrherren ein flyssig ufsechen haben,
daß die Ordnungen nicht überschritten oder sonsten ein ärgerliches wesen
geführet wirde (...)».

«Übertreter» seien zunächst zu ermahnen, und, falls dies nichts nütze,
vom Empfang «deß h. hochwürdigen sacraments deß nachtmals» auszu-
schliessen, bis sie sich gebessert hätten.

Durch diese Verordnungen sollte der Zorn Gottes und jegliches Unheil
von den Menschen abgewandt werden. Schaden und Schmach sollten
verhütet werden. Im Sittenmandat von 1642/1650 wurde noch auf ein Schreiben

von Zürich hingewiesen, das erinnerte, «dz in ansehung deß sich
eräugenden zorns gottes durch die schweren, underschiedlich erfolgeten, er-
schröckenlichen erdbidmen (Erdbeben1), neben vielen andern zorn zeichen

mehr», ein Buss- und Bettag am 1. Januar 1651 eingeführt werden müsse.
Das angekündigte Erdbeben im Jahre 1650 sei unter anderm ein Zeichen
des «zornigen Gottes». In jenem Jahr, das für die Katholiken ein
Jubiläumsjahr war, wallfahrteten mehrere Gläubige (auch aus der Surselva) nach
Rom.2

1

Bürgermeister und Rat der Stadt Zürich schrieben am 28. November 1650, dass nur durch
einen bussfertigen und gläubigen Lebenswandel die «heimbsuchungen, ungnad und
straaffen abgewendt werden mögen (...)». Ein «heilig gott wolgefellig werckh»
(Fasten, Beten, Busse tun) müsse vollbracht werden. StAGR, A II LA 1, sub dato.

2 Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, S. 399.

76



Die Obrigkeit der Surselva kämpfte mit allen Mitteln um eine sittliche
Erneuerung des Volkes. Die Kinder sollten zu ehrlicher Arbeit erzogen
werden. Besonders strenge Gesetze und die «Sittenwächter» waren als

vorbeugende Massnahmen gedacht.
Kopfzerbrechen verursachte den damaligen Behörden das Tanzen.

Stephan Gabriel, der reformierte Prediger von Ilanz, sprach vom «verfluchten
Tanzen», bei dem viele sich verliebten und heirateten, ohne glücklich zu
werden. Der Tanzort sei ein Ort des Teufels.1 Die Stadt Chur erliess im
Jahre 1643 eine Verordnung, nach der das Tanzen nachts und am Tag
verboten werden sollte. Gut ein Jahr später veröffentlichte Chur ein Kleidermandat.

«Hinderfüren und spizhuben und kragen» waren fortan nicht mehr
erlaubt.2 Die Landsatzungen von Safien ordneten um die Mitte des 17.

Jahrhunderts an, dass denjenigen, die gegen Verbote wie Gotteslästerung,
Spielen und Tanzen Verstössen, eine Geldstrafe aufzuerlegen sei.3

Die Sittenmandate zeigen, wie die Obrigkeit bemüht war, den zornigen
Gott (Gott tritt in den Mandaten immer als ein Zorniger und Rächender
auf) zu besänftigen. Delumeau schreibt: «Zur Zeit der grossen Hexenverfolgungen

(16. und frühes 17. Jahrhundert) lehrten Theologen und Juristen,

dass Gott sich zur Vollstreckung seiner Gerechtigkeit der Dämonen
und Hexen bediene.»4

1 «Ün lieue, a Scol'eis ilg saltar,/ ün lieuc da Satanasse:/ Ilg Satan fa quou mari-
dar:/Vantirl'ei quou naginna./ O smaladieu saltare!», Rätoromanische Chrestomathie,
hrsg. von Caspar Decurtins, I. Bd., S. 46f.

2
StadtA Chur, AB III/P 01.005, Raths-Protokoll vom 10. Januar 1643 (S.130) bzw. vom
10. Oktober 1644 (S. 255): «Item betreffendt der hinderfüren und spiz hüben und kragen
halben, darin grosser Überfluß und hochfart gebrucht würt, und derohalben veranlaset

gewest, ein absaz ze machen in der kirchen zue verlesen (...).»
' R.Wagner und L.R. von Salis: Rechtsquellen des Cantons Graubünden (Oberer Bund),

Basel 1887, S. 118. - Mandate gegen das Tanzen gab es im Graubünden des 17. Jahrhunderts

immer wieder, z.B. 1657 und 1658, siehe Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten
Hälfte des 17. Jahrhun derts, S .224f. Vgl. des weiteren die Sittenmandate vom 18. März
1675 und vom 22. September 1678 gegen Ehebruch, Spielen, Tanzen, Fluchen und
Völlerei, StAGR Chur, B 2001, Bd. 1, S. 380-383 bzw. S. 527f. - «Die Reformations- und
Sittenmandate sahen eine Neuregelung der ganzen Alltags- und Festkultur vor und um-
fassten sämtliche Lebensbereiche.» Kamber: Die Hexenverfolgungen im Waadtland
(1581-1620), S. 44.

4 Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 341.

77



Die geistliche und weltliche Obrigkeit sah sich aufgrund ihrer
«Amtspflicht» gezwungen, den Lebenswandel des Volkes, der ihrer Ansicht nach
schlecht war, zu bessern und Verfehlungen unerbittlich zu bestrafen. Die
evangelische Synode der Drei Bünde befasste sich am 7. Juli 1655 mit dem
Thema Hexerei. Auf Antrag des Dekans Hartmann Schwarz1 «betreffende,

dz leider die hexerey in unsren landen sehr eingerisen seige», wurden

Möglichkeiten besprochen, diesem Übel vorzubauen. Die Synode
erachtete es als ratsam, dass «aller ohrten die jugendt mit cattecisieren
(Religionsunterricht erteilen) wol underricht, die kirch disciplin wol observiert,

die kinder wol zu den schuelen gehalten, alle verbottne künst, segne-

rey und derglichen nicht gestattet und auch der h. sabath oder sontag
gehalten werde».2 Das Problem der Hexerei wurde in diesem Jahr nur kurz
aufgegriffen. Die Anspielung auf «segnerey und derglichen» mag ein
Vorwurf gegen die katholische Kirche gewesen sein. Die Bestrafung von
Hexenwerk oblag den weltlichen Behörden, die mit der Geistlichkeit Hand
in Hand arbeitete.3

Seit den dreissiger Jahren des 17. Jahrhunderts traten die Kapuziner als

Bussprediger und Missionare in den Drei Bünden auf. Der Sekretär des

Kapitels Oberhalbstein, der Kapuzinerpater Deusdedit, schrieb im Jahre

1638, dass der Klerus Ende der zwanziger Jahre endlich den Willen
aufgebracht habe, die «sittlichen Zustände im Klerus und Volk gründlich zu
bessern».4 Durch das Wirken der Kapuziner traten die religiösen Gegensätze

im Bündner Volk offener zutage. Die Ordensgeistlichen gerieten in
Konflikt mit einheimischen Geistlichen, die sich in ihrer Stellung bedrängt
fühlten. In den Jahren von 1647 bis 1650 kam es in Graubünden auch zu
Streitigkeiten zwischen Katholiken und Protestanten, welche die Ausweisung

der Kapuziner verlangten.5

1

Der bedeutende reformierte Prädikant Hartmann Schwarz war von 1617 bis 1645

«Freiprediger und Katechist» in Chur. Dort hatte er mit seinen Forderungen in kirchendisziplinarischer

Hinsicht manchmal Meinungsverschiedenheiten mit dem Stadtrat, Maissen:
Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, S. 221.

2 StAGR, AB IV 1/29, Bundstagsprotokoll 1654-1658, Bd. 29, S. 159. Die Synode hatte
sich bereits 1635/36 am Rande mit der Hexerei beschäftigt.

3
Dazu auch Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, S. 299
und S. 353.

4
Maissen, ebenda S. 296.

5

Maissen, ebenda S. 29-55, 325 und 336.

78



Von der Ordensprovinz Brescia in Norditalien aus wurde die
Kapuzinermission im Engadin, Oberhalbstein und in der Surselva1 geleitet. In
seiner «Istoria de' frati minori capuccini della Provincia di Brescia nella
Rezia» (1621-1693) berichtet Pater demente da Brescia von «betrüblichen

Zuständen» (u.a. Spielen, «unehrliche» Spässe, «schamloses»
Tanzen), welche die Kapuziner in manchen Gemeinden der Surselva vorfanden.2

Der kirchliche Visitator, Pater Stefano a Gubbio, notierte, dass es an
kirchlichen Festtagen zu «weltlichen Gelagen, Schmausereien, Bällen und
Wirtshaus besuchen» komme.3

«Um das Volk zu grösserer Andacht und zu frommen Lebenswandel
anzuleiten, bedienten sich die Missionare vorzugsweise und nicht ohne

Erfolg der verschiedensten religiösen Mittel und Kulte: der Bruderschaften,

der Ablässe, der Reliquien, der Prozessionen und der Heiligenverehrung

im allgemeinen und der Verehrung Mariens im besonderen und auch

der Andacht zum Allerheiligsten Sakrament», schreibt Felici Maissen.4

Die Kapuziner unterwiesen das Volk durch Predigt und Unterricht und
bemühten sich somit, protestantische Einflüsse abzuwehren.

Ein Beispiel aus dem Misox zeigt uns, dass die Mönche aus Oberitalien

gegen Hexen und Hexenwerk vorgingen. Im Jahre 1650 soll ein
Hexenmeister bekannt haben, dass der Teufel mit seinen Helfern beschlossen

habe, die Kapuziner zu vertreiben, denn diese würden die «Hexenschule»
(scuola del barlotto) stören. Eine ähnliche Aussage hatte eine Hexe bereits
zwei Jahre früher gemacht.5

Im Missionsbericht des oben genannten Stefano a Gubbio ist die Rede

vom Aberglauben («Wahrsagerei und Zauberei»), dem die Bündner ver-

1

Die Bettelmönche Oberitaliens betreuten Rueun von 1628-1644, Schluein 1633-1650

provisorisch von Sagogn aus (ab 1650 definitiv), Siat 1644-1649, Disentis ab 1648,
Cumbel ab 1649, Danis ab 1650, Sumvitg 1652-1655 und wieder ab 1687, Camuns ab

1693, Christoph Willi: Die Kapuziner-Mission im romanischen Teil Graubündens mit
Einschluss des Puschlav. In seinem Werk zählt Willi alle Kapuziner auf (nach Zeit und

Ort), die als Missionare in Romanisch-Bünden wirkten.
2 Bundi: Stephan Gabriel, S. 116. Als «betrüblicher Zustand» galt z.B. wenn Katholiken

von Sagogn sich schämten, öffentlich das Zeichen des Kreuzes zu machen, weil sie sich
nicht vor Protestanten als Katholiken zu erkennen geben wollten. Die meisten Einwohner
von Sagogn waren Katholiken.

3 Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, S. 323.
4

Maissen, ebenda S. 322.
5 Maissen, ebenda S. 330.

79



fallen seien. Es gehe bis zum Verkehr mit dem Teufel (für die Theologen
war die Teufelsbuhlschaft ein wichtiger Bestandteil des Hexenwesens).
Bereits 1643 protokollierte der Kapuziner, dass in Lantsch und Bri-
enz/Brinzauls im Albulatal mehrere Personen der Zauberei verdächtigt
würden. Im August 1650 wurden in Savognin einige Personen als Hexen
und Hexenmeister angeklagt.1

Im 17. Jahrhundert versuchte die weltliche und die geistliche Obrigkeit
auch mittels der Bautätigkeit Einfluss auf das Leben der Bevölkerung zu
nehmen. In den 1640er und 50er Jahre wurden in Graubünden zahlreiche
Kirchen und Kapellen gebaut und mit Altären und Wandmalereien ausgestattet.

Von den Ursachen, die wir bisher beleuchtet haben, nämlich der Inquisition

von Carlo Borromeo in den Südtälern der Drei Bünde, den Bündner
Wirren mit deren Folgen Hungersnot und Pest, den Sittenmandaten und
den Busspredigern, kann man sagen, dass sie die Hexenverfolgung gefördert

haben. Um jedoch einen Prozess gegen Personen, die des Hexenwerks

beschuldigt wurden, einzuleiten, brauchte es mehr. Die Behörden waren
auf Personen angewiesen, die unter der Folter andere denunzierten und auf
Zeugen, die bereit waren, gegen vermeintliche Hexen und Hexenmeister

auszusagen.

1

Maissen, ebenda S. 400 und 405.

80


	Nährboden für den Hexenwahn : "äussere" Ursachen

