Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva
Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 3: Nahrboden fur den Hexenwahn : "aussere” Ursachen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Nihrboden fiir den Hexenwahn: «Aussere» Ursachen

Bevor wir auf das Dorf und das Verhalten seiner Bewohner zur Zeit des
Hexenwahns zu sprechen kommen, suchen wir nach Griinden, die einen
Einfluss auf die Hexenverfolgung in einer Gerichtsgemeinde bzw. in den
Dorfern gehabt haben. Solche «#ussere» Ursachen waren z.B. Kriege,
Krankheiten, Hungersnote und Naturgewalten. Im Zusammenhang damit
standen die mahnenden Worte der Obrigkeit, die dem Volk einen zornigen
Gott vor Augen fiihrte. Auf die Macht des Teufels und seiner Agenten, der
Hexen, wurde in Predigten und Schriften autmerksam gemacht.

Fiir die folgenden Ausfithrungen gilt es, die Publikationen {iber Hexen
und Hexenzauber — vor allem den «Hexenhammer» — im Auge zu behal-
ten, bildeten sie doch das geistig-geistliche Fundament der Hexenverfol-

gung.

3.1. Die Inquisition in den Siidtéilern Graubiindens

Die Waldenser fanden auf der Flucht vor der Inquisition Zuflucht in den
Alpen. In Italien wiitete die Inquisition nahezu wéhrend des ganzen 15.
Jahrhunderts gegen die Waldenser. In den unzuginglichen Bergen konnten
viele dieser «Ketzer» den Verfolgern entkommen.' Diese blieben ihnen
jedoch auch in den nédchsten Jahrhunderten auf den Fersen, wie Delumeau
schreibt:

«In den lombardischen Alpen fand eine systematische Verfolgung der
Helfershelfer des Teufels Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts
statt, weil Mailand damals zwei besonders eifrige Bischofe hatte: Carlo
und Federigo Borromeo.»” Der erste dieser «eifrigen» Bischéfe, Kardinal
Carlo Borromeo (1538-1584), setzte sich im Zuge der tridentinischen Re-
form (Konzil von Trient 1545-1563) stark fiir die Reorganisation und
Starkung der katholischen Kirche ein.

' MARTIN ERBSTOSSER: Ketzer im Mittelalter, Stuttgart 1984, S. 215.

2 DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 555. Federigo Borromeo wurde im Jahre
1654 Nachfolger des pépstlichen Diplomaten in der Schweiz, wo er nicht einmal ein gan-
zes Jahr als Nuntius tdtig war, MAISSEN: Die Drei Biinde in der zweiten Halfte des 17.
Jahrhunderts, S. 137 und 282.

68



Borromeos Einfluss erstreckte sich von seiner Di6zese Mailand bis in
die Schweiz hinein. Auf Bitten der sieben katholischen Orte wurde er
1560 zum «Protector Helvetiae» ernannt. «Dem Veltlin und Graubiinden
galt von 1570 an die besondere Fiirsorge des einflussméchtigen Maildnder
Erzbischofs.»' Im Jahre 1581 besuchte Carlo Borromeo das Kloster Di-
sentis, ein Jahr spiter traf er im Veltlin ein. 1583 erschien der Kardinal in
Begleitung eines Jesuiten, eines Franziskaners und eines Kanonikers im
Misox.”

Im 16. Jahrhundert waren etliche Protestanten von Norditalien aus in die
italienischsprechenden Tédler der Drei Biinde geflohen. Ein ehemaliger
pépstlicher Legat und Bischof von Capodistria, Pier Paolo Vergerio, trug
Entscheidendes bei zur Verbreitung der Reformation im Bergell und im
Puschlav.” Im Zeichen der Gegenreformation bekdmpfte Carlo Borromeo
die Reformierten. Nach seinem Besuch im Misox hatte er den jesuitischen
Rechtsgelehrten Franz Borsatto beauftragt, gegen die Protestanten vorzu-
gehen. Diese wurden unter dem Vorwand der Ketzerei und Hexerei ver-
folgt. Im Calancatal blieb nach der «erfolgreichen Mission» Borsattos von
den fiinfzig protestantischen Familien nicht eine einzige mehr tibrig.* Im
Zusammenhang mit diesen Verfolgungen der achtziger Jahre des 16. Jahr-
hunderts im Misox und im Calancatal erliess der biindnerische Bundstag
1597 ein Dekret gegen Hexen.

Die Rolle von Kardinal Carlo Borromeo im Misox und im Calancatal im
Zusammenhang mit der Hexenverfolgung ist umstritten. Einig sind sich die
Forscher nur dariiber, dass in den 1580er Jahren, also zu dem Zeit-
punkt, als Carlo Borromeo die Gegenreformation in diesen Télern leitete,
vermeintliche Hexen und Hexenmeister vor Gericht standen.” Ohne Zwei-

PIETH: Biindnergeschichte, S. 172.

PIETH, ebenda.

KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 310.

SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubiinden, S. 321f. Er nimmt hier Bezug auf
CARL CAMENISCH: Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin mit besonderer
Berticksichtigung der Landesschule in Sondrio, Chur 1901, S. 133.

CARL CAMENISCH, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin, wurde 23 Jahre
spiter vom Benediktinerpater FRIDOLIN SEGMULLER, S. Carolus Borromaeus vindicatus,
Einsiedeln 1924, S. 5-22, heftig angegriffen. Im Gegensatz zu Carl Camenisch, der Bor-
romeo als den Urheber der Hexenprozesse im Hochgericht Misox sah (bes.
S. 108-137), vertrat Segmiiller die These, dass «der hl. Karl nicht der Urheber der He-
xenprozesse von 1583 im Misoxer Tal, ja (...) nicht einmal direkt daran beteiligt» (S. 7)

[

69



fel hat die Inquisition in Norditalien die Hexenverfolgung in den italie-
nischsprechenden Regionen der Drei Biinde beeinflusst. Zauberei und He-
xerel waren zu einem Begriff geworden. Hexen und Hexenmeister wurden
seit Ende des 16. Jahrhunderts im Siiden Graubiindens immer wieder ver-
folgt, so 1613 im Misox', 1630 im Bergell und 1633 im Puschlav. Im iibri-
gen Graubiinden begann die Hexenjagd spater. Vermutlich hat die Hexen-
verfolgung in den Siidtidlern der Drei Biinde jedoch auch das Volk und die
Obrigkeit der Surselva diesbeziiglich sensibilisiert. Das Misox und das
Calancatal gehorten — wie die Surselva — zum Grauen oder Oberen Bund.
Wihrend der tridentinischen Reformbestrebungen® wurden in Disentis
(1623) Frauen wegen Hexerei gefangengehalten. Das Konzil von Trient
hatte sich unter anderem zum Ziel gesetzt, das Volk und die Geistlichkeit
im Glauben zu stdrken und dementsprechend zu disziplinieren. War die
Gefangennahme der Frauen in Disentis ein Schritt in diese Richtung?

Die Hexenprozesse in der Surselva begannen um die Mitte des 17.
Jahrhunderts in Vals. Quellen dieser ersten Prozesse sind nicht mehr vor-
handen. Die Ereignisse im Misox kdnnten durchaus einen Einfluss auf die
Hexenverfolgung im Valsertal ausgeiibt haben. Eine nicht unwesentliche
Rolle spielte die geographische Lage. Von llanz her fiihrte die kiirzeste

gewesen sei. Spiter tibernahm dann auch Emil Camenisch vorwiegend die Aussagen von
Carl Camenisch (EMIL CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation
in den italienischen Stdtdlern Graubiindens und den ehemaligen Untertanenlanden Chia-
venna, Veltlin und Bormio, Chur 1950, bes. Kap. IV, S. 125-171). Vgl. des weiteren:
FERDINAND SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubiinden, S. 321ff., Anm. 2. Spre-
cher bezeichnete die Hexenverfolgung im Misox als eine «Protestantenverfolgung im
Dienste der Gegenreformation» unter Carlo Borromeo. - Nach Ansicht von Albert Fischer
hatte Borsatto die vor dem weltlichen Kriminalgericht des Tales im Schnellverfahren
stattfindenden Prozesse weder gebilligt noch gewollt. «Doch das Malum bestand darin,
dass die Kirche diesem ungerechtfertigten Treiben vor Ort (...) nicht wirkungsvoll genug
entgegentrat, obwohl die Kurie eine Hexenprozessordnung erlassen hatte.» ALBERT
FISCHER: Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tridentinischen
Glaubenserneuerung, Ziirich 2000, S. 167 Anm. 246.

Im Misox fanden die letzten Hexenprozesse wahrscheinlich um 1669/1670 statt, BADER:
Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 177.

[sO MULLER: Der Kampf um die tridentinische Reform in Disentis von ca. 1600-1623,
ZSKG 42 (1948). S. 23-65. Papst Pius IV. leitete das Konzil von Trient. Die katholische
Kirche und das Papsttum wurden gestérkt. Durch Schulen, Predigten und Seelsorge sollte
der Katholizismus erneuert werden. Diese Aufgabe wurde vor allem den Kapuzinern
iibertragen.

70



(Handels)Route nach dem Siiden iiber den Valserberg.' Neben den Waren
konnten auch Nachrichten {iber Hexerei ausgetauscht werden. Vals orien-
tierte sich erst vollstindig nach Norden um, als die Fahrstrasse 1880 er-
Offnet wurde. Demnach hitte der Hexenwahn um 1640-1650 zum Teil
vom Siiden nach Norden {ibergegriffen. Um 1654 wurden sowohl im Mi-
sox als auch in Vals Menschen wegen Hexerei verfolgt.” In den 1690er
Jahren breitete sich der Hexenwahn von Osten nach Westen aus: Heinzen-
berg (1696) — Safiental (1696/97) — Lugnez (1699) und Gruob
(1699/1700).

3.2. Die Biindner Wirren (1618-1639)

Im ausgehenden 16. Jahrhundert hatten die Streitigkeiten und die Unruhen
zwischen Katholiken und Protestanten in Graubiinden zugenommen. We-
gen seiner Passe und wichtigen Verbindungsstrassen, namentlich durch das
Veltlin, welches das spanische Mailand mit dem Tirol und Osterreich ver-
band, gerieten die Drei Biinde bald in die Interessenpolitik der Gross-
michte. Graubiinden wurde vom Dreissigjdhrigen Krieg (1618-1648) von
allen schweizerischen Gebieten am schwersten betroffen. Das Unterta-
nenland Veltlin war immer wieder Angriffen von allen Seiten ausgesetzt.
Im Sommer 1620 drangen spanische Truppen zum ersten Mal ins Misox
ein. 1622 fiel nahezu das ganze Gebiet des Zehngerichtenbundes (acht von
zehn Gerichten) an Osterreich. Im Winter 1622/23 wurden sowohl die
biindnerische Bevdlkerung wie die fremden Truppen von einer Hungers-
not heimgesucht.” Damit verbunden griffen Epidemien um sich, die viele
Menschenleben forderten.

MARTIN BUNDI: Zur Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte Graubiindens im Mittelalter,
Chur 1982, S. 315.

1654 wurden «verhexte» Kinder sowohl in Vals wie im Misox aufgespiirt. Im Mérz die-
ses Jahres machten die zwei Misoxer Missionspriester Antonio Laus und Taddeo Bolsone
die Glaubenskongregation in Rom darauf aufmerksam, dass es in Vals Kinder im Alter
zwischen 9 und 14 Jahren gebe, die sich dem Hexenwerk hingeben wiirden. Im gleichen
Jahr berichtete Laus von 14 verhexten Frauen, Minnern und Kindern im Misox, in:
MAISSEN: Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, S. 409ff. Fiir weite-
re Ausfiihrungen siehe Kapitel 2.2. und 3.3.

PIETH: Biindnergeschichte S. 211f.

71



1629 schleppten osterreichische und spanische Streitkrifte die Pest' in
die Drei Biinde ein. Chur wurde bereits im Herbst 1628 von ihr befallen,
und noch im selben Jahr soll mehr als die Hilfte der Einwohner von der
Krankheit dahingerafft worden sein. Im Spétherbst des Jahres 1630 verbot
die Obrigkeit der Stadt Chur wegen der Pest das Tanzen, Spielen und Mu-
sizieren. Schwer getroffen waren das Oberhalbstein und das Prittigau,
wihrend z.B. das Oberengadin vom Schlimmsten verschont blieb. Aus der
Surselva liegen wenig Zahlen vor. Am stidrksten scheinen Trin, Flims,
Breil und Schlans gelitten zu haben. In Trin forderte die Pest 1629 und
1630 300 Menschenleben (einen Drittel der Einwohner); in Flims 582, in
Breil 1631 130 und im gleichen Jahr in Schlans 78 Opfer (ca. zwei Drittel
der Einwohner). 1635 erreichte die Pestwelle Tujetsch (70 Personen star-
ben), und von dort griff sie nach Segnas und Disentis {iber. Geméss Alex-
ander Pfister starben zwischen 1629 und 1635 in Graubiinden 22'000 Per-
sonen an der Pest.” Dem Wiiten der Pest waren die Menschen schutzlos
ausgeliefert. Die wenigen Arzte standen dieser Krankheit machtlos gegen-
tiber. Johann Andreas von Sprecher ist der Meinung, dass die Pest keine
Hexenverfolgungen ausloste: «Auch von Tumulten gegen Hexen und He-
xenmeister, deren Beschworungen man ja damals so geneigt war, Unheil
aller Art beizumessen, wissen weder geschriebene noch mindliche Tradi-
tionen zu erzihlen.»’

Fiir die Surselva ldsst sich kein direkter Zusammenhang zwischen den
Jahren der Pest und der Hexenverfolgung nachweisen. Anders sieht es je-
doch in den Sidtidlern von Graubiinden aus. Im Bergell kam es 1630 zu
Hexenverfolgungen (hier wiitete die Pest 1628-1630). Im Puschlav wurden
wihrend der Pest von 1630/31, bei der angeblich 1200 Personen starben,
Hexenprozesse durchgefiihrt.

JOHANN ANDREAS VON SPRECHER: Die Pest in Graubiinden wihrend der Kriege und Un-
ruhen 1628-1635, BM 1942, S. 21-32 und S. 58-64. Die Beulenpest (rom. las biergnas)
kam vom Orient her nach Ungarn und wurde durch die kaiserlichen Truppen nach den
Schauplitzen des Dreissigjdhrigen Krieges eingeschleppt. Symptome: Schlafsucht, Aus-
bruch von Beulen unter den Armen, Erbrechen einer schwirzlichgriinen Masse, Wahn-
sinn, unloschbarer Durst, schwarze Flecken iiber den ganzen Leib (S. 23).

ALEXANDER PFISTER: Sur la carschen e digren della populaziun el Grischun, Annalas
dalla Societa Retorumantscha 28 (1914), S. 35-98. Vgl. dazu auch MULLER: Geschichte
der Abtei Disentis, S. 104.

SPRECHER: Die Pest in Graubiinden wihrend der Kriege und Unruhen 1628-1635, S. 26.

L3

w

72



1639 erreichten die Drei Biinde im Mailidndischen Kapitulat ein Uber-
einkommen mit Spanien. Damit endeten die Biindner Wirren. Dank der
finanziellen Unterstiitzung der eidgendssischen Stddte konnten sich die
acht Gerichte des Zehngerichtenbundes und das Unterengadin bis zum Jah-
re 1652 von Osterreich loskaufen. Die Schulden lasteten jedoch noch eine
lange Zeit auf den Schultern der Gemeinden.'

«Die Wirren liessen das Volk auch geistig und sittlich verwahrlost zu-
riick. Die Angst vor Zauberei und Hexerei griff in bisher unerhorter Weise
um sich. Sie steigerte sich zu einem Wahn, der ganze Talschaften wie eine
ansteckende Krankheit befiel», schreibt Friedrich Pieth.”

Biindner Historiker, die sich mit dem Hexenwesen befassten, sind sich
einig, dass die Biindner Wirren, die Hungersnot und die Pest wesentlich zu
der Hexenverfolgung beitrugen. Wie es scheint, hatten die Behérden je-
doch wihrend des Krieges kaum Zeit, sich damit zu befassen. Die Bedro-
hung von aussen hatte die Aufmerksamkeit der Drei Bilinde auf andere
Probleme gelenkt.” Einige Jahre nach dem Ende der Biindner Wirren 1639
begann die Hexenverfolgung wieder, zundchst im Oberhalbstein und dann
vor allem nach dem Ende des Dreissigjdhrigen Krieges 1648 in vielen
Gemeinden der Drei Biinde.

Der Krieg und die darauffolgende wirtschaftliche Misere haben die Su-
che nach potentiellen Siindenbdcken, wie z.B. den Hexen, verstirkt, dies
wegen der Angst vor einem neuerlichen «Strafgericht Gottes». Die Hexen
fiihrten, wie vielfach in den Protokollen zu lesen ist, ein «bdses Lebeny.”
Die Obrigkeit fithlte sich verpflichtet, den Kampf gegen Hexerei aufzu-
nehmen, damit «dz b6} ausgereiitet werde».’

Zu den Biindner Wirren vgl. PETER STADLER: Das Zeitalter der Gegenreformation, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Ziirich 1972, S. 621-633 und PIETH: Biind-
nergeschichte, S. 192-230.

PIETH, ebenda S. 239.

Zu der Bedrohung «von aussen» vgl. PETER KAMBER: Der hemmende Einfluss von Krie-
gen und Kriegsgefahren auf die Hexenprozesse, in: Die Hexenverfolgungen im
Waadtland (1581-1620), S. 65-71.

So steht es z.B. in den Indizien gegen Barbla Claudi von Ilanz (Protokoll Gruob 1652,
4. Indiz): «Soll sie ein hex sein: aus diesen ursachen, dz sie ein bdses leben geftiert (...).»
Waltensburg 1652, Thrina Joss Jon Ping, Indizien. - Noch 60 Jahre spdter war dies das
Ziel der Obrigkeit. Das «Bose» sollte «ausgerottet» werden, damit die «blithende Jugend»
lerne, «gottesfiirchtig zu leben und nicht zu siindigen», Waltensburg 1718, Regla Conzin
von Waltensburg, Indizien.

(3]

i3



3.3. Sittenmandate und Bussprediger

Sittenmandate wurden vor, wihrend und nach den Biindner Wirren erlas-
sen. Bereits im Jahre 1605 erliess der Graue Bund den Gemeinden einen
Auftrag, eine «allgemeine Busse und Besserung des Lebens anzuordnen».'

Der reformierte Pfarrer von Ilanz, Stephan Gabriel, geisselte in seinen
Schriften die Laster jener Zeit. In «llg ver sulaz da pievel giuvan» (Der
wahre Trost des jungen Volkes), einer Sammlung von Psalmen und geistli-
chen Liedern, die 1611, 1625 und 1649* erschien, findet sich ein Lied mit
dem Titel: «Davart la fin d'ilg mund» (Uber das Ende der Welt). Darin
heisst es, dass der Antichrist geckommen sei und dass die Siinde und der
Mutwille Tag und Nacht regiere. Die Welt werde brennend und mit gro-
ssem Lirm untergehen.’ 1628 setzte die Kirchgemeinde Ilanz auf Emp-
fehlung Gabriels ein Sittengericht ein.*

Das Sittenmandat, das im folgenden behandelt wird, haben wir gezielt
ausgewihlt. Es erschien ndmlich erstmals kurz nach dem Ende der Biind-
ner Wirren und dann noch einmal, als nahezu in ganz Graubiinden ausge-
dehnte Hexenverfolgungen im Gange waren. Die «Kilchen und regements
disciplin von gmeinen 3 Piindten»’ wurde 1642 publiziert und ausge-
schrieben, und /650 erneuert. Der evangelische Bundstag, der seine Sit-
zung in Chur abhielt, wandte sich mit folgenden Worten an das Volk:

«Sitemaln es unlaugenbar ist, dal gemeine unsere siinden gen himmel
schreyent, diewyl nun ein lange zeit durch gottlichen zorn die grundfestenen
der erden bewegt, sein raach schwert erschrockenliche kriegen und kriegs-
gfahren unerhérte teuwrung und hunger, mancherlei siichten und kranckhei-

MARTIN BUNDI: Stephan Gabriel. Ein markanter Biindner Préddikant in der Zeit der Ge-
genreformation, Ein Beitrag zur politischen und Geistesgeschichte Graubiindens im 17.
Jahrhundert, Chur 1964, S. 26.

Dieses Buch erlebte zahlreiche Auflagen bis ins 20. Jh., die 16. und letzte Auflage er-
schien im Jahre 1948. Vgl. Bibliografia Retorumantscha (1552-1984), bearb. von
NORBERT BERTHER und INES GARTMANN, Chur 1986, S. 266.

«Vangieus ei'lg Antichriste,/ Grond pievel faic curdar, (...) Puccau, mutvil, o ve ve/ Fic
regia gi, a noic./ Cuntut bault a vangire/ Ven Christus nies Singnur,/ Ilg mund a frust ad
ire/ Cun arder, a ramur.» Ridtoromanische Chrestomathie, hrsg. von CASPAR DECURTINS,
1. Bd., S. 50ff.

* BUNDI: Stephan Gabriel, S. 113.

3 StadtA Chur, CB III Z 45.2, Schriften-Sammlung von 16bl. Schmidzunft, 2. Bd., 1610-
1650, S. 712-718. Vgl. Anhang Nr. 3 S. 176-180.

74



ten an letiten und vych uff uns ja mehr und mehr tringet, auch von seinem ge-
rechten zorn der unwandelbahre allerhchste gott eher nit ablassen, viel mehr
seine straffen so oft tiber uns sibenfaltigen wird, bif} wir eintweders ganz uf3-
gewurzelt und zu nichten gemacht oder aber zur ernstlichen gemeinen buf3
und lebens besserung werdent getrieben worden sein.»

An der Botschaft der evangelischen Synode hatte sich von 1642 bis
1650 nichts gedndert. Den Biirgern wurde ein Gott prisentiert, der zornig
sein Racheschwert geziickt habe und seine Strafen tiber die Menschheit
versiebenfachen werde, falls sich diese nicht d&ndern wiirde. Es ging im
«geliebten und hochbetriibten vatterland» um die «stillung defl grossen
zorn gottes, auch rettung zeitlichen und ewigen heilBB». Wie es in anderen
Staaten und Kirchen geschehen war, sollten auch die Drei Biinde, die «so
gar mitten in dem feliwr alles jammers steckent», eine «recht geschaffene
allgemeine christenliche ordnung, lebens besserung, und bullzucht» vor-
nehmen. Diese Ordnung miisse in «styffer wiircklicher obacht unabldfB3lich
erhalten» werden. Die geistliche und weltliche Obrigkeit hatte sich ent-
schlossen, soweit als moglich («soviel solches def3 unterscheids der orten
und beider unsers landes religionen halben gesin kann») «nun fiirohin an
allen orten unsers allgemeinen vatterlandes ein allgemeine regul» durch-
zusetzen.

Das Ziel war es also, dieses Sittenmandat nicht nur in reformierten,
sondern auch in katholischen Orten lesen und publizieren zu lassen, «da-
mit wir das ungottlich wesen verlelignen, und alsB3 christen ein gottseelig
méssig und gerecht leben fithren mégent(...)». Um dieses Ziel zu errei-
chen, sei es erforderlich, die Predigten und den heiligen Gottesdienst
fleissig zu besuchen und téglich gemeinsam zu beten, wie es frither ge-
schehen sei:

«Item, daf} die jugent besser al} biBhar an mehrtheil3 orten beschehen von
kindswesen auff zu erlernung christenlicher religion, den gebett und wahrer
gottesforcht gezogen, und zu solchem end in allen dorfferen so viel immer
miiglich schuol gehalten (...).»

Die Pflicht der Eltern sei es, ihre Kinder «zum studiren, (...) zu hand-
wercken» oder «zu ehrlicher arbeity zu erziehen, denn der Miissiggang
wire ein «kiisse del} tetiffels».

Ferner miisse dafiir gesorgt werden, dass nicht mehr geflucht und der
heilige Sonntag nicht mit Sdumen, Fahren und Markten entheiligt werde:

75



«Dannethin (...) soll das tiberfliissige fressen und sauffen mit allem ernst
durch die oberkeiten der gemeinden durch besondere gute gesaz und ordnun-
gen abgethan werden, das leichtfertige fafinacht wesen, buzen, tanzen, und
spilen ganz verbotten und die lbeltheter ernstlich gestraffet, die unnétigen
wiirtschafften, dardurch das volck allein zu verschwendung def3 ihrigen,
vielmalen auch zu unehrlicher entwendung dessen, so anderen leiithen gehort,
gelocket und eingezogen wird, abgestelt, so wol auch das unverschdmbte /u-
orenwesen nit allein mit scharpfer straff undergehalten, sondern auch offent-
liche huoren an keinen orten geduldet und vom land gewisen (...).»

Die Schlussfolgerung dieses Schreibens war, dass

«nebent den ordenlichen oberkeiten und geschwornen in allen und in jeden
dorfferen und pfarrkirchen zwen oder drei ehrliche, verstindige und unver-
schreite mdanner (...) erwehlet werden, welche alf3 censores morum (Sitten-
wichter) (...) zusambt den pfarrherren (...) ein flyssig ufsechen haben, (...)
daf} die ordnungen nicht tiberschritten oder sonsten ein drgerliches wesen ge-
fithret wirde (...)».

«Ubertreter» seien zunichst zu ermahnen, und, falls dies nichts niitze,
vom Empfang «dell h. hochwiirdigen sacraments def3 nachtmals» auszu-
schliessen, bis sie sich gebessert hitten.

Durch diese Verordnungen sollte der Zorn Gottes und jegliches Unheil
von den Menschen abgewandt werden. Schaden und Schmach sollten ver-
hiitet werden. Im Sittenmandat von 1642/1650 wurde noch auf ein Schrei-
ben von Ziirich hingewiesen, das erinnerte, «dz in ansehung def3 sich erdu-
genden zorns gottes durch die schweren, underschiedlich erfolgeten, er-
schrickenlichen erdbidmen (Erdbeben'), neben vielen andern zorn zeichen
mehr», ein Buss- und Bettag am 1. Januar 1651 eingefithrt werden miisse.
Das angekiindigte Erdbeben im Jahre 1650 sei unter anderm ein Zeichen
des «zornigen Gottes». In jenem Jahr, das fiir die Katholiken ein Jubila-
umsjazhr war, wallfahrteten mehrere Glaubige (auch aus der Surselva) nach
Rom.

' Biirgermeister und Rat der Stadt Ziirich schrieben am 28. November 1650, dass nur durch
einen bussfertigen und gldaubigen Lebenswandel die «heimbsuchungen, ungnad und
straaffen (...) abgewendt werden mogen (...)». Ein «heilig gott wolgefellig werckh» (Fa-
sten, Beten, Busse tun) miisse vollbracht werden. StAGR, A II LA 1, sub dato.

2 MAIssEN: Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, S. 399.

76



Die Obrigkeit der Surselva kimpfte mit allen Mitteln um eine sittliche
Erneuerung des Volkes. Die Kinder sollten zu ehrlicher Arbeit erzogen
werden. Besonders strenge Gesetze und die «Sittenwéchter» waren als
vorbeugende Massnahmen gedacht.

Kopfzerbrechen verursachte den damaligen Behorden das Tanzen. Ste-
phan Gabriel, der reformierte Prediger von Ilanz, sprach vom «verfluchten
Tanzen», bei dem viele sich verliebten und heirateten, ohne gliicklich zu
werden. Der Tanzort sei ein Ort des Teufels." Die Stadt Chur erliess im
Jahre 1643 eine Verordnung, nach der das Tanzen nachts und am Tag ver-
boten werden sollte. Gut ein Jahr spiter verdffentlichte Chur ein Kleider-
mandat. «Hinderfiiren und spizhuben und krégen» waren fortan nicht mehr
erlaubt.” Die Landsatzungen von Safien ordneten um die Mitte des 17.
Jahrhunderts an, dass denjenigen, die gegen Verbote wie Gottesldsterung,
Spielen und Tanzen verstossen, eine Geldstrafe aufzuerlegen sei.’

Die Sittenmandate zeigen, wie die Obrigkeit bemiiht war, den zornigen
Gott (Gott tritt in den Mandaten immer als ein Zorniger und Richender
auf) zu besdnftigen. Delumeau schreibt: «Zur Zeit der grossen Hexenver-
folgungen (16. und frithes 17. Jahrhundert) lehrten Theologen und Juri-
sten, dass Gott sich zur Vollstreckung seiner Gerechtigkeit der Ddmonen
und Hexen bediene.»”

«Un lieuc, a Scol'eis ilg saltar,/ {in lieuc da Satanasse:/ (...) llg Satan fa quou mari-
dar:/Vantirl'ei quou naginna./ (...) O smaladieu saltare!», Rdtoromanische Chrestomathie,
hrsg. von CASPAR DECURTINS, I. Bd., S. 46f.

© StadtA Chur, AB III/P 01.005, Raths-Protokoll vom 10. Januar 1643 (S.130) bzw. vom
10. Oktober 1644 (S. 255): «Item betreffendt der hinderftiren und spiz huben und krigen
halben, darin grosser tiberflul und hochfart gebrucht wiirt, und derohalben veranlaset
gewest, ein absaz ze machen in der kirchen zue verlesen (...).»

R.WAGNER und L.R. VON SALIS: Rechtsquellen des Cantons Graubiinden (Oberer Bund),
Basel 1887, S. 118. - Mandate gegen das Tanzen gab es im Graubiinden des 17. Jahrhun-
derts immer wieder, z.B. 1657 und 1658, sieche MAISSEN: Die Drei Biinde in der zweiten
Hilfte des 17. Jahrhun derts, S .224f. Vgl. des weiteren die Sittenmandate vom 18. Mérz
1675 und vom 22. September 1678 gegen Ehebruch, Spielen, Tanzen, Fluchen und V&l-
lerei, StAGR Chur, B 2001, Bd. 1, S. 380-383 bzw. S. 527f - «Die Reformations- und
Sittenmandate sahen eine Neuregelung der ganzen Alltags- und Festkultur vor und um-
fassten sdmtliche Lebensbereiche.» KAMBER: Die Hexenverfolgungen im Waadtland
(1581-1620), S. 44.

* DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 341.

77



Die geistliche und weltliche Obrigkeit sah sich aufgrund ihrer «Amts-
pflicht» gezwungen, den Lebenswandel des Volkes, der ihrer Ansicht nach
schlecht war, zu bessern und Verfehlungen unerbittlich zu bestrafen. Die
evangelische Synode der Drei Biinde befasste sich am 7. Juli 1655 mit dem
Thema Hexerei. Auf Antrag des Dekans Hartmann Schwarz' «betref-
fende, dz leider die hexerey in unsren landen sehr eingerisen seige», wur-
den Moglichkeiten besprochen, diesem Ubel vorzubauen. Die Synode er-
achtete es als ratsam, dass «aller ohrten die jugendt mit cattecisieren (Re-
ligionsunterricht erteilen) wol underricht, die kirch disciplin wol obser-
viert, die kinder wol zu den schuelen gehalten, alle verbottne kiinst, segne-
rey und derglichen nicht gestattet und auch der h. sabath oder sontag ge-
halten werde».” Das Problem der Hexerei wurde in diesem Jahr nur kurz
aufgegriffen. Die Anspielung auf «segnerey und derglichen» mag ein
Vorwurf gegen die katholische Kirche gewesen sein. Die Bestrafung von
Hexenwerk oblag den weltlichen Behorden, die mit der Geistlichkeit Hand
in Hand arbeitete.’

Seit den dreissiger Jahren des 17. Jahrhunderts traten die Kapuziner als
Bussprediger und Missionare in den Drei Biinden auf. Der Sekretér des
Kapitels Oberhalbstein, der Kapuzinerpater Deusdedit, schrieb im Jahre
1638, dass der Klerus Ende der zwanziger Jahre endlich den Willen auf-
gebracht habe, die «sittlichen Zustédnde im Klerus und Volk griindlich zu
bessern». Durch das Wirken der Kapuziner traten die religiosen Gegen-
sitze im Biindner Volk offener zutage. Die Ordensgeistlichen gerieten in
Konflikt mit einheimischen Geistlichen, die sich in ihrer Stellung bedringt
fithlten. In den Jahren von 1647 bis 1650 kam es in Graubiinden auch zu
Streitigkeiten zwischen Katholiken und Protestanten, welche die Auswei-
sung der Kapuziner verlangten.’

Der bedeutende reformierte Priadikant Hartmann Schwarz war von 1617 bis 1645 «Frei-
prediger und Katechist» in Chur. Dort hatte er mit seinen Forderungen in kirchendiszipli-
narischer Hinsicht manchmal Meinungsverschiedenheiten mit dem Stadtrat, MAISSEN:
Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, S. 221.

= StAGR, AB IV 1/29, Bundstagsprotokoll 1654-1658, Bd. 29, S. 159. Die Synode hatte
sich bereits 1635/36 am Rande mit der Hexerei beschéftigt.

Dazu auch MAISSEN: Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, S. 299
und S. 353.

* MAISSEN, ebenda S. 296.

® MAISSEN, ebenda S. 29-55, 325 und 336.

78



Von der Ordensprovinz Brescia in Norditalien aus wurde die Kapuzi-
nermission im Engadin, Oberhalbstein und in der Surselva' geleitet. In
seiner «Istoria de' frati minori capuccini della Provincia di Brescia nella
Rezia» (1621-1693) berichtet Pater Clemente da Brescia von «betriibli-
chen Zustdnden» (u.a. Spielen, «unehrliche» Spésse, «schamloses» Tan-
zen), welche die Kapuziner in manchen Gemeinden der Surselva vorfan-
den.” Der kirchliche Visitator, Pater Stefano a Gubbio, notierte, dass es an
kirchlichen Festtagen zu «weltlichen Gelagen, Schmausereien, Béllen und
Wirtshaus besucheny» komme.’

«Um das Volk zu grosserer Andacht und zu frommen Lebenswandel
anzuleiten, bedienten sich die Missionare vorzugsweise und nicht ohne
Erfolg der verschiedensten religiosen Mittel und Kulte: der Bruderschaf-
ten, der Abldsse, der Reliquien, der Prozessionen und der Heiligenvereh-
rung im allgemeinen und der Verehrung Mariens im besonderen und auch
der Andacht zum Allerheiligsten Sakrament», schreibt Felici Maissen.*
Die Kapuziner unterwiesen das Volk durch Predigt und Unterricht und
bemiihten sich somit, protestantische Einfliisse abzuwehren.

Ein Beispiel aus dem Misox zeigt uns, dass die Monche aus Oberitalien
gegen Hexen und Hexenwerk vorgingen. Im Jahre 1650 soll ein Hexen-
meister bekannt haben, dass der Teufel mit seinen Helfern beschlossen
habe, die Kapuziner zu vertreiben, denn diese wiirden die «Hexenschule»
(scuola del barlotto) stéren. Eine dhnliche Aussage hatte eine Hexe bereits
zwei Jahre frither gemacht.’

Im Missionsbericht des oben genannten Stefano a Gubbio ist die Rede
vom Aberglauben («Wahrsagerei und Zauberei»), dem die Biindner ver-

! Die Bettelménche Oberitaliens betreuten Rueun von 1628-1644, Schluein 1633-1650
provisorisch von Sagogn aus (ab 1650 definitiv), Siat 1644-1649, Disentis ab 1648,
Cumbel ab 1649, Danis ab 1650, Sumvitg 1652-1655 und wieder ab 1687, Camuns ab
1693, CHrISTOPH WILLI: Die Kapuziner-Mission im romanischen Teil Graubiindens mit
Einschluss des Puschlav. In seinem Werk zdhlt Willi alle Kapuziner auf (nach Zeit und
Ort), die als Missionare in Romanisch-Biinden wirkten.

BUNDI: Stephan Gabriel, S. 116. Als «betriiblicher Zustand» galt z.B. wenn Katholiken
von Sagogn sich schidmten, ¢ffentlich das Zeichen des Kreuzes zu machen, weil sie sich
nicht vor Protestanten als Katholiken zu erkennen geben wollten. Die meisten Einwohner
von Sagogn waren Katholiken.

MAISSEN: Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, S. 323.

* MATISSEN, ebenda S. 322.

5 MAISSEN, ebenda S. 330.

79



fallen seien. Es gehe bis zum Verkehr mit dem Teufel (fiir die Theologen
war die Teufelsbuhlschaft ein wichtiger Bestandteil des Hexenwesens).
Bereits 1643 protokollierte der Kapuziner, dass in Lantsch und Bri-
enz/Brinzauls im Albulatal mehrere Personen der Zauberei verddchtigt
wiirden. Im August 1650 wurden in Savognin einige Personen als Hexen
und Hexenmeister angeklagt.'

Im 17. Jahrhundert versuchte die weltliche und die geistliche Obrigkeit
auch mittels der Bautédtigkeit Einfluss auf das Leben der Bevélkerung zu
nehmen. In den 1640er und 50er Jahre wurden in Graubiinden zahlreiche
Kirchen und Kapellen gebaut und mit Altdren und Wandmalereien ausge-
stattet.

Von den Ursachen, die wir bisher beleuchtet haben, ndmlich der Inqui-
sition von Carlo Borromeo in den Siidtdlern der Drei Biinde, den Biindner
Wirren mit deren Folgen Hungersnot und Pest, den Sittenmandaten und
den Busspredigern, kann man sagen, dass sie die Hexenverfolgung gefor-
dert haben. Um jedoch einen Prozess gegen Personen, die des Hexenwerks
beschuldigt wurden, einzuleiten, brauchte es mehr. Die Behorden waren
auf Personen angewiesen, die unter der Folter andere denunzierten und auf
Zeugen, die bereit waren, gegen vermeintliche Hexen und Hexenmeister
auszusagen.

' MAISSEN, ebenda S. 400 und 405.

80



	Nährboden für den Hexenwahn : "äussere" Ursachen

