
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 1: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Eine Zauberin sollst du nicht am Leben lassen.»
(Exodus 22,18)

1. Einleitung

Der Hexenglaube, der sich in der christlichen Welt des ausgehenden Mittelalters

und der Frühen Neuzeit ausbreitete, nahm - im Gegensatz zum Glauben
an Zauberei und Hexerei früherer Jahrhunderte - eine neue, schreckliche
Dimension an: Unzählige Menschen wurden systematisch verfolgt und ebenso

systematisch hingerichtet. Die «Angst im Abendland»1 hatte einen Höhepunkt
erreicht. Es galt, dem «Fürsten dieser Welt»2, dem Teufel, und seinen Helfershelfern

entschiedener und mit aller Härte entgegenzutreten.

1.1. Überblick über Entstehung und Verlaufder Hexenverfolgungen
ausserhalb Graubündens

1.1.1. Von den Anfängen bis ins 16. Jahrhundert

Die Völker des Altertums kannten Hexen und Zauberer. Gute und böse Geister
spielten eine entscheidende Rolle im Alltag der Menschen. Mehrere Götter
bestimmten und formten das Leben des Einzelnen und des Volkes. Bereits in
frühgermanischer Zeit war die Hexe3 gefürchtet, weil ihr nachgesagt wurde,
dass sie «Wetter machen» und Stürme und Hagel verursachen könne.

1

Vgl. dazu die Studie von Jean Delumeau: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver
Ängste im Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts, Bd. 1 und 2, Hamburg 1985.

2 Im Neuen Testament ist der Teufel der Gegenspieler Gottes und Verführer der Menschheit.
3 Das Wort «Hexe», das eine Zauberin bezeichnete, die schädigen und in der Nacht fahren

konnte, war erst seit dem 13. Jahrhundert im schweizerisch-alemannischen Sprachraum
gebräuchlich, Waltraut Jilg: «Hexe» und «Hexerei» als kultur- und religionsgeschichtliches

Phänomen, in: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von Georg Schwaiger,
München 1988, S. 41.

9



Das Christentum setzte sich zum Ziel, den «Aberglauben» der Heiden zu
bekämpfen. Die Kirchenväter verwarfen in ihren Schriften nicht-christliche
Lehren. Augustinus (354-430) führte den Glauben an die Macht von Dämonen
und den Teufelspakt in die Theologie ein. Diese Neuerung hatte schwerwiegende

Folgen, weil der Einfluss von Augustinus im Laufe des Mittelalters
immer stärker wurde.1 Der Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) nahm
die augustinische These vom Teufelspakt auf und systematisierte die theoretischen

Grundlagen für die Lehre von Teufelsbündnis und Satanskult. Hiermit
trug er Wesentliches zur Entwicklung des spätmittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Hexenwahns und der Einrichtung der Inquisition bei.2

Die christlichen Kaiser des 4. Jahrhunderts (Konstantin d.Gr., Theodosius I.
d.Gr.), später Justinian I. (Kaiser von Ostrom 527-565), die Frankenkönige
Childerich III. und Chlodwig3, Karl der Grosse (768-814) und sein Enkel Karl
der Kahle (843-877) bestraften die Beschäftigung mit Magie. Im Frühmittelalter

verhielt sich die Kirche jedoch noch nicht so unbarmherzig den Hexen
und Zauberern gegenüber wie das Spätmittelalter und die beginnende
Neuzeit.4 Die Todesstrafe wurde selten verhängt. Meistens wurden den Magiern
und Zauberern Geldbussen auferlegt; im schlimmsten Falle mussten sie mit
der Exkommunikation rechnen.

Vom 12. Jahrhundert an kam es zu entscheidenden Veränderungen. In
Südfrankreich waren Ketzerbewegungen (Albigenser und Waldenser) entstanden,
die sich von der katholischen Kirche abwandten. Papst Innozenz III. (1198-
1216) Hess die Albigenser verfolgen. Da der Kampf gegen die Häretiker
schwach und unwirksam blieb, entzog Papst Gregor IX. im Jahre 1231 den

Bischöfen die Inquisition und übertrug sie dem Dominikanerorden, der sich

1 Jilg: «Hexe» und «Hexerei» als kultur- und religionsgeschichtliches Phänomen, S. 54 und
ebenfalls Roland Götz: Der Dämonenpakt bei Augustinus, in: Teufelsglaube und
Hexenprozesse, S. 57-84.

2 Lexikon des Mittelalters, IV. Bd., Sp. 220Iff. (Art. Hexen, Hexerei von Christoph
Daxelmüller).

3 Nachdem Chlodwig 496/497 die Alemannen besiegt hatte, trat er zum katholischen Glauben
über. Während seiner Regierungszeit wurden die Bischöfe den fränkischen Adligen
gleichgestellt und übernahmen Aufgaben in der Verwaltung.

4 DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 511.

10



mit grossem Eifer seiner Aufgabe widmete.1 Diese Mönche konnten schalten
und walten, wie sie wollten: «Es gab nun eine Instanz, die direkt dem Papst
unterstand und auch über die Köpfe der übrigen geistlichen hohen Würdenträger

hinweg verfügen konnte.»2

Durch Denunziation wurden untergetauchte und vermeintliche Ketzer
ausfindig gemacht. Leute, welche die Mitglieder dieser Sekten - diese hatten sich
bis nach Nordfrankreich und Deutschland ausgebreitet - verschonten oder
aufnahmen, mussten mit schweren Strafen rechnen. Bei der Auswahl der Zeugen

Hessen es die Inquisitoren an der nötigen Sorgfalt fehlen.3 Wenn die

Zeugenaussagen gegen die Häretiker nicht genügten, wurde die Folter
angewandt, die 1252 von Papst Innozenz IV. eingeführt wurde. Mittlerweile war
die Auffassung durchgedrungen, dass sowohl Zauberei als auch Ketzerei auf
das Wirken des Teufels hin geschehe. Die Inquisition hatte noch nicht in ganz
Europa Fuss gefasst, als den Ketzern bereits vorgeworfen wurde, dass sie den

Teufel verehrten. Immer neue Beschuldigungen kamen hinzu: Pakt mit dem

Teufel, Unzucht mit dem Teufel, sexuelle Orgien, grauenhafte Götzendienste,
Schadenzauber usw.5 Der Papst lehnte zuerst eine Anwendung der Inquisition
auf das Hexenwesen ab. Die alten Canones des Kirchenrechts (vor allem der
«Canon Episcopi») bezweifelten die Existenz von Hexen und verboten ihre
Verfolgung.6 Der Druck von Seiten der Geistlichkeit, vor allem der Dominikaner,

wuchs jedoch, bis Rom nachgeben musste. Im Jahre 1326 erliess Papst
Johannes XXII. nach Anhörung von Bischöfen, Superioren und Theologen die
Bulle «Super illius specula». Von diesem Zeitpunkt an wurde die Hexerei der

1 Manfred Hammes: Hexenwahn und Hexenprozesse, Frankfurt a.M. 1985, S. 25ff.
2 Guido Bader: Die Hexenprozesse in der Schweiz, Zürich 1945, S. 21.
3 Dies gilt auch für die Hexenprozesse!
4 Nach dem alten (römischen) Kirchenrecht war ein Geständnis nur dann gültig, wenn es ohne

Anwendung von Gewalt abgelegt wurde, Bader, ebenda S.U.
5 Hans-Peter Kneubühler: Die Überwindung von Hexenwahn und Hexenprozess, Diessen-

hofen 1977, S. 5ff.
6 Der Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) meinte in bezug auf Dämonen, dass böse

Geister mit einem Menschen Geschlechtsverkehr haben können, Hugh Redwald Trevor-
Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Religion, Reformation
und sozialer Umbruch, Frankfurt a.M. 1970, S. 100 und 107.

11



Ketzerei gleichgesetzt. Somit erhielten die Inquisitoren auch die Befugnis,
Hexen und Hexenmeister zu verfolgen.1

Gegen Ende des 14. und im Laufe des 15. Jahrhunderts nahm die Anzahl
der Hexenprozesse zu. Immer mehr Traktate gegen die Hexen und ihre Künste
wurden geschrieben. Das erste dämonologische Werk, das die Rolle der Frau
in der Hexerei betonte, war der «Formicarius». Der Verfasser dieser Schrift,
die zwischen 1435 und 1437 entstand, war Johannes Nider, Prior des
Dominikanerklosters in Basel.2 Konzilien und Synoden förderten die Hexenverfolgung.

Um die Mitte des 15. Jahrhunderts wurde die Inquisition auch in
Deutschland aktiv: Papst Innozenz VIII. forderte in seiner Bulle «Summis
desiderantes» von 1484 die Landesfürsten auf, die Inquisitoren in ihrer Aufgabe

zu unterstützen. Nun führten die weltlichen Gerichte im gleichen Masse wie
die geistlichen Hexenprozesse durch.3

Der Hexenhammer, «Malleus maleficarum» (I486)4, der päpstlichen
Inquisitoren Jakob Sprenger und Heinrich Institoris (beide Dominikanermönche)
knüpfte an die genannte Hexenbulle Papst Innozenz' VIII. an und wurde das

Nachschlagewerk für die Richter schlechthin. In den Mittelpunkt der
Hexenideologie wurde der Teufel gestellt. Der «Hexenhammer» konzentrierte seine

Beschuldigungen auf die Frau, die - als das schwache Geschlecht - sich dem
Teufel leicht hingebe und als dessen Agentin die Menschheit in die Verdammnis

ziehe.5

1

DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 513. Die Vorwürfe, die gegen Ketzer und Hexen
erhoben wurden, gingen ebenfalls an die Adresse der Juden, Trevor-Roper, ebenda S. 112f.
So wurden die angeblichen Versammlungen der Hexen mit denen der Juden verglichen und
daher als Sabbat bezeichnet. Siehe Carlo Ginzburg: Hexensabbat. Entzifferung einer nächtlichen

Geschichte, Berlin 1990.
2

Delumeau, ebenda S. 514ff.
3 KneubÜhler: Die Überwindung von Hexenwahn und Hexenprozess, S. 8f.
4 Der «Hexenhammer» erreichte von 1487 bis 1520 14 Auflagen, mehr als jede andere

Veröffentlichung zur Dämonologie zuvor und nachher, Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 2,
S. 517. Zur Verbreitung des «Hexenhammer» trug nicht zuletzt die Erfindung der Buchdruk-
kerkunst bei.

5
KneubÜhler, ebenda S. 9. Vgl. auch zum «Hexenhammer» und seiner Wirkungsgeschichte
Hans-Jörg Nesner: «Hexenbulle» (1484) und «Hexenhammer» (1487), in: Teufelsglaube
und Hexenprozesse, hrsg. von Georg Schwaiger, München 1987, S. 85-102.

12



Im Gegensatz zu früheren Ketzerprozessen sollte es keine Gnade mehr
geben für reuige und geständige Personen. Dem «Hexenhammer» folgten
zahlreiche Abhandlungen zur Dämonologie. In Spanien entstanden während des
15. und frühen 16. Jahrhunderts bedeutende Werke über die Dämonenlehre.
Für diese Werke zeigten auch andere Länder grosses Interesse.1 «Um 1490

war nach zwei Jahrhunderten langer Forschung die neue, positive Lehre von
der Hexerei in ihrer endgültigen Form aufgestellt. Von nun an sollte es nur
noch eine Frage sein, wie man diese Doktrin anwandte, das heisst wie Hexen,
deren Wesen man definiert hatte, aufzuspüren und zu vernichten seien.»2

Richard van Dülmen meint, dass fast alle Menschen im 16. Jahrhundert an
Hexen und Hexerei glaubten.3

In der Schweiz fanden die frühesten nachweisbaren Hexenprozesse im
Obersimmental (Berner Oberland) statt. Sie begannen um 1400.4 Der oben
erwähnte Dominikaner Johannes Nider hat diese Prozesse in seinem «Formica-
rius» wiedergegeben. Das Wort «Hexerei» wurde zum ersten Mal 1419 in
einem Prozess in Luzern verwendet. Um 1420 setzte eine grosse Hexenverfolgung

im Wallis ein. Etwa gleichzeitig begannen die Hexenprozesse in den
Diözesen Lausanne, Genf sowie in Neuenburg, die von dominikanischen
Inquisitoren geleitet wurden. Die Verfolgung von Hexen und Hexenmeistern war
regional unterschiedlich. In Luzern wurden fast nur Frauen angeklagt (sie
wurden vor allem des Schadenzaubers schuldig gesprochen), während die
Prozesse in der Diözese Lausanne stark an Inquisitionsprozesse erinnerten (am
Anfang wurden viele Männer angeklagt). Die Prozesse im 15. Jahrhundert
stehen im engen Zusammenhang mit der Inquisition in der Diözese Como und
der Verfolgung der in die Westschweiz eingedrungenen Waldenser. Je mehr
der Ketzerprozess vom Hexenprozess abgelöst wurde, desto mehr übernahmen
die weltlichen Behörden das Gerichtsverfahren. In der Nordwest- und Zentral-

1

Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 113.
2

Trevor-Roper, ebenda S. 97.
3 Richard van Dülmen: Kultur und Alltag in der Frühen Neuzeit. Religion, Magie,

Aufklärung 16.-18. Jh., Bd. 3, 2. Auflage München 1999.
4 Arno Borst: Anfänge des Hexenwahns in den Alpen, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die

Anfange der europäischen Hexenverfolgungen, S. 43-67.

13



Schweiz hatten die weltlichen Richter schon von Anfang an die Hexenprozesse
geleitet.1

1.1.2. Vom 16. Jahrhundert bis Ende des 18. Jahrhunderts

Im Verlaufe des 16. und 17. Jahrhunderts artete der Hexenglaube in Hysterie
und Massenverfolgungen aus. Den katholischen Predigern des Mittelalters
folgten die protestantischen, die im Zuge der Reformation den Hexenwahn um
die Mitte des 16. Jahrhunderts - nach einer zeitweiligen «Beruhigung» - wieder

aufleben liessen.2 Seit 1580 versuchte die Gegenreformation, verlorene
Gebiete wieder zurückzuerobern. Gemäss Trevor-Roper war die Wiederbelebung

des Hexenglaubens im 16. Jahrhundert das «Ergebnis des zwischen
ihnen (Katholiken und Protestanten, d.Verf.) ausgetragenen Konflikts».3

Inzwischen war die Lehre über Hexen und Hexerei zu einem Begriff
geworden. Seit dem 16. Jahrhunderte gehörte z.B. die Teilnahme am Hexensabbat

zum festen Bestandteil des Hexenwesens.
In der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts waren vor allem die Gebiete der

Alpen und die Pyrenäen von Hexenverfolgungen betroffen. Dann konzentrierten

sich die Hexenprozesse bis ins 17. Jahrhundert hinein auf die Schweiz,
die Freigrafschaft Burgund (Franche-Comté), Süddeutschland4, das Elsass,
Lothringen, Luxemburg und die Niederlande.5

1

Bader: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 207-219.
2 Luther und Calvin standen den Hexen feindselig gegenüber; nur Zwingli glaubte nicht an

Hexen, Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 134f.
3

Trevor-Roper, ebenda S. 136.
4 Das heutige Baden-Württemberg war eine der am stärksten vom Hexenwahn betroffenen

Regionen. In der Zeit zwischen 1560 und 1670 wurden 3229 Personen als Hexen und Hexer
hingerichtet, DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 517.

5

Delumeau, ebenda S. 518.

14



In der Schweiz1 fanden besonders ab Mitte des 16. Jahrhunderts mehrere

Hexenprozesse statt. Viele Hinrichtungen erfolgten in Zürich, Luzern,
Unterwaiden, Freiburg, Solothurn, Basel, Aargau, Waadt, Neuenburg und Genf.2

Zwischen 1560 und 1630 erreichte die Jagd auf Hexen und Hexenmeister in
Europa ihren Höhepunkt. Allein im Waadtland wurden innerhalb von 40 Jahren

(1581-1620) 970 Menschen wegen Hexerei hingerichtet.3 Trevor-Roper
meint: «Zu Beginn des 17. Jahrhunderts sind die Hexen-Gelehrten regelrecht
hysterisch geworden. Ihre Handbücher sind zu enzyklopädischem Umfang
angeschwollen4 und von geradezu irrsinniger Pedanterie erfüllt. Sie verlangen
und erreichen bisweilen auch radikale Säuberungen. Um 1630 hat das Massaker

alle zuvor aufgestellten Höchstleistungen überboten.»5

England verzeichnete vor allem unter der Herrschaft Elisabeths I. (1558-
1603) grosse Verfolgungen. In Schottland forderte der Hexenwahn nach dem

Sieg der Reformation (von 1560-1730) mehr als 1300 Opfer. Dänemark und
auch Siebenbürgen wurden in diesen Zeiten vom Hexenwahn heimgesucht.6

Später schien die Hexenverfolgung allmählich abzuklingen, obwohl in einigen

Gegenden immer noch Frauen, Männer und Kinder gefoltert und hinge-

1

Ein vollständiger Überblick ist nicht möglich, da die Geschichte des Hexenglaubens in der
Schweiz noch nicht umfassend behandelt worden ist. Guido Bader berücksichtigt die ganze
Schweiz, sofern «Nachrichten» vorliegen, doch ist seine Statistik zum Teil überholt, wie De-
lumeaus Zahlen beweisen. Delumeau, Angst im Abendland, Bd. 2, S. 517-518.

2
Delumeau, ebenda und Bader: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 207-219.

3 Peter Kamber: Die Hexenverfolgung im Waadtland (1581-1620), unveröffentl. Lizentiatsar-
beit Universität Zürich 1980, S. 14.

4 Anhand von Delumeau: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 371 und S. 615 sei hier auf die
wichtigsten Handbücher, die gegen Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts entstanden
sind, hingewiesen:

1580: Jean Bodin: De la démonologie des sorciers
1595: Nicolasy: Demonolatriae libri très
1608: William Perkins: A Discourse of the Damned Art of Witchcraft
1611: Martinus del Rio: Controverses et recherches magiques
1635: Benedikt Carpzov: Practica rerum criminalium (Trevor-Roper in: Der europäische
Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 151, nennt dieses Buch den «lutherischen
Hexenhammer»).

5 Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 101.
6

Delumeau, ebenda S. 519.

15



richtet wurden. In der Schweiz waren vorwiegend noch Hexenverfolgungen in
Unterwaiden, Luzern, Zug, Freiburg, Appenzell, Waadt und Graubünden im
Gange.1 Während der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts wurden Hexenprozesse

auch in Schweden und Polen geführt.2

Im 18. Jahrhundert sollten die Scheiterhaufen zum letzten Mal brennen. Die
letzten Hexen wurden hingerichtet: in Frankreich 1745, in Deutschland
(Kempten) 1775, in der Schweiz 1782 (Anna Göldin war die erste und letzte

Hexe, die im Kanton Glarus mit dem Tode bestraft wurde) und in Polen 1793.3

Wie stand es denn im Abendland mit Gegnern der Hexenverfolgungen'?
Wer den Kampf gegen den Hexenwahn aufzunehmen wagte, musste damit
rechnen, selber in einen Hexenprozess verwickelt zu werden. So gab es wenige

Männer, die Widerstand leisteten. Einer davon war der Arzt Johannes

Weyer (1516-1588). Sein Werk «Über die Blendwerke der Dämonen, Zaubereien

und Giftmischereien» (1563) kam rasch auf den Index der verbotenen
Bücher. Der katholische Priester und Theologieprofessor Cornelius Loos
(ca. 1546-1595) trat gegen die Hexenverbrennungen auf, worauf er zweimal ins

Gefängnis gesperrt wurde. Der hoch angesehene Jesuit und Professor der
Universität Ingolstadt Adam Tanner (1572-1632) rügte die Art der Prozesse,
insbesondere die Folter. Er hatte keinen Erfolg. Ein anderer Jesuit, Friedrich von
Spee (1591-1635), wandte sich in seinem Buch «Cautio criminalis»
(1631/1632) auch gegen die Folter. Darauf ergriffen einige katholische und
evangelische Fürsten Massnahmen zur Eindämmung der Hexenprozesse. Der
entscheidende Durchbruch zur Abschaffung der Folter und der Hexenprozesse
gelang jedoch erst dem Juristen und Philosophen Christian Thomasius (1655-
1728). Dieser setzte sich für religiöse Toleranz und gegen die unmenschlichen

Strafprozessgesetze ein. Unter anderem bestritt er, dass der Teufel körperliche
Gestalt annehmen und dass Menschen mit dem Teufel einen Pakt abschliessen
können.4

1

Bader: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 211-218.
2 Delumeau: Angst im Abendland.
3 Gabriele Becker, Silvia Bovenschen, Helmut Brackert u.a.: Aus der Zeit der

Verzweiflung. Zur Genese und Aktualität des Hexenbildes, Frankfurt a.M. 1977, S. 323.
4 Zum Thema Kritik am Hexenglauben: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von GEORG

Schwaiger, 2. Auflage München 1988; Trevor-Roper: Der europäische Hexenwahn des 16.

16



Dies sind einige wenige prominente Gegner des Hexenwahns. Meistens
konnten auch sie wenig ausrichten. Verschiedene Gründe sind dafür
verantwortlich: Fast alle Gegner der Hexenprozesse glaubten selber an die Existenz
von Hexen, sie lehnten nur die Vorgehensweise, wie solche Personen
bekämpft wurden, ab. Die Gegenseite hatte mit vielen Schriften zur Dämonologie

ihre Argumente systematisch verbreitet1, ausserdem machten äussere

Bedingungen (Naturkatastrophen, Krieg, Krankheiten usw.) eine effektvolle
Bekämpfung der Hexenverfolgung nahezu unmöglich. Den Säuberungsaktionen,
die während über drei Jahrhunderten gegen angebliche Hexen und Hexenmeister

geführt wurden, fielen Tausende von Menschen - vor allem Frauen - zum
Opfer. Die griechisch-orthodoxe Kirche entwarf keine systematische
Dämonenlehre und kannte deshalb keinen Hexenglauben.

und 17. Jahrhunderts, S. 157; Wolfgang Ziegeler: Möglichkeiten der Kritik am Hexen- und
Zauberwesen im ausgehenden Mittelalter, Köln 1973; Hans-Peter KneubÜhler: Die
Überwindung von Hexenwahn und Hexenprozess, Diessenhofen 1977. KneubÜhler behandelt das

Spätmittelalter und die Frühe Neuzeit.
1

Ziegeler, ebenda S. 8.

17



1.2. Übersicht über die Hexenverfolgung in den Drei Bünden

1.2.1. Das Aufkommen der Verfolgung

Eine abschliessende Darstellung der Geschichte des Hexenwesens in
Graubünden ist erst möglich, wenn eine systematische Analyse sämtlicher
vorhandenen Quellen vorliegt. In jenen Regionen, in welchen die Prozessakten

fehlen, wurden diese entweder absichtlich vernichtet oder das Opfer
der Flammen.

Aus dem 15. Jahrhundert sind uns drei Fälle überliefert, in denen von
Zauberei oder Hexerei die Rede ist. Diese drei Fälle unterscheiden sich

jedoch von den Hexenprozessen, die um die Mitte des 17. Jahrhunderts in
der Surselva eingeleitet wurden.

Der erste bekannte Hexenprozess in Graubünden datiert in das Jahr
1434. Damals wurden in Thusis gegen das Gebot Bischofs Johannes IV.
von Chur, der den Hexenglauben energisch bekämpfte, mehrere «Hexen
und Unholden» verbrannt. Andere Personen, die ebenfalls der Hexerei
bezichtigt wurden, mussten ausser Landes fliehen, ihr Hab und Gut wurde
konfisziert. Gegen diese Greueltat der Thusner und Heinzenberger
verhängte der Bischof von Chur den Bann und ordnete die Schliessung der
Kirchen an. Am 21. Januar 1434 versprachen die Thusner und Heinzenberger

dem Stellvertreter des Bischofs von Chur, Heinrich Egghard, die
Anerkennung der geistlichen Jurisdiktion. Sie gelobten, künftig «niemant
mer umb solich sach verbrennen noch in dehaines weges es strauffen»,
sondern der Hexerei verdächtigte Personen dem Bischof oder seinem
Stellvertreter zum Entscheide zu überlassen. Sie verpflichteten sich, die
Vertriebenen wieder aufzunehmen und Genugtuung zu leisten. Darauf
wurde das Interdikt aufgehoben.1

Parallel zu Thusis lief im Januar 1434 auch ein Prozess in Lostallo. Die
angeklagten vier Brüder de Andrea von Cabbiolo und deren Mutter waren
von der Gemeinde Lostallo der Hexerei bezichtigt und von dazu gewählten
Geschworenen untersucht und verfolgt worden. Die Beklagten behaupteten,

die Verfolgung und die Schädigung an Gütern und Dingen, die sie von
Seiten der Gemeinde wegen dieser Sache erdulden mussten, seien «contra
ius sancte matris ecclesie et contra mentem et precepta domini episcopi

1

Bischöfliches Archiv Chur, Urkunde sub dato, Text unten S. 174f. Nr. 1. Vgl. auch
Johann Georg Mayer: Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd., Stans 1907, S. 445.

18



Curiensis», also gegen das Kirchenrecht und die Gebote des Bischofs von
Chur.1 Wie in Thusis ging die Gemeinde Lostallo gegen ihre der Hexerei
verdächtigten Einwohner vor, ohne an ein geistliches oder weltliches
Gericht zu gelangen. Dank dem Gebot des Bischofs von Chur kam es

schliesslich zu einem schiedsgerichtlichen Vergleich, in dem beide Parteien

gleichberechtigt ihre Sache verfechten konnten. Am 16. Januar 1434,
sechs Tage nach der Einigung der Parteien auf das Schiedsgericht von vier
Leuten, darunter dem Priester Lorenzo von Lostallo, wurde folgendes
beschlossen: Die Gemeinde Lostallo verpflichtete sich, den Angeklagten
innert vierzehn Tagen die Summe von 40 Pfund neuer Denare zu entrichten

oder ebensoviel an Gemeinland nach Schätzung der Schiedsrichter zu
geben. Im Gegenzug sollten die Brüder de Andrea der Gemeinde und den

Geschworenen das erduldete Unrecht vergeben. Die Kautionssumme von
50 Golddukaten, auf welche die Parteien sich zum Schiedsspruch
verpflichteten, solle je zur Hälfte an den Bischof von Chur und die Kirche in
Lostallo zu zahlen sein." Der vorliegende Lall ist auch deshalb von Interesse,

weil er vor einem Schiedsgericht geschlichtet wurde.
Ein dritter Fall von Hexerei betrifft unser Untersuchungsgebiet, die Sur-

selva, und ist 1448 aus Safien urkundlich bezeugt. Die Safier hatten den

Eheleuten Buchli wegen Zauberei den Prozess gemacht, sie verbrannt und
deren Vermögen eingezogen. Tönz Buchli, der Sohn der Hingerichteten,
verklagte nun die Gemeinde beim geistlichen Gericht in Chur. Der geistliche

Richter erkannte am 12. April 1448, dass der weltliche Anteil dieser

Klage, nämlich die Einziehung des Vermögens, vor den Freiherrn Georg
von Rhäzüns als Herrn von Safien gehöre. Weil aber die Gemeinde sich
durch die Hinrichtung des Ehepaars einen Übergriff auf die dem Bischof
von Chur zuständigen Rechte habe zuschulden kommen lassen, solle sie

vom Bischof eine Busse erhalten und den Ablass begehren. Am 20. Mai
1448 auferlegte Bischof Heinrich von Konstanz als Administrator des

Bistums Chur der Gemeinde folgende Busse, die innerhalb eines Monats
einzulösen sei: Sie soll 1. einen Umgang in ihrer Pfarrkirche halten, 2. eine
Wallfahrt nach Cazis machen, an der aus jeder Haushaltung mindestens
eine Person teilnehmen muss, 3. ein Jahr lang in der Pfarrkirche in Safien

tags und nachts Licht vor dem Allerheiligsten Altarsakrament brennen

1

Gemeindearchiv Lostallo, Urkunde Nr. 6 vom 10. Januar 1434.
2 Gemeindearchiv Lostallo, Urkunde Nr. 7. Vgl. dazu Gertrud Hofer-Wild: Herrschaft

und Hoheitsrechte der Sax im Misox, Poschiavo 1949, S. 99ff.

19



lassen. Die Söhne der hingerichteten Eheleute klagten erneut vor dem

geistlichen Richter, weil die Gemeinde die ihr auferlegte Busse nicht
erfüllt hatte. Der Richter beschloss jedoch am 12. September 1450, dass es

genug geschehen und die Gemeinde absolviert sei. Ungeachtet dieses
Urteils des geistlichen Gerichts und eines ähnlichen der Richter des Grauen
Bundes strengten die Söhne und Brüder der Hingerichteten eine Revision
des Prozesses an. Die Gemeinde wandte sich daher an den Generalvikar
des Bischofs Ortlieb v. Brandis von Chur, der am 17. Dezember 1460 die
Absolution der Gemeinde bestätigte.1

Bei diesen drei Fällen spielte der Streit um das Vermögen der
hingerichteten Personen eine wichtigere Rolle als der Zaubereiverdacht. Möglich

ist, dass diese Personen unter dem Vorwand der Zauberei und Hexerei

verfolgt wurden, um an ihr Vermögen zu gelangen. Diese Prozesse
unterscheiden sich grundsätzlich von denjenigen des 17. Jahrhunderts, weil die

Angeklagten oder deren Verwandten Einsprache erheben konnten oder
weil der Bischof im Falle von Thusis gegen die Thusner und Heinzenberger

vorgehen konnte. Gut 200 Jahre später wäre dies nicht mehr möglich
gewesen: 1. Die Geistlichkeit legte keinen Protest gegen die Durchführung
von Hexenprozessen ein - im Gegenteil! 2. Jemand, der es gewagt hätte,

gegen ein Urteil Einsprache zu erheben, hätte selber damit rechnen müssen,

in einen Hexenprozess verwickelt zu werden. Ein Grund dürfte sein,
dass die Hexenlehre um 1434 respektive um 1448 in Graubünden noch
kaum Anhänger gefunden hatte. Die wichtigsten Werke über Dämonologie
waren noch nicht geschrieben - der Hexenhammer z.B. wurde 1486
veröffentlicht. Ein bedeutendes Werk lag allerdings bereits vor, der «Formicari-
us» des Dominikaners Johannes Nider. Er verfasste sein Werk zwischen
1435 und 1437, zur Zeit des Baslers Konzils (1431-1449). Der Autor
versuchte als einer der ersten zu beweisen, dass die Frau mehr als der Mann
den Verführungskünsten des Teufels ausgesetzt sei. Am Konzil von Basel
wurden auch Nachrichten und Meinungen über die Inquisition und Zauberei

ausgetauscht; es ist möglich, dass die Hexenprozesse von 1434 in Thusis

von solchen Gesprächen beeinflusst wurden.
Bemerkenswert an diesen drei Fällen aus dem 15. Jahrhundert ist, dass

Zauberei und Hexerei bereits thematisiert werden. Erst gegen Ende des 16.

1

Lorenz Joos: Die Kirchlein des Safientals, in: BM 1936, S. lOf. aufgrund von
Urkundenregesten von Johann Ulrich von Salis-Seewis (+1817) im StAGR B 1790; die

Originalurkunden im Gemeindearchiv Safien sind nicht mehr vorhanden.

20



Jahrhunderts beginnen systematische Hexenverfolgungen, die in den Drei
Bünden nach den Bündner Wirren und dem Dreissigjährigen Krieg (1618-
1648) ihren Höhepunkt erreichen.

Gleich wie im 15. sind auch in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts in
den Drei Bünden nur vereinzelte Fälle bekannt. Aus den
Generalrechnungsbüchern des Churer Offizialats geht hervor, dass der Propst des Kol-
legiatsstifts San Vittore, Johannes de Salvagno, als Kommissar zur
«Ausmerzung der häretischen Laster» im Misox verpflichtet wurde, zum St.

Gallusfest (16. Oktober) 1520 30 Rheinische Gulden aus den Gütern der
verbrannten oder anders verurteilten Häretiker als Anteil für den Bischof
zu zahlen und ihre Güter in Bargeld umzuwandeln.1 In diesem Zusammenhang

erhielten drei Jahre später fünf der Hexerei angeklagte Frauen aus
Verdabbio die Absolution dafür, dass sie aus Angst vor der Folter, die
nicht angewendet wurde, in ihren Prozessen gestanden hatten, dass sie

Hexen seien. Auf dem Hexentanz hätten sie andere gesehen, die dort
Häretisches begangen hätten, diese auch ungerechterweise angeklagt, damit
diese gefangengesetzt und unschuldig bestraft würden, obwohl sie keine
Hexen waren, niemals beim Hexentanz dabei waren und sie dort niemand
gesehen hat. Nachdem diese fünf Frauen das getane Unrecht bedauert und
das Geständnis widerrufen hatten, wurden sie freigesprochen, mussten
aber dem bischöflichen Fiskal, dem Verwalter der geistlichen Gelder, je
fünf Rheinische Gulden zahlen.2 Auch dieser Fall unterscheidet sich von

1

Bischöfliches Archiv Chur, Debitorium generale, Bd. 1, S. 1117: «Roveredo et Mi-
sochum. Dominus Johannes de Salvagnio prepositus ecclesie collegiate sanctorum Johannis

et Victoris vallis Misoltzine commissarius extirpacionis heretice pravitatis tenetur ad

festum sancti Galli de anno etc. XX0 (=1520) triginta florenos Renenses ex bonis chereti-
corum per generalem inquisicionem combustorum aut alias condemnatorum pro rata Re-
verendissimi concernenti uti commissarius exolvere et bona chereticorum huiusmodi ad

paratam pecuniam transmutare iuxta mentem domini gratiosi etc. propriam litteratoriam
exhibitionem dicti prepositi. Actum prima januarii anno XX0 Dedit 30 florenos Renenses
minus 20 er. 14.»

2 Bischöfliches Archiv Chur, Debitorium generale, Bd. 1, S. 1121: «Roveredum. Elisabeth
uxor Tognini murarii in Verdabio, Barbara uxor quondam Donati Machoni, Margaretha,
uxor Taschii, Maxina de Valdorto et Dominica uxor Ufelii quondam Remelete, omnes
habitantes in territorio et sub cura animarum domini presbiteri Johannis de Sacco, curati
in Verdabio vallis Misoltzine, tenetur quelibet prescriptarum quinque mulierum quinque
fl. R. ad sigillum pro absolucione super eo quod anno (15)20 tempore inquisicionis hereti-
corum ipsius vallis suspecte et accusate de heresi strigoniatus inquisite metu forsan tor-
mentorum minime tarnen illatorum nec tormentis afflicte confesse fuerunt (ut in earum
processibus) se esse strigas et in ludo peroloti plures vidisse hereticalia inibi comississe,

21



einem «typischen» Hexenprozess des 17. Jahrhunderts, wo eine Frau, die

bekannte, am Hexentanz teilgenommen zu haben, zum Tode verurteilt
wurde! Die Entscheidung, Gnade walten zu lassen, wenn ein Angeklagter
seine Schuld eingestand, erinnert an die früheren Ketzerprozesse.

Aus dem Jahre 1537 ist ein Geständnis überliefert, worin eine Ursula
Stecher von Jenins im Gefängnis in Maienfeld bekannte, ihren zweiten
Mann vergiftet, verschiedene Diebstähle begangen sowie Zauberei getrieben

zu haben.1

Am 1. Februar 1540 befasste sich der Bundstag der Drei Bünde in Chur
unter anderem mit der Frage der Verbrennung von Hexen im Veltlin.
Daselbst wurden bereits in den 1480er Jahren und dann wieder 1505 Inquisitions-

und Hexenprozesse durchgeführt.2
An der Versammlung der Häupter der Drei Bünde vom 11. Januar 1541

in Chur bildete die Hexerei erneut ein Gesprächsthema. Es wurde
beschlossen, gegen Hexenwerk vorzugehen, dies jedoch mit der Einschränkung,

Gnade walten zu lassen, wenn die Verdächtigten ihr Unrecht einsahen

und Busse leisteten:

Zum sechsten der häxen und unhuldinen halb, dieselbig uncristenlich Ordnung
abzestellen, ist beraten und beschlossen, wo man dieselbigen befindt, die sol

man straffen und verbrennen, welche nit abston wellendt. Und welche aber
abstundent und sich gegen Got bekeren weltendt und jrem bichtvatter bichten,
die selbigen sol man liberiren on alle costung; doch in all wegen unsren herrn

eas quoque accusasse innocenter quatenus caperentur et innocenter punirentur licet eedem

strige non fuerint in ludo peroloti numquam extiterint neminem(?) inibi viderint mentien-
tes plures suspectas reddentes ad suplicia trahi fecerint. Sic comissa perperam et confes-
sionem revocantes petiverunt se ordinarie absolvi ab excessibus et erroribus procurante
domino presbitero Johanne de Sacco prefato terminumque solucionis ad festum sancti
Martini anno (15)23 salva gratia impetranda(?) obtinuerunt. Actum per nuncium(?) eius-
dem curati die 25 julii anno etc. (15)23. Debent 25 f. R. Joannes Petrii de Piperolis ex
Roveredo in nudinis Pauli conversionis anno (15)24 et solvit totum.»

1

Staatsarchiv Graubünden, Bd. V/2. Landesakten der Drei Bünde, hrsg. und bearb. von
Rudolf Jenny, Chur 1974, S. 89.

2 Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III Bünde (Graubünden) 1464-

1803, hrsg. von Fritz Jecklin, 1. Teil: Regesten, Basel 1907, Nr. 564. Zu den

Hexenprozessen im Veitin Gaudenzio Olgiati: Lo sterminio delle streghe nella Valle
Poschiavo, Poschiavo 1955, S. 10 und Luigi di Bernardi: Storie di streghe in Valtellina,
Valchiavenna, Val Poschiavo, Sondrio 1996.

22



den Dryen Ptinthen vorbehalten, sôliches zu mindren oder zu meren, alwegen
nach unsrer herren erkantnuß, als ain jeder bot witter waist darvon zu sagen.»1

Gegen Ende des 16. Jahrhunderts wird die systematische Verfolgung
von Hexen und Zauberern aus den Quellen deutlicher ersichtlich. Während
der Gegenreformation unter dem Kardinal und Erzbischof von Mailand
Carlo Borromeo kamen in den 80er Jahren des 16. Jahrhunderts «Hexen»
und «Hexenmeister» im Misox und im Calancatal ums Leben.2 Borromeo
befand sich 1580 in Disentis, und zehn Jahre später, 1590, wurden dort 14

Frauen als Hexen3 hingerichtet. Es ist nicht auszuschliessen, dass der
Kardinal einen Einfluss auf die ersten Hexenverfolgungen in der Gerichtsgemeinde

Disentis ausübte (vgl. über seine Rolle im Misox und im Calancatal

in Kapitel 3.1.).
Im Zusammenhang mit der Verfolgung im oberen Veltlin verfügte der

Bundstag 1597, dass Hexen nach kaiserlichem Recht bestraft werden.
Überdies haben die Schulmeister das Volk beten zu lehren, und «böse»
Leute, d.h. solche, die der Hexerei verdächtigt wurden, müssen ein
Zeichen am Kleid tragen.4

Gemäss der Chronik des Schulmeisters und Malers Hans Ardüser
(1557-1614) kam es 1598 im Rheinwald zur Hinrichtung von zwei alten
Frauen auf dem Scheiterhaufen. Diese wurden beschuldigt, Hexenwerk
betrieben zu haben. Aus dem gleichen Grund wurden ein 90jähriger Mann
und «einjungs meitli» enthauptet.5

Dieselbe Chronik berichtet von einem Vorfall in Thusis im Jahre 1601 :

«By uns in Pündten alhier zuo Tusis hat ein junger man von Caz(is) 2

wybsbilder daselbst, muoter und tochter, für unholden dargäben. Die tochter,
Anna Fluri, hat sich mit grosser marter des folterseils excusiert; ir muoter

1

Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III Bünde (Graubünden) 1464-
1803, hrsg. von Fritz Jecklin, 2. Teil: Texte, Basel 1909, Nr. 215.

2 Werner Kundert: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753. Nach den Arbeiten von
Bundesrichter Gaudenzio Olgiati, in: Zeitschrift für Schweizerisches Recht, Bd. 104,
1985. S. 310.

3 Hans ArdüSER's Rätische Chronik (1572-1614), hrsg. von J. Bott, Chur 1877, S. 114:
«Zuo Disentis wurden 14 wyber von häxenwärchs wägen verbrent.»

4
StAGR, AB IV 4/4, Dekrete Veltlin. Ferdinand Sprecher: Der letzte Hexenprozess in
Graubünden, in: BM 1936, S. 322f., Text unten im AnhangS. 175f. Nr. 2.

5 Hans Ardüser's Rätische Chronik, S. 145: «Im Rynwalt in Pündten sind 2 alte wyber
ouch von hexen werchs wägen läbendig verbrennt sampt ein man by 90 jähren alt und gar
ein jungs meittli, sind gemelter ursach halben enthoptet worden.»

23



aber, Barbla, by 60 jähren alt, ward frytag, den 17 juli, irer vergicht nach
verurttlett, lebendig zuo verbrennen, doch durch der geistlichen fürbitt, 7
predicantten, 3 mässpriesteren, ist si mit enthoptung iustificiert und nach
dem verbrent worden. Sy hat sich dultig, demüettig und cristlich erzeiget, bis
an ir end, sich gott bevelchende und mit guottem vertruwen zuo gott gestorben.

Man hat wyter process gehebt zu 2 wybren, so ouch mit sondrer marter
examiniert wurdent. Die ein, gar alt, war dultig, die andere hat lut geweinet,
sind aber beitsammen unschuldig erfunden.»1

Eine andere Chronik, nämlich jene des reformierten Pfarrers Bartholomäus

Anhorn d. Ä. von Fläsch (1566-1640) berichtet, dass ein Georg
Schaderer aus dem Montafon im Oktober 1604 in Maienfeld ins Gefängnis
gesteckt und verhört worden sei wegen Sodomie, Zauberei und Diebstahl.
Auch er wurde enthauptet und anschliessend verbrannt:

«Er hatt sich gar christenlich zum abscheid gerüst mitt erkantnus und reüwen
über seine sünd, mit ernstlichem gebätt zu gott, mit einem waren glouben
und vertruwen an sein barmhertzigkeit.»2

Nach der gleichen Quelle starb 1612 sogar ein «capuciner mönch zu
Under Calva im Engadin», weil er ungebührliche Worte gegen die Planta

geschrieben und «sigel gebrucht, gestolen, zouberey getriben» hatte. Der
Kapuziner soll mit dem Schwert hingerichtet worden sein."

Weiter ist aus der Chronik von Hans Ardüser zu erfahren, dass 1613 im
Misox und Calanca etwa 30 Frauen und etliche Männer, die der Hexerei
bezichtigt wurden, lebendig verbrannt wurden.4

In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts wurden die Drei Bünde von
Religionsunruhen und Krieg, den Bündner Wirren (1618-1639), erschüttert.

Die Bevölkerung litt schwer an Hungersnot, Krankheiten und Pestepidemien.

Um 1630 begann die Hexenverfolgung im Puschlav. Dort standen
zwischen 1630 und 1633 53 Personen wegen Hexerei vor dem Richter.3
Um diese Zeit sollen auch die Behörden des Bergells gegen Hexen
vorgegangen sein. Gemäss Georg Pool wurde die erste Frau im Bergeil jedoch

1

Ardüser, ebenda S. 174.
2 Bartholomäus Anhorn's Chronik der Stadt Maienfeld, 3. Bd., S. 338.
3

Anhorn, ebenda S. 421.
4 Hans ArdÜSER's Rätische Chronik, S. 252: «In Masax und Calanca sind ob 30 wyber und

etlich man von häxery läbendig verbrennt worden.» Für das 17. Jh. vgl. [Emilio Motta],
Streghe in Mesolcina, in: Bollettino storico della Svizzera italiana 27 1905), S. 136-140.

5

Kundert, ebenda S. 315.

24



erst 1647 der Hexerei verdächtigt.1 Während den Bündner Wirren kam es

in den übrigen Gebieten der Drei Bünde nur vereinzelt zu Hexenprozessen.

1.2.2. Der Höhepunkt der Verfolgung

Um die Mitte des 17. Jahrhunderts wurde nahezu das gesamte Gebiet der
Drei Bünde vom Hexenwahn erfasst.2 In den meisten Gerichtsgemeinden
befasste sich die Obrigkeit mit den «Agenten des Teufels». Auch in der
Surselva wurden die ersten Hexenprozesse eingeleitet. Die Aktionen
begannen in Vais. Bis zum Jahre 1652 wurden dort mehrere Personen wegen
Hexerei gefangengenommen und 23 hingerichtet.3 Bereits in jenem Jahr
forderte der Hexenwahn auch in den anderen Gerichtsgemeinden der
Surselva zahlreiche Opfer: In Waltensburg mussten zehn Menschen wegen
Hexerei sterben, in Ilanz und Obersaxen wurden je zwei Frauen
hingerichtet. In den fünfziger Jahren wütete der Hexenwahn vor allem im Zehn-

gerichtenbund: 1652 im Hochgericht Klosters4, 1654 im Hochgericht
Schiers-Seewis im Vorderprättigau, 1655 in der Gerichtsgemeinde Castels
und 1656/57 im Schanfigg. Im Jahre 1655 wurden allein in den Gemeinden

Schiers und Seewis 34 sowie in Castels 24 Personen hingerichtet.

1

Ferdinand Sprecher: Der letzte Hexenprozess in Graubünden, S. 323, behauptet, dass

Hexenverfolgungen im Bergell bereits um 1630 stattgefunden hätten. Anderer Ansicht ist
Georg Pool: Das Sündenregister einer Bergeller Hexe. Ein Beitrag zur Geschichte der
Hexenverfolgung im Bergell, in: BM 1991, S. 311-320. Nach Pool dauerten die

Hexenprozesse im Bergell von 1654-1680. Mindestens 46 Prozesse fanden statt. Eine Frau starb
auf dem Scheiterhaufen, und 32 Personen wurden durch das Schwert hingerichtet.

: Die hier aufgeführten Daten sollen Zeiten grösserer Verfolgungen (die bisweilen
Massencharakter annahmen) in Erinnerung rufen. So fiel z.B. der Höhepunkt der Hexen- und

Hexerverfolgung im Puschlav in die 1670er Jahre, aber es wurden auch Personen
zwischen 1647 und 1664, 1681 und 1700, 1705 und 1709 und 1752/53 wegen Hexerei
bestraft, Kundert: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 315f.

J Bis zum 3. April 1652 fanden 23 Hexen und Hexer in Vais den Tod («(...)so biß dato umb
23 hingerichte personen ob R (Gulden) 600 belauft habent (...)»), wie dem Bericht betreffend

Zahlung des Scharfrichters (Kreisarchiv Lugnez, Vella, I B, Hexenprozesse)
entnommen werden kann.

4 Im hinteren Prättigau kam es zwischen 1652 und 1702 immer wieder zu Hexenverfolgungen.

Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubünden, S. 189.

25



Nach einer Schätzung sollen im Prättigau bis 1660 über hundert Menschen

zum Tode verurteilt und hingerichtet worden sein.1

Aus der Gerichtsgemeinde Stalla-Avers sind 1653/54 zwei Prozesse

gegen fünf Frauen aus Marmorera und Bivio überliefert.2

Auch vor Kindern machte der Flexenwahn nicht Halt. 1654 wurden in
Vais 15 Kinder der Hexerei beschuldigt und der Inquisition in Mailand
übergeben (nähere Angaben dazu siehe Kap. 2.2.).

Ein Jahr später beschäftigte sich der Bundstag erneut mit Hexerei. In
einer Kriminalverordnung wurden Richtlinien erlassen, wie die Obrigkeit
gegen Hexen vorzugehen habe (Kap. 1.3.2.).

Von 1663 bis 1669 fanden einige Hexenprozesse im Münstertal statt.
Wieviele Personen der Hexerei verdächtigt wurden, lässt sich nicht sagen.2

In den 70er Jahren des 17. Jahrhunderts kam es vor allem im Puschlav
und in Disentis zu grossen Hexenverfolgungen. Von 1672-1676 standen
124 Personen - meistens Frauen und Mädchen - im Puschlav vor Gericht.
Dies entsprach 4_-5 % der Bevölkerung.4 Die Gerichtsgemeinde Disentis
ging im Jahre 1675 gegen 38 Hexen und Hexenmeister vor, von denen
mindestens 31 den Tod fanden.5

1

Zu diesem Abschnitt siehe SPRECHER/JENNY: Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18.

Jahrhundert, S. 320-327 und 622-626; Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen

in Graubünden, S. 73-252. Behandelt werden der Heinzenberg, das Prättigau
und das Schanfigg sowie die Gruob, deren Hexenprozesse aber nur aufgrund einer
Abschrift aus dem Jahre 1828 untersucht wurden; Ferdinand Sprecher: Der letzte Hexen-

prozess in Graubünden, S. 323f.
2

Vgl. Moritz VöGeli: Die Bivianer Hexenprozessprotokolle von 1653/54 (Seminararbeit
bei Hans Stricker, Universität Zürich, WS 1984/85; Exemplar in der Handbibliothek des

StAGR). Die Akten sind teilweise publiziert in: Rätoromanische Chrestomathie, hrsg.
von Caspar Decurtins, Bd. X, S. 1-18; Originalakten im StAGR D V/5, Nr. 4 g.

J Dieter Kattenbusch: Anno 1663. Ady 5 nouember (...).Protokoll eines
Hexenprozesses im Münstertal, in: Annalas da la Societad Retorumantscha 107 (1994), S. 340-
356. Uber das Ausmass der Hexenverfolgung im Unterengadin wissen wir nicht
Bescheid. Die einzige Frau, die in dieser Region als Hexe hingerichtet wurde, war Anna
Töna von Tschlin, siehe: Jon Mathieu: Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unteren-
gadins von 1650 bis 1800, Chur 1987, S. 291 f. Mathieu meint allerdings, dass sie nicht
die erste und einzige «Hexe» sei, die gefangengenommen wurde; aber weitere Hexenpro-
zessakten sind nicht überliefert.

4 60 von diesen 124 Personen wurden mit dem Tode bestraft, Sprecher/Jenny: Kulturgeschichte

der Drei Bünde im 18. Jahrhundert, S. 328. - Kundert: Die Hexenprozesse im
Puschlav 1631-1753, S. 316, kommt für die Jahre 1671 bis 1678 auf eine Zahl von 53

Hingerichteten bei 191 Angeklagten.
5

StAGR AB IV/6, Bd. 40, Kopialbuch von Breil/Brigels, S. 359.

26



Gegen Ende des 17. Jahrhunderts sollte es in den Drei Bünden wieder
zu mehreren Hexenprozessen kommen, so 1695 und 1696 am Heinzenberg
und im Bergell, 1696 und 1697/98 in Safien, 1698-1703 im
Oberhalbstein', 1690-1720 im Prättigau, 1699 in der Gerichtsgemeinde Langwies

und im Lugnez, 1699 und 1700 in der Gruob.2

1.2.3. Die letzten Prozesse im 18. Jahrhundert

Die Hexenverfolgung in Graubünden setzte sich bis weit ins 18. Jahrhundert

hinein fort. Im Jahre 1702 kam es zu einer Massenhinrichtung von
Hexen und Hexenmeistern in Klosters.3

1714 wurde das 16-jährige Mädchen Cilly Caminada in Sam (Gerichtsgemeinde

Heinzenberg) als Hexe angeklagt, gefoltert und enthauptet.
Ungefähr eine Woche später hielt Pfarrer Andreas Gillardon in Thusis eine

«Hexenpredigt», in der er die Leute aufforderte, wachsam zu sein, Hexen
und Hexer aufzuspüren und zu bestrafen.4 1716 erschien die Mcilefizord-

nung der Drei Bünde, welche die Gerichtsgemeinden ermahnte, ihre
Gerichte mit unbescholtenen Leuten zu besetzen, die Verbrechen zu untersuchen

und gerechte Urteile zu sprechen. In den Prozessen sollten ehrliche
und gut beleumundete Personen als Zeugen auftreten. Die Suggestivfragen
an eine Hexe oder einen Hexenmeister blieben jedoch die gleichen wie
früher.5

Im Jahre 1718 wurden zwei Hexen in Waltensburg vor den Richter
geführt. 1732 beschuldigten einige Zeugen eine Frau von Sevgein der Zauberei

und Hexerei.

1

Die Gerichtsprotokolle des Oberhalbsteins enthalten wenig Notizen zu Hexenprozessen,
deren Mehrzahl in die Jahre 1698-1703 fiel. Zu dieser Zeit waren die meisten Angeklagten

geflohen und wurden in Abwesenheit (in contumaciam) verbannt. Vgl. Mena Grisch,
Treis fragmaints da protocol digl criminal da Surses, in: Annalas 56 (1942), S. 188-214.

2

Sprecher/Jenny, ebenda S. 328ff. - Schmid/Sprecher: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen

in Graubünden, S. 73-252.- SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubünden,

S. 324.
3

Sprecher, ebenda.
4 Berger: Aus Bündens Vergangenheit, S. 15-38. - «Predig. Gehalten zu Thusis/ den 4.

Junii/Anno 1714 (...)». Chur 1714 (Gedruckt bey Andreas Pfeffer).
5 Kurtze denen allgemeinen Rechten und Landsbräuchen gemäss aus Hoch-Oberkeitlichem

Special-Befelch eingerichtete Malefiz-Ordnung, Chur 1716. Nähere Angaben zu dieser
Kriminalverordnung Kap. 1.3.2.

27



Im Puschlav machte ein fünfzehnjähriges Mädchen im Januar 1753 die

Aussage, dass sie von der sechzigjährigen Maria Cozza in die Hexenkünste

eingeweiht worden sei.1 Am 29. März wurde Maria hingerichtet. Einen
Monat später liess die Obrigkeit eine Witwe, die 67 Jahre alt war, verhaften.

Die Richter einigten sich, dass die alte Frau nicht vollständig gefoltert
werden könne, und verwiesen sie des Landes.2

1779 wurde Maria Ursula Padrutt von Tinizong gefangengenommen
und gefoltert. Da sie aber auf ihrer Unschuld beharrte, musste sie Tinizong
verlassen und nach Chiavenna ziehen. Einige Dorfbewohner, die Maria
feindlich gesinnt waren, veranlassten die Hexe zu diesem Schritt.3

Zusammenfassend kann man sagen, dass jedes Tal der Drei Bünde vom
Hexenwahn erfasst wurde. In den meisten Gerichtsgemeinden wurden
Hexenprozesse durchgeführt. Gegen Hexerei ging die Obrigkeit mit aller
Härte vor - abgesehen von wenigen Ausnahmen wie in Davos oder in
Chur.4

Fast sämtliche Theologen des Mittelalters und der Neuzeit waren dem

Dämonenglauben verfallen, auch in Graubünden. Zwei Beispiele mögen
dies zeigen. Zum einen der Pfarrer Bartholomäus Anhorn der Jüngere
(1616-1700) von Fläsch. Sein Buch «Magiologia. Christliche Warnung für
(=vor) dem Aberglauben und Zauberey» wurde 1674 in Basel gedruckt.
Darin verdammt Anhorn u.a. das Tanzen an sich und kommt dann auf den

Hexentanz zu sprechen:

1

Entscheidend an diesem Prozess war, dass das Mädchen im Streit ihren Dienst bei Maria
Cozza aufgab und dass auch dessen Eltern mit der alten Frau wegen eines Grundstückes
stritten, Kundert: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631 - 1753, S. 332.

2
Kundert, ebenda S. 330-333. - Sprecher: Der letzte Hexenprozess in Graubünden,
S. 324 spricht vom letzten «Hexenfeuer» im Puschlav im Jahre 1760.

3

Sprecher, ebenda S. 325-331.
4 Die Hexenprozesse in Davos wurden nicht zu Ende geführt, A. Laely: Das Hexenwesen

in Alt-Davos, in: Davoser Revue 1942, S. 188-195. Gemäss Mathis Berger, Der
neuentdeckte Churer Hexenprozess vom Jahre 1652, Schriftenreihe der Neuen Bündner
Zeitung 1971, wurden in Davos vier Frauen vor Gericht zitiert, nachdem sie von Hexen in
Klosters denunziert worden waren. Das Gericht konnte diesen Frauen Diebstahl, Vergehen

gegen die Sittenmandate, Verleumdung und Unzucht nachweisen, aber nicht Hexenwerk,

und musste sie freilassen. In Chur wurden die drei Frauen Maurer (Mutter und zwei
Töchter) 1652 vor Gericht gestellt. Sie widerstanden der Folter und kamen frei.

28



«Auf den schändlichen Tanz folgen bey den Teufflischen Hexenversammlungen

die schändtlichen Vermischungen der Teufflen mit ihren Bräuten auf das

aller abschewlichest und unflätigest.»1

Auf ähnliche Art und Weise verurteilte ein anderer Pfarrer, Nicolin
Sererhard (1689-1756), Hexen und Hexenwerk. Er veröffentlichte 1742
seine «Einfalte Delineation», eine Landesbeschreibung der Drei Bünde.
Gemäss der Meinung des Historikers Friedrich Pieth steckte Nicolin
Sererhard «noch völlig im Aberglauben des 17. Jahrhunderts».2 In der
«Einfalten Delineation» ist die Angst vor Dämonen der Nacht, der Gebirge,

der Bergseen und Berghöhlen, insbesondere die Furcht vor Schadenzauber

spürbar:

«(...)wollte Gott, es wären keine Hexen Da man jährlich bald von
einem bald von andern Orten her von seltsammen zauberischen, unheilbaren
Vergiftungen, Beschädigungen und Lähmungen an Menschen und Viech, die

von den so genannten Hexen herrühren sollen, etwas hören muss, und wie
gefährlich zu Verführung junger Leuthen, was für ein anstekende Pest diese Teufels

Brut seye, belehren auch manche traurige Exempel. In Wahrheit, christliche

Oberkeiten würden sehr wohl thun, wann sie ihr angegürtetes Schwerdt
schärfer wieder solche perniciose gefahrliche Leuth schneiden Hessen, als ge-
schiehet, es wurde zum Abbruch des Reichs des Satans und Beförderung der
Ehren Gottes gereichen.»3

1

BARTHOLOMÄUS ANHORN: Magiologia. Christliche Warnung für dem Aberglauben und

Zauberey, Basel 1674, S. 650f.
: PlETH: Bündnergeschichte, S. 291.
3 Nicolin Sererhard: Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden, neu

bearbeitet von Oskar Vasella, hrsg. von Walter Kern, Chur 1944, S. 170.

29



1.3. Kriminalgerichte und Kriminalverordnungen

1.3.1 Die Organisation der Gerichtsgemeinden1

Während des Höhepunktes der Hexenverfolgungen im 17. Jahrhundert war
Graubünden, d.h. die Drei Bünde (Oberer oder Grauer Bund, Gotteshausbund

und Zehngerichtenbund) rechtlich-politisch unterteilt in Hochgerichte

und Gerichtsgemeinden. Seit den Ilanzer Artikeln (1524/1526) war
die Souveränität der Gerichtsgemeinden im Bundesbrief verankert. Der
Graue Bund bestand aus acht Hochgerichten mit 21 Gerichtsgemeinden,
der Gotteshausbund aus elf Hochgerichten mit 17 Gerichtsgemeinden und
der Zehngerichtenbund aus sieben Hochgerichten mit zehn bzw. 14

Gerichtsgemeinden.

Die Surselva bildete einen Teil des Grauen Bundes. Zur Surselva
gehörten neben den damaligen vier Hochgerichten Disentis, Lugnez, Gruob
und Waltensburg auch die Gerichtsgemeinden Hohentrins, Flims und
Safien. Die beigefügte Tabelle2 soll verdeutlichen, mit welchen 12

Gerichtsgemeinden wir es im einzelnen zu tun haben.
Die Gerichtsgemeinden werden der Reihe nach behandelt, wie sie auf

folgender Tabelle dargestellt sind:

Hochgericht Gerichtsgemeinde Nachbarschaften
Disentis Disentis Breil, Disentis, Medel,

Sumvitg, Trun, Tujetsch
Lugnez Lugnez Camuns,Cumbel, Degen,

Duvin, Lumbrein,
Morissen, Peiden,
St.Martin, Surcasti,
Surcuolm, Tersnaus,
Uors, Vignogn, Vella,
Vrin

Vais Vais

1

Für die nachfolgenden Ausführungen vgl. JOSEPH Desax: Organisation der Kriminalgerichte

im Gebiete des Grauen Bundes, Chur 1920; Robert SCHWARZ: Die
Gerichtsorganisation des Kantons Graubünden von 1803 bis zur Gegenwart, Chur 1947;

Anton Baumgärtner: Die Geltung der peinlichen Gerichtsordnung Kaiser Karls V. in

Gemeinen III Bünden, Bern 1929.
2 Nach Pieth: Bündnergeschichte, S. 114.

30



Hochgericht Gerichtsgemeinde Nachbarschaften
Gruob Gruob Castrisch, Falera, Flond,

Ilanz, Ladir, Luven, Riein,
Ruschein, Schnaus,
Strada, Valendas, Versam,

Schluein Schluein
Tenna Tenna

Waltensburg Waltensburg Andiast, Pigniu, Rueun,
Schlans, Siat,
Waltensburg

Laax Sevgein, Laax
Obersaxen Obersaxen

Rhäzüns1 Hohentrins Tamins (mit Reichenau),
Trin

Flims Flims (mit Fidaz)
Thusis2 Saften Saften

Die Hochgerichte waren an sich keine Gerichte (ausser wenn ein
Hochgericht räumlich mit einer Gerichtsgemeinde zusammenfiel, z.B. Disentis),
sondern Verwaltungseinheiten, die für politische und militärische
Entscheide zuständig waren. Die Gesetzgebung lag fast ausschliesslich in den

Händen der Gerichtsgemeinden.3 Nur in Zivilfällen konnte die höhere
Instanz ein Wort mitreden, d.h. im Grauen Bund war es möglich, bei einem

Zivilprozess an ein Appellationsgericht zu gelangen, das über die Gerichte
der Gerichtsgemeinden hinweg entscheiden konnte.

Im folgenden Teil beschränken wir uns auf die hohe Gerichtsbarkeit,
das Blut- oder Kriminalgericht. Die Hexenprozesse, die unter die Gewalt
der hohen Gerichtsbarkeit fielen, wurden auch Malefizgerichte genannt.
Jede Gerichtsgemeinde konnte Strafprozesse durchführen.

An den Landsgemeinden, die jedes Jahr stattfanden, wurden die Richter
gewählt. Für jede Gerichtsgemeinde der Surselva wurden zwischen 12 und
18 Richter bestimmt. Diese waren sowohl bei Kriminal- wie bei Zivilfällen
anwesend. Ein Ammann leitete das Kriminalgericht und verkündete das

1

Zum Hochgericht Rhäzüns gehörte auch die Gerichtsgemeinde Rhäzüns, die aber nicht
zum Gebiet der Surselva gehört.

2
Zum Hochgericht Thusis gehörten auch die Gerichtsgemeinden Thusis, Heinzenberg und
Tschappina.

J Wir berücksichtigen für diese Arbeit nur die Gerichtsgemeinden, in denen Hexenprozesse
stattfanden; in Schluein, Tenna und Flims fanden keine Prozesse statt.

31



Urteil. Der Ammann hatte kein Stimmrecht, er durfte jedoch Vorschläge
und Anträge vorbringen. Bei den Kriminalfällen nahm jeweils noch der

«Zusatz», d.h. eine bestimmte Anzahl Richter aus den benachbarten
Gerichtsgemeinden, an den Prozessen teil. Die Mitglieder dieses Zusatzes
hatten eine beratende Funktion, weshalb sie auch «Berater» genannt wurden,

während die Richter das Urteil sprechen mussten. An wichtigen
Gerichten durften auch die Männer, die polizeiliche Aufgaben zu erfüllen
hatten, nicht fehlen: der Weibel und der Säckelmeister sowie die Wächter
(Gaumer). Der Weibel nahm die verdächtigten Personen gefangen. Der
Säckelmeister trat als öffentlicher Ankläger auf, d.h. er klagte die Personen
im Namen der Gemeinde an. Der Prozess gegen John Valentin John Marti
von Vrin von 1699 beginnt mit den Worten:

«Hat allso der bemelter herr seckelmeister in namen der gmeindt ein process
formierth und darüber ein klag fieren lassen durch sein mit recht erlaubten

fürsprecher herr landtamen Johan Schmith hin wider John Valentin John

Marty von Wrin (,..).»2

Der Säckelmeister war einer der angesehensten Beamten und wurde -
wie das übrige Gerichtspersonal - vom Volk gewählt. Der Wächter
bewachte sowohl die Richter vor möglichen Angriffen als auch die Gefangenen.

Bei den Kriminalgerichten mussten alle Beteiligten anwesend sein.

Diese Gerichte wurden in der Regel im Frühling oder Herbst abgehalten -
wie es dem Brauch und der Gewohnheit entsprach. Sie fanden in geschlossenen

Lokalitäten statt. Nachdem der Säckelmeister die Anklage verlesen
hatte, konnte die betreffende Person zu den Anklagepunkten Stellung
nehmen. Die Aufgaben der Verteidigung übernahmen in der Regel ein

Landammann, ein Ammann, ein Säckelmeister oder mehrere Beamte
zusammen. Bei dem obenerwähnten Gion Valentin Gion Marti waren es ein

Landammann und ein Säckelmeister:

«Da stuonden in daß recht herr landtamen Morezi Arpagauß alß beystandt
sambt herrn seckelmeister Christoffell Casanova als vogt des vorbedachten

beklagten, so wollen auch die persohn selbst, und gabent antworth durch ihr
mit recht erlaubten fürsprecher herr landtamen Marty von Mundth, es be-

1

Die Richter wurden meistens aus den benachbarten Gerichtsgemeinden angefordert, die

früher der gleichen Feudalherrschaft angehört hatten, die Gebiete der Gerichtsgemeinden
Gruob, Flims und Laax beispielsweise gehörten zur Herrschaft von Sax; Laax und

Schluein unterstanden den Grafen von Werdenberg-Sargans.
2

Lugnez 1699, John Valentin John Marti von Vrin. Vgl. Anhang Nr. 18 S. 242.

32



frembde ihnen sehr, der gefierte klag auff ein so einfeltige, weiche und
unverständige persohn.»1

Den Verteidigern kam jedoch nur eine formelle Funktion zu; gemäss
den Akten konnten sie die Richter nicht zugunsten der Angeklagten
umstimmen. Während der Hexenverfolgungen galt der Grundsatz «im Zweifel
für den Angeklagten» nicht. Jede verdächtigte Person, die vor Gericht
erscheinen musste, wurde mit dem Tod bestraft, ausser wenn sie der Folter
widerstehen konnte. Gegen die Angeklagten traten die Zeugen, die
«Kundschaften», auf. Bei den Hexenprozessen waren auch Kinder als Zeugen
zugelassen. Weil die Hexen und Hexenmeister die Vorwürfe und
Verdächtigungen abstritten, wurden sie gefoltert. Die Folter wurde vor allem
in der Nacht durchgeführt. Nach dem Bekenntnis verlas der Gerichtsschreiber

das Urteil. Die Hexen und Hexenmeister wurden in den Drei
Bünden - abgesehen von wenigen Ausnahmen - durch das Schwert
hingerichtet. Dieses Werk vollbrachte der Scharfrichter, der von der Stadt Chur
bestellt wurde.

Nun wollen wir auf die Organisation der Kriminalgerichte in den einzelnen

Gerichtsgemeinden eingehen und beginnen mit der Gerichtsgemeinde
Disentis.

1495 bestätigte Kaiser Maximilian dem Abt von Disentis den Blutbann,
also die gerichtliche Gewalt des Abtes über Leben und Tod seiner
Gotteshausleute. Diese übertrug er später dem Landammann, dem
«mistral». An der Landsgemeinde kniete der mistral vor dem Abt nieder.
Dieser überreichte ihm das Schwert als Symbol seiner Gewalt über Leben
und Tod und den Herrscherstab. Bis 1472 bestimmte der Abt des Klosters
Disentis den Landammann. Dann wurde dieses Gesetz geändert. Der Abt
konnte der Landsgemeinde fortan nur noch vier Männer vorschlagen, und
einer dieser Männer wurde zum Landammann gewählt. Die Kriminalgerichte,

d.h. auch die Hexenprozesse der Gerichtsgemeinde Disentis, fanden
in Disentis statt. Neben dem Ammann sassen vierzig Männer im Gericht:
15 Richter (die auch einem Zivil- und Ehegericht vorsassen), der Zusatz,
der Landammann, der Bannerherr, der Weibel der Gerichtsgemeinde, der
Säckelmeister und der Gerichtsschreiber. Das Gericht Disentis war in vier
Höfe geteilt. Disentis und Tujetsch bildeten je einen Hof, Trun und

1

Lugnez 1699, John Valentin John Marti von Vrin, Anklage. Vgl. Anhang Nr. 18 S. 242.

33



Sumvitg sowie Medel und Breil je zusammen einen Hof. Tujetsch konnte
drei Richter stellen, die übrigen Höfe jeweils vier; dies ergibt zusammen
15 Richter. Jeder Hof konnte auch eine bestimmte Anzahl Berater (Zusatz)
für ein Kriminalgericht bestimmen.

Die Hexenprozesse des Lugnez fanden in Vella statt. An der Landsgemeinde

wurde der Ammann gewählt. Im Kriminalgericht sassen neben
dem Ammann 33 Männer: 18 Richter und 15 Berater (sieben aus dem

Lugnez, zwei aus Vais, drei aus der Gruob und drei aus Flims). Bei den
Beratern aus den benachbarten Gerichtsgemeinden Vais, Gruob und Flims
handelte es sich um den Zusatz. Hinsichtlich der Kriminalgerichtsbarkeit
war die Gerichtsgemeinde Vais der Gerichtsgemeinde Lugnez unterstellt.
Vais unternahm immer wieder Versuche, selbständig zu werden, jedoch
ohne Erfolg.

Zum Kriminalgericht der Gruob versammelten sich jeweils 24 Männer:
18 Richter und je drei Berater aus dem Lugnez und aus Flims.

In Waltensburg bestand das Gericht aus 19 Rechtssprechern. Das
Gericht von Disentis konnte einen Zusatz von vier Richtern nach Waltensburg

schicken. Der Ammann wurde ebenfalls aus einem Vierervorschlag
des Abtes des Klosters Disentis gewählt.1

In Laax standen dem Ammann in wichtigen Fällen zwölf Richter aus
der Gerichtsgemeinde sowie der Zusatz, das waren mindestens drei Richter
aus dem benachbarten Schluein, zur Seite. Das Gericht Laax umfasste
neben dem Gebiet von Laax auch die Gemeinde Sevgein. Laax stellte bei
den Hexenprozessen acht Richter, Sevgein vier. Während Sevgein auf die

Kriminalgerichte verzichtete, gab es während zwei Jahrhunderten Streit
darüber, wo die Zivil- und Ehegerichte stattfinden sollten.

Die Gerichtsgemeinde Obersaxen entstand, als die einzelnen
Hofmarkgenossenschaften im Mittelalter unter einem Gericht zusammengefasst
wurden. Obwohl Obersaxen seit 1424 den Freiherren von Rhäzüns gehörte,

besass es als Walsersiedlung weitgehende Freiheitsrechte. Wie in den

anderen Gerichtsgemeinden führte ein Ammann den Vorsitz im Zivil-,
Ehe- und Kriminalgericht. Bei den Hexenprozessen von 1652 und 1653

' Diese Bestimmungen galten seit 1472. In jenem Jahr erwarb das Kloster Disentis die
Herrschaft Jörgenberg (die spätere Gerichtsgemeinde Waltensburg) von Graf Eitelfritz II.
v. Zollern, Herrn von Rhäzüns. Das Kloster kam durch diesen Kauf in den Besitz einiger
Rechte; der Abt konnte vier Männer für das Amt des Ammanns vorschlagen und durfte
bei den Kriminalfällen einen Zusatz von Disentis nach Waltensburg schicken.

34



wählte der Herr von Rhäzüns den Ammann aus einem Dreiervorschlag des

Volkes. Weiter wurden 14 Richter und ein Zusatz, nämlich zwei Richter
aus dem Gericht Rhäzüns, für diese Fälle bestimmt.

Die Kriminalprozesse der Gerichtsgemeinde Hohentrins fanden in Trin
statt. Seit 1615 bestimmte die Gerichtsgemeinde selber den Ammann. Neben

12 Richtern dieser Gerichtsgemeinde wurde bei den Kriminalfällen
wie Hexenprozessen ein Zusatz aus Rhäzüns und Tamins beigezogen.

Safien war eine selbständige Gerichtsgemeinde, was die niedere
Gerichtsbarkeit anbelangte. Die höhere Gerichtsbarkeit, d.h. der Entscheid
über Leben und Tod, lag in den Händen eines Vogtes. Bis um 1696
herrschten die Grafen von Trivulzio über das Safiental und stellten den

Vogt. Ein Ammann, den die Gerichtsgemeinde Safien selber wählen
konnte, leitete die Kriminalgerichte zusammen mit 12 Richtern und einem
Zusatz aus dem Rheinwald.

1.3.2. Die Kriminalverordnungen

In den Drei Bünden lagen keine allgemeingültigen Straf- und Prozessgesetze

vor. Eine Vereinheitlichung des Zivil- und Strafrechtes kam erst im
19. Jahrhundert zustande. Die Obrigkeit einer Gerichtsgemeinde verfügte
über grosse Kompetenzen. Bei einem Kriminalgericht entschieden die
Gerichtsgemeinden über Leben und Tod: «Der eigene Galgen war das

Symbol ihrer obersten Gewalt.»1

Die Strafprozessordnung, die seit dem 16. Jahrhundert in den Drei Bünden

bekannt war und bei den Kriminalprozessen als Richtlinie diente, war
die sogenannte Carolina, die Peinliche Halsgerichtsordnung des Kaisers
Karl V. von 1532.2 Die Carolina ist u.a. eine Anleitung zur Führung eines

Prozesses, sie umschreibt die Aufgaben und Kompetenzen der Richter und
Gerichtsschreiber und bestimmt, wer in den Zeugenstand treten darf. Weiter

zählt die Carolina die einzelnen Vergehen und Strafen auf und
bestimmt, was mit dem Hab und Gut eines Verurteilten geschehen soll.

1

Peter Liver: Die Bündner Gemeinde, in: BM 1947, S. 7.
2

Kayser Karl des Fünften und des Heil. Römischen Reichs Peinliche Halsgerichts-
Ordnung nebst denen darzu gehörigen Vorreden, gedruckt in Göttingen 1777. Wir
können auch annehmen, dass einzelne Richter Traktate über Hexerei, wie z.B. den
Hexenhammer, kannten.

35



Die Worte «Hexen» oder «Hexerei» benutzte Karl V. noch nicht; es ist
von «Zauberey» die Rede. Unter der Ziffer LII. heisst es: «So die gefragte
Person Zauberey bekennet.» Bei diesem Vergehen sollen die Richter nach
«Ursachen und Umständen» fragen. Die Carolina lehnt Suggestivfragen
ab, d.h. Fragen, mit denen eine Antwort bewusst beeinflusst wird:

«LV1. Keinem Gefangenen die Umstände der Missethat vorzusagen, sonderen

ihn die ganz von ihm selbst sagen lassen.»

Weiter rät die Carolina, auf gründliche Zeugenaussagen zu achten und
nicht auf Gerüchte einzugehen:

«LXV. Die Zeugen sollen sagen von ihrem selbst eigen wahren Wissen, mit
Anzeigung ihres Wissen gründlicher Ursach. So sie aber von fremden hören

sagen würden, das soll nicht gnugsam geacht werden.»

Wenn jedoch einer Person nachgewiesen werden kann, dass sie jemandem

durch Zauberei Schaden zugefügt hat, soll sie mit dem Tode durch
Verbrennen bestraft werden.

Während des 16. Jahrhunderts blieben die Drei Bünde weitgehend vom
Hexenwahn verschont. Erst am Ende jenes Jahrhunderts gingen die Behörden

des Misox und des Calancatals gegen Protestanten vor, die von Italien
her in die Täler Südbündens geflohen waren. Diese Personen wurden zum
Teil als Hexen und Hexenmeister hingerichtet.1 Im Jahre 1597 verfügte der

Bundstag, dass Hexen nach kaiserlichem Recht bestraft werden sollten, das

heisst - nach Empfehlung der Carolina - auf dem Scheiterhaufen sterben
mussten.

Als der Hexenwahn um die Mitte des 17. Jahrhunderts fast alle Gebiete
der Drei Bünde erfasst hatte, sah sich die Obrigkeit erneut veranlasst,
einzuschreiten. Am 7. November 1655 versammelten sich die Häupter und
einige Ratsgesandte der Drei Bünde in Chur. Der Beitag stellte fest, dass

«in vill underschidenlichen gmeinden unser Dry Ptindten landen die zauber-
und hexerey so starch eingerisen, daß nicht ohne ursach aller ohrten unnd
enden solch verderblich wesen auß zu reüten besten fleiß anzuwenden nit solle
underlassen werden».

Es sei jedoch notwendig, mit aller Sorgfalt vorzugehen, denn die Richter
in vielen Gemeinden würden willkürlich verfahren:

1

Werner Kundert: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 310.

36



«Da aber man hört, daß in diesen Sachen an villen orthen sehr gefarliche
proceduren verüebt und gebraucht werden, wordurch auch ehrlichen persohnen
zu kurtz und unrecht beschehen könten (...)»,

beschloss der Beitag, je drei gelehrte und erfahrene Personen aus jedem
Bund zu berufen, die eine Kriminalverordnung ausarbeiten sollten.1 Das
Resultat wurde im gleichen Jahr bekanntgegeben. Die Kriminalverordnung
umfasste sechs Punkte:

1. Die Behörden können verdächtige Personen gefangennehmen und vor
Gericht stellen.

2. Jemand, der von zwei oder drei Personen angeklagt oder verdächtigt wird,
soll auch vor Gericht gestellt werden.

3. Eine Person, die «einess ehrlichen lebenss, handelss und wandelss oder
herkommenss were», darf nur angeklagt werden, wenn mindestens fünf
Zeugen gegen sie aussagen.

4. Vor und nach der Marter dürfen die Angeklagten nur von Personen der
Obrigkeit befragt werden; es dürfen keine Suggestivfragen gestellt werden.

5. Die Folter soll sorgfältig angewandt werden («dz man mit der marter alle

fürsichtigkeit gebrauche, damit selbe nit zu hoch überspannet und einem
oder dem anderen durch die grosse strengke zu kurz beschehe»), ausser:

6. Wenn man ein «Zeichen»2 findet, dann soll man die Folter «strenger» an¬
wenden.3

Im Februar 1659 schickte die Grafschaft Chiavenna eine Delegation an
den Bundstag der Drei Bünde. Chiavenna hatte Bedenken gegen den dritten

Abschnitt der Kriminalverordnung und bat, diesen genauer zu formulieren,

«damit ehrliche lüth nicht übereillet und auch die gerechtigkeit
ihren lauf habe». Der Bundstag beauftragte die drei Häupter der Drei Bünde
und drei Ratsherren mit dieser Aufgabe. Der dritte Abschnitt wurde durch
den Zusatz ergänzt, dass die Zeugenaussagen übereinstimmen - sowohl
was den Ort, die Zeit und den Namen betrifft:

«Es were dann sach, dz sie von 5, 6 und 7 ohrts, der zeit, nammens und zu-
nammens halber gleich übereinstimmenden persohnen angegeben wurde.4

Im gleichen Jahr hatte auch das Gericht Lugnez eine Strafprozessordnung

geschaffen, die «Fuorma da rnenar il dreig souenter il [criminal]

1

StAGR, B 2001/1, S. 114. Vgl. Anhang Nr. 4 S. 181f.
2 Gemeint ist eine Narbe, ein Muttermal, ein Flecken usw.
3

StAGR, B 2001/1, S. 114ff.
4

StAGR, AB IV 1/30, Bundstagsprotokolle 1659-1661, S. 20f. Vgl. Anhang Nr.7 S. 185

37



dreig de la reschiun, sco ei sa meina enten il niess Comin da Lomneza
1659».1

Die Drei Bünde beschäftigten sich auch noch im 18. Jahrhundert mit
Hexerei. 1716 wurde die «Malefizordnung»2 erlassen. Diese stützte sich

zum Teil auf die Bestimmungen der Carolina. Die Drei Bünde ermahnten
die Gerichtsgemeinden, ihre Gerichte mit unbescholtenen Leuten zu besetzen,

die Verbrechen zu untersuchen und gerechte Urteile zu sprechen.3

Unter den sieben Hauptverbrechen sind auch die Zauberei und das
Hexenwerk4 aufgeführt. Die Zeugen sollten ehrliche und gut beleumundete
Personen sein; sie sollen mit den Angeklagten nicht verfeindet und älter als
16 Jahre sein. Gerade dieser Abschnitt über die Zeugen wollte gegen den
Missbrauch beim Vorgehen gegen Hexen und Hexenmeister ankämpfen,
wo jedermann als Zeuge zugelassen wurde - auch Jugendliche! Suggestivfragen

waren gemäss der Malefiz-Ordung von 1716 weiterhin erlaubt. Die
Praxis der Denunziation (siehe Kapitel 4. 1.) wurde jedoch abgelehnt,

«dann der Teuffei die Hexen öffters selbsten betreugt und verblendt, daß sie

meinen, diesen oder jene an Hexen-Däntzen gesehen zuhaben, da doch die
Erfahrung vielfaltig gezeiget, daß es nicht wahr war».

Diese Bestimmung war in dem Sinne revolutionär, weil sie versuchte,
dem Missbrauch der Denunziation einen Riegel zu schieben. Vor allem
diese, aber auch einige anderen Bestimmungen der Malefiz-Ordnung
haben wohl auch dazu beigetragen, dass Hexenprozesse nach und nach ein-

' Desax: Organisation der Kriminalgerichte im Gebiete des Grauen Bundes, S. 18. Der
Text dieser Kriminalordnung ist veröffentlicht in: Rätoromanische Chrestomathie, hrsg.
von Caspar Decurtins, I. Bd., S. 80-89.

2 Kurcze denen allgemeinen Rechten und Landsbräuchen gemäss aus Hoch-Oberkeitlichem
Special-Befelch eingerichtete Malefiz-Ordnung. Chur 1716, 13 Seiten.

3 «Die Ehrsamen Gmeinden sollen sich möglichst befleissen, Ihre Oberkeiten und Gricht
mit Gottsförchtigen weisen und gewissenhafften Leuten zubesetzen, damit den schwären

Eyden gemäß die edle Gerechtigkeit desto besser verwaltet, allwegen die Gebühr
beobachtet, die Mißbräuch verhütet, das Gute geflantzet und das Böse gestrafft werde.
Wann nun einer Oberkeit etwas zu Ohren komt von der eint oder anderen Missethat und
Verbrechen, so soll sie sowol nach dem Exempel als Befelch deß Obristen Richters im
Himmel fleissig, behutsam und grundlich nachforschen, ob einiche Missethat oder Laster
begangen, damit selbige formlich können undersucht und abgestraft werden.» Malefiz-
Ordnung, S. 1.

4
«Zauberey ist ein Laster, in welchem die arme Menschen sich mit dem leidigen Satan

verbindlich einlassen» (d.h. sie schliessen einen Pakt mit dem Teufel), Malefiz-Ordnung,
S. 10.

38



gestellt oder gar nicht mehr eingeleitet wurden. Auch in bezug auf die
Folter schränkte die Malefizordnung den Handlungsspielraum ein:

1. Daß ja keiner an die Folter erkennt werde, da das Verbrechen nicht eine
Lebens- oder Blutstraff oder wenigstens eine Ruthen-Aushauung biß auffs
Blut mit sich brächte.

2. Keiner der starck kranck.
3. Kein schwangeres Weib oder Kindbetterin.
4. Niemand, der unter 16 Jahr alt ist.
5. Daß gnugsame Indicien zur Tortur im Process vorhanden seyen
6. Daß in zweiffelhafften Fall sollen die Meynungen ehender in Favor

deß Gefangnen eingerichtet werden.»

Weiter bestimmte die Malefiz-Ordnung, dass der Gefangene nicht derart

gefoltert werden dürfe, dass er «am Leben oder Gliederen Schaden

leide (...)». Bei der Folter würden jedoch oft seltsame Dinge geschehen.
Die Zauberer und Hexen könnten während der Folter einschlafen oder

schweigen. Da habe der Teufel seine Hand im Spiel. Zuerst solle man die
Kleider der Gefangenen untersuchen, weiter würde es manchmal nützen,
wenn man die Hexen geissein würde.

In Bezug auf das Urteil bestimmte die Malefiz-Ordnung folgendes:
Personen über 16 Jahre sollen mit dem Schwert hingerichtet und der Körper
verbrannt werden; Jugendliche zwischen 14 und 16 Jahren sollen auch
durch das Schwert sterben, der Körper müsse aber den Verwandten
übergeben werden, und Jugendliche unter 14 Jahren sollen «den Geistlichen
ihrer Vorsorg und Gebett überlassen werden».

1731 verabschiedete die Gruob eine Strafprozessordnung, die sich an

diejenige des Lugnez von 1659 anlehnte.1

1

Fuorma dilg dreig criminal da Lgiont 1731, in: Rätoromanische Chrestomathie, hrsg. von
Caspar Decurtins, I. Bd., S. 286-288.

39


	Einleitung

