Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 10 (2001)

Artikel: Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva
Autor: Giger, Hubert

Kapitel: 1: Einleitung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Eine Zauberin sollst du nicht am Leben lassen. »
(Exodus 22,18)

1. Einleitung

Der Hexenglaube, der sich in der christlichen Welt des ausgehenden Mittelal-
ters und der Frithen Neuzeit ausbreitete, nahm — im Gegensatz zum Glauben
an Zauberei und Hexerei fritherer Jahrhunderte — eine neue, schreckliche Di-
mension an: Unzdhlige Menschen wurden systematisch verfolgt und ebenso
systematisch hingerichtet. Die «Angst im Abendland»' hatte einen Hohepunkt
erreicht. Es galt, dem «Fiirsten dieser Welt»®, dem Teufel, und seinen Helfers-
helfern entschiedener und mit aller Hérte entgegenzutreten.

1.1. Uberblick iiber Entstehung und Verlauf der Hexenverfolgungen
ausserhalb Graubiindens

1.1.1. Von den Anfingen bis ins 16. Jahrhundert

Die Vilker des Altertums kannten Hexen und Zauberer. Gute und bose Geister
spielten eine entscheidende Rolle im Alltag der Menschen. Mehrere Gotter
bestimmten und formten das Leben des Einzelnen und des Volkes. Bereits in
frithgermanischer Zeit war die Hexe® gefiirchtet, weil ihr nachgesagt wurde,
dass sie «Wetter machen» und Stiirme und Hagel verursachen konne.

' Vgl. dazu die Studie von JEAN DELUMEAU: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver
Angste im Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts, Bd. 1 und 2, Hamburg 1985.

? Im Neuen Testament ist der Teufel der Gegenspieler Gottes und Verfiihrer der Menschheit.

3 Das Wort «Hexe», das eine Zauberin bezeichnete, die schiadigen und in der Nacht fahren
konnte, war erst seit dem 13. Jahrhundert im schweizerisch-alemannischen Sprachraum
gebrdauchlich, WALTRAUT JILG: «Hexe» und «Hexerei» als kultur- und religionsgeschicht-
liches Phinomen, in: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von GEORG SCHWAIGER,
Miinchen 1988, S. 41.



Das Christentum setzte sich zum Ziel, den «Aberglauben» der Heiden zu
bekdmpfen. Die Kirchenviter verwarfen in ihren Schriften nicht-christliche
Lehren. Augustinus (354-430) fiihrte den Glauben an die Macht von Didmonen
und den Teufelspakt in die Theologie ein. Diese Neuerung hatte schwerwie-
gende Folgen, weil der Einfluss von Augustinus im Laufe des Mittelalters
immer stirker wurde.' Der Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) nahm
die augustinische These vom Teufelspakt auf und systematisierte die theoreti-
schen Grundlagen fiir die Lehre von Teufelsbiindnis und Satanskult. Hiermit
trug er Wesentliches zur Entwicklung des spitmittelalterlichen und frithneu-
zeitlichen Hexenwahns und der Einrichtung der Inquisition bei.”

Die christlichen Kaiser des 4. Jahrhunderts (Konstantin d.Gr., Theodosius I.
d.Gr.), spéter Justinian . (Kaiser von Ostrom 527-565), die Frankenkonige
Childerich I1I. und Chlodwig’, Karl der Grosse (768-814) und sein Enkel Karl
der Kahle (843-877) bestraften die Beschéftigung mit Magie. Im Frithmittel-
alter verhielt sich die Kirche jedoch noch nicht so unbarmherzig den Hexen
und Zauberern gegeniiber wie das Spdtmittelalter und die beginnende Neu-
zeit.! Die Todesstrafe wurde selten verhingt. Meistens wurden den Magiern
und Zauberern Geldbussen auferlegt; im schlimmsten Falle mussten sie mit
der Exkommunikation rechnen.

Vom 12. Jahrhundert an kam es zu entscheidenden Verdnderungen. In Siid-
frankreich waren Ketzerbewegungen (Albigenser und Waldenser) entstanden,
die sich von der katholischen Kirche abwandten. Papst Innozenz III. (1198-
1216) liess die Albigenser verfolgen. Da der Kampf gegen die Hairetiker
schwach und unwirksam blieb, entzog Papst Gregor [X. im Jahre 1231 den
Bischoéfen die Inquisition und tbertrug sie dem Dominikanerorden, der sich

JILG: «Hexe» und «Hexerei» als kultur- und religionsgeschichtliches Phanomen, S. 54 und
ebenfalls ROLAND GOTZ: Der Didmonenpakt bei Augustinus, in: Teufelsglaube und
Hexenprozesse, S. 57-84.

Lexikon des Mittelalters, 1V. Bd., Sp. 2201ff. (Art. Hexen, Hexerei von CHRISTOPH
DAXELMULLER).

Nachdem Chlodwig 496/497 die Alemannen besiegt hatte, trat er zum katholischen Glauben
iiber. Wihrend seiner Regierungszeit wurden die Bischife den frankischen Adligen
gleichgestellt und iibernahmen Aufgaben in der Verwaltung.

* DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 511.

10



mit grossem Eifer seiner Aufgabe widmete.' Diese Mdnche konnten schalten
und walten, wie sie wollten: «Es gab nun eine Instanz, die direkt dem Papst
unterstand und auch {iber die Kopfe der tibrigen geistlichen hohen Wiirdentra-
ger hinweg verfiigen konnte.»”

Durch Denunziation wurden untergetauchte und vermeintliche Ketzer aus-
findig gemacht. Leute, welche die Mitglieder dieser Sekten — diese hatten sich
bis nach Nordfrankreich und Deutschland ausgebreitet — verschonten oder
aufnahmen, mussten mit schweren Strafen rechnen. Bei der Auswahl der Zeu-
gen liessen es die Inquisitoren an der notigen Sorgfalt fehlen.” Wenn die Zeu-
genaussagen gegen die Héaretiker nicht geniigten, wurde die Folter’ ange-
wandt, die 1252 von Papst Innozenz IV. eingefithrt wurde. Mittlerweile war
die Auffassung durchgedrungen, dass sowohl Zauberei als auch Ketzerei auf
das Wirken des Teufels hin geschehe. Die Inquisition hatte noch nicht in ganz
Europa Fuss gefasst, als den Ketzern bereits vorgeworfen wurde, dass sie den
Teufel verehrten. Immer neue Beschuldigungen kamen hinzu: Pakt mit dem
Teufel, Unzucht mit dem Teufel, sexuelle Orgien, grauenhafte Goétzendienste,
Schadenzauber usw.” Der Papst lehnte zuerst eine Anwendung der Inquisition
auf das Hexenwesen ab. Die alten Canones des Kirchenrechts (vor allem der
«Canon Episcopi») bezweifelten die Existenz von Hexen und verboten ihre
Verfolgung.® Der Druck von Seiten der Geistlichkeit, vor allem der Dominika-
ner, wuchs jedoch, bis Rom nachgeben musste. Im Jahre 1326 erliess Papst
Johannes XXII. nach Anhérung von Bischéfen, Superioren und Theologen die
Bulle «Super illius specula». Von diesem Zeitpunkt an wurde die Hexerei der

MANFRED HAMMES: Hexenwahn und Hexenprozesse, Frankfurt a.M. 1985, S. 25ff.

Guipo BADER: Die Hexenprozesse in der Schweiz, Ziirich 1945, S. 21.

Dies gilt auch fiir die Hexenprozesse!

Nach dem alten (romischen) Kirchenrecht war ein Gestidndnis nur dann giiltig, wenn es ohne
Anwendung von Gewalt abgelegt wurde, BADER, ebenda S. 11.

HANS-PETER KNEUBUHLER: Die Uberwindung von Hexenwahn und Hexenprozess, Diessen-
hofen 1977, S. 5ff.

Der Scholastiker Thomas von Aquin (1225-1274) meinte in bezug auf Dédmonen, dass bose
Geister mit einem Menschen Geschlechtsverkehr haben kénnen, HUGH REDWALD TREVOR-
ROPER: Der europdische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Religion, Reformation
und sozialer Umbruch, Frankfurt a.M. 1970, S. 100 und 107.

(39

w

6

11



Ketzerei gleichgesetzt. Somit erhielten die Inquisitoren auch die Befugnis,
Hexen und Hexenmeister zu verfolgen.I

Gegen Ende des 14. und im Laufe des 15. Jahrhunderts nahm die Anzahl
der Hexenprozesse zu. Immer mehr Traktate gegen die Hexen und ihre Kiinste
wurden geschrieben. Das erste ddmonologische Werk, das die Rolle der Frau
in der Hexerei betonte, war der «Formicarius». Der Verfasser dieser Schrift,
die zwischen 1435 und 1437 entstand, war Johannes Nider, Prior des Domini-
kanerklosters in Basel.” Konzilien und Synoden férderten die Hexenverfol-
gung. Um die Mitte des 15. Jahrhunderts wurde die Inquisition auch in
Deutschland aktiv: Papst Innozenz VIII. forderte in seiner Bulle «Summis
desiderantes» von 1484 die Landesfiirsten auf, die Inquisitoren in ihrer Aufga-
be zu unterstiitzen. Nun fiihrten die weltlichen Gerichte im gleichen Masse wie
die geistlichen Hexenprozesse durch.’

Der Hexenhammer, «Malleus maleficarum» (1486)*, der papstlichen Inqui-
sitoren Jakob Sprenger und Heinrich Institoris (beide Dominikanerménche)
kniipfte an die genannte Hexenbulle Papst Innozenz' VIII. an und wurde das
Nachschlagewerk fiir die Richter schlechthin. In den Mittelpunkt der Hexen-
ideologie wurde der Teufel gestellt. Der «kHexenhammer» konzentrierte seine
Beschuldigungen auf die Frau, die — als das schwache Geschlecht — sich dem
Teufel leischt hingebe und als dessen Agentin die Menschheit in die Verdamm-
nis ziehe.

DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 513. Die Vorwiirfe, die gegen Ketzer und Hexen
erhoben wurden, gingen ebenfalls an die Adresse der Juden, TREVOR-ROPER, ebenda S. 112f.
So wurden die angeblichen Versammlungen der Hexen mit denen der Juden verglichen und
daher als Sabbat bezeichnet. Sieche CARLO GINZBURG: Hexensabbat. Entzifferung einer nicht-
lichen Geschichte, Berlin 1990.

2 DELUMEAU, ebenda S. 514ff.

KNEUBUHLER: Die Uberwindung von Hexenwahn und Hexenprozess, S. 8f.

Der «Hexenhammer» erreichte von 1487 bis 1520 14 Auflagen, mehr als jede andere Ver6f-
fentlichung zur Ddmonologie zuvor und nachher, DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2,
S. 517. Zur Verbreitung des «Hexenhammer» trug nicht zuletzt die Erfindung der Buchdruk-
kerkunst bei.

KNEUBUHLER, ebenda S. 9. Vgl. auch zum «Hexenhammer» und seiner Wirkungsgeschichte
HANS-JORG NESNER: «Hexenbulle» (1484) und «Hexenhammer» (1487), in: Teufelsglaube
und Hexenprozesse, hrsg. von GEORG SCHWAIGER, Miinchen 1987, S. 85-102.

12



Im Gegensatz zu fritheren Ketzerprozessen sollte es keine Gnade mehr ge-
ben fiir reuige und gestdndige Personen. Dem «Hexenhammer» folgten zahl-
reiche Abhandlungen zur Ddmonologie. In Spanien entstanden wéahrend des
15. und frithen 16. Jahrhunderts bedeutende Werke iiber die Ddmonenlehre.
Fir diese Werke zeigten auch andere Lander grosses Interesse.’ «Um 1490
war nach zwei Jahrhunderten langer Forschung die neue, positive Lehre von
der Hexerei in ihrer endgiiltigen Form aufgestellt. Von nun an sollte es nur
noch eine Frage sein, wie man diese Doktrin anwandte, das heisst wie Hexen,
deren Wesen man definiert hatte, aufzuspiiren und zu vernichten seien.»’

Richard van Diilmen meint, dass fast alle Menschen im 16. Jahrhundert an
Hexen und Hexerei glaubten.’

In der Schweiz fanden die frithesten nachweisbaren Hexenprozesse im Ober-
simmental (Berner Oberland) statt. Sie begannen um 1400.* Der oben er-
wihnte Dominikaner Johannes Nider hat diese Prozesse in seinem «Formica-
rius» wiedergegeben. Das Wort «Hexerei» wurde zum ersten Mal 1419 in
einem Prozess in Luzern verwendet. Um 1420 setzte eine grosse Hexenverfol-
gung im Wallis ein. Etwa gleichzeitig begannen die Hexenprozesse in den
Diozesen Lausanne, Genf sowie in Neuenburg, die von dominikanischen In-
quisitoren geleitet wurden. Die Verfolgung von Hexen und Hexenmeistern war
regional unterschiedlich. In Luzern wurden fast nur Frauen angeklagt (sie
wurden vor allem des Schadenzaubers schuldig gesprochen), wéhrend die
Prozesse in der Di6zese Lausanne stark an Inquisitionsprozesse erinnerten (am
Anfang wurden viele Minner angeklagt). Die Prozesse im 15. Jahrhundert
stehen im engen Zusammenhang mit der Inquisition in der Di6zese Como und
der Verfolgung der in die Westschweiz eingedrungenen Waldenser. Je mehr
der Ketzerprozess vom Hexenprozess abgeldst wurde, desto mehr iibernahmen
die weltlichen Behorden das Gerichtsverfahren. In der Nordwest- und Zentral-

TREVOR-ROPER: Der europédische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 113.
TREVOR-ROPER, ebenda S. 97.

RICHARD VAN DULMEN: Kultur und Alltag in der Frithen Neuzeit. Religion, Magie,
Aufkldrung 16.-18. Jh., Bd. 3, 2. Auflage Miinchen 1999.

ARNO BORST: Anfinge des Hexenwahns in den Alpen, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die
Anfénge der européischen Hexenverfolgungen, S. 43-67.

woN

13



schweiz hatten die weltlichen Richter schon von Anfang an die Hexenprozesse
1
geleitet.

1.1.2. Vom 16. Jahrhundert bis Ende des 18. Jahrhunderts

Im Verlaufe des 16. und 17. Jahrhunderts artete der Hexenglaube in Hysterie
und Massenverfolgungen aus. Den katholischen Predigern des Mittelalters
folgten die protestantischen, die im Zuge der Reformation den Hexenwahn um
die Mitte des 16. Jahrhunderts — nach einer zeitweiligen «Beruhigung» — wie-
der aufleben liessen.” Seit 1580 versuchte die Gegenreformation, verlorene
Gebiete wieder zurlickzuerobern. Gemiss Trevor-Roper war die Wiederbele-
bung des Hexenglaubens im 16. Jahrhundert das «Ergebnis des zwischen ih-
nen (Katholiken und Protestanten, d.Verf.) ausgetragenen Konflikts».’

Inzwischen war die Lehre iber Hexen und Hexerei zu einem Begriff ge-
worden. Seit dem 16. Jahrhunderte gehorte z.B. die Teilnahme am Hexensab-
bat zum festen Bestandteil des Hexenwesens.

In der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts waren vor allem die Gebiete der
Alpen und die Pyrenden von Hexenverfolgungen betroffen. Dann konzen-
trierten sich die Hexenprozesse bis ins 17. Jahrhundert hinein auf die Schweiz,
die Freigrafschaft Burgund (Franche-Comté), Siiddeutschland®, das Elsass,
Lothringen, Luxemburg und die Niederlande.’

BADER: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 207-219.

Luther und Calvin standen den Hexen feindselig gegeniiber; nur Zwingli glaubte nicht an
Hexen, TREVOR-ROPER: Der europdische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 134f.
TREVOR-ROPER, ebenda S. 136.

Das heutige Baden-Wiirttemberg war eine der am stdrksten vom Hexenwahn betroffenen
Regionen. In der Zeit zwischen 1560 und 1670 wurden 3229 Personen als Hexen und Hexer
hingerichtet, DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 517.

DELUMEAU, ebenda S. 518.

14



In der Schweiz' fanden besonders ab Mitte des 16. Jahrhunderts mehrere
Hexenprozesse statt. Viele Hinrichtungen erfolgten in Ziirich, Luzern, Unter-
walden, Freiburg, Solothurn, Basel, Aargau, Waadt, Neuenburg und Genf.’

Zwischen 1560 und 1630 erreichte die Jagd auf Hexen und Hexenmeister in
Europa ithren Hohepunkt. Allein im Waadtland wurden innerhalb von 40 Jah-
ren (1581-1620) 970 Menschen wegen Hexerei hingerichtet.’” Trevor-Roper
meint: «Zu Beginn des 17. Jahrhunderts sind die Hexen-Gelehrten regelrecht
hysterisch geworden. Thre Handbiicher sind zu enzyklopddischem Umfang
angeschwollen® und von geradezu irrsinniger Pedanterie erfiillt. Sie verlangen
und erreichen bisweilen auch radikale Sduberungen. Um 1630 hat das Massa-
ker alle zuvor aufgestellten Hochstleistungen iiberboten.»’

England verzeichnete vor allem unter der Herrschaft Elisabeths 1. (1558-
1603) grosse Verfolgungen. In Schottland forderte der Hexenwahn nach dem
Sieg der Reformation (von 1560-1730) mehr als 1300 Opfer. Ddnemark und
auch Siebenbiirgen wurden in diesen Zeiten vom Hexenwahn heimgesucht.’

Spéter schien die Hexenverfolgung allméhlich abzuklingen, obwohl in eini-
gen Gegenden immer noch Frauen, Ménner und Kinder gefoltert und hinge-

Ein vollstindiger Uberblick ist nicht méglich, da die Geschichte des Hexenglaubens in der
Schweiz noch nicht umfassend behandelt worden ist. Guido Bader beriicksichtigt die ganze
Schweiz, sofern «Nachrichten» vorliegen, doch ist seine Statistik zum Teil {iberholt, wie De-
lumeaus Zahlen beweisen. DELUMEAU, Angst im Abendland, Bd. 2, S. 517-518.
DELUMEAU, ebenda und BADER: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 207-219.
PETER KAMBER: Die Hexenverfolgung im Waadtland (1581-1620), unverdffentl. Lizentiatsar-
beit Universitdt Zarich 1980, S. 14.
* Anhand von DELUMEAU: Angst im Abendland, Bd. 2, S. 371 und S. 615 sei hier auf die wich-
tigsten Handblicher, die gegen Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts entstanden
sind, hingewiesen:
1580: Jean Bodin: De la démonologie des sorciers
1595: Nicolasy: Demonolatriae libri tres
1608: William Perkins: A Discourse of the Damned Art of Witchcraft
1611: Martinus del Rio: Controverses et recherches magiques
1635: Benedikt Carpzov: Practica rerum criminalium (TREVOR-ROPER in: Der europiische
Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 151, nennt dieses Buch den «lutherischen
Hexenhammer»).
TREVOR-ROPER: Der europédische Hexenwahn des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 101.
DELUMEAU, ebenda S. 519.

(SR )

15



richtet wurden. In der Schweiz waren vorwiegend noch Hexenverfolgungen in
Unterwalden, Luzern, Zug, Freiburg, Appenzell, Waadt und Graubiinden im
Gange.' Wihrend der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts wurden Hexenpro-
zesse auch in Schweden und Polen gefiihrt.

Im 18. Jahrhundert sollten die Scheiterhaufen zum letzten Mal brennen. Die
letzten Hexen wurden hingerichtet: in Frankreich 1745, in Deutschland
(Kempten) 1775, in der Schweiz 1782 (Anna Goldin war die erste und letzte
Hexe, die im Kanton Glarus mit dem Tode bestraft wurde) und in Polen 1793.°

Wie stand es denn im Abendland mit Gegnern der Hexenverfolgungen?
Wer den Kampf gegen den Hexenwahn aufzunehmen wagte, musste damit
rechnen, selber in einen Hexenprozess verwickelt zu werden. So gab es weni-
ge Minner, die Widerstand leisteten. Einer davon war der Arzt Johannes
Weyer (1516-1588). Sein Werk «Uber die Blendwerke der Ddmonen, Zaube-
reien und Giftmischereien» (1563) kam rasch auf den Index der verbotenen
Biicher. Der katholische Priester und Theologieprofessor Cornelius Loos
(ca.1546-1595) trat gegen die Hexenverbrennungen auf, worauf er zweimal ins
Gefingnis gesperrt wurde. Der hoch angesehene Jesuit und Professor der Uni-
versitdt Ingolstadt Adam Tanner (1572-1632) riigte die Art der Prozesse, ins-
besondere die Folter. Er hatte keinen Erfolg. Ein anderer Jesuit, Friedrich von
Spee (1591-1635), wandte sich in seinem Buch «Cautio criminalis»
(1631/1632) auch gegen die Folter. Darauf ergriffen einige katholische und
evangelische Fiirsten Massnahmen zur Eindimmung der Hexenprozesse. Der
entscheidende Durchbruch zur Abschaffung der Folter und der Hexenprozesse
gelang jedoch erst dem Juristen und Philosophen Christian Thomasius (1655-
1728). Dieser setzte sich fiir religise Toleranz und gegen die unmenschlichen
Strafprozessgesetze ein. Unter anderem bestritt er, dass der Teufel korperliche
Gestalt iinnehmen und dass Menschen mit dem Teufel einen Pakt abschliessen
konnen.

' BADER: Die Hexenprozesse in der Schweiz, S. 211-218.

? DELUMEAU: Angst im Abendland.

3 GABRIELE BECKER, SILVIA BOVENSCHEN, HELMUT BRACKERT u.a.: Aus der Zeit der Ver-
zweiflung. Zur Genese und Aktualitdt des Hexenbildes, Frankfurt a.M. 1977, S. 323,

* Zum Thema Kritik am Hexenglauben: Teufelsglaube und Hexenprozesse, hrsg. von GEORG
SCHWAIGER, 2. Auflage Miinchen 1988; TREVOR-ROPER: Der europdische Hexenwahn des 16.

16



Dies sind einige wenige prominente Gegner des Hexenwahns. Meistens
konnten auch sie wenig ausrichten. Verschiedene Griinde sind dafiir verant-
wortlich: Fast alle Gegner der Hexenprozesse glaubten selber an die Existenz
von Hexen, sie lehnten nur die Vorgehensweise, wie solche Personen be-
kampft wurden, ab. Die Gegenseite hatte mit vielen Schriften zur Ddmonolo-
gie ihre Argumente systematisch verbreitet', ausserdem machten dussere Be-
dingungen (Naturkatastrophen, Krieg, Krankheiten usw.) eine effektvolle Be-
kdampfung der Hexenverfolgung nahezu unméglich. Den Sduberungsaktionen,
die wihrend tiber drei Jahrhunderten gegen angebliche Hexen und Hexenmei-
ster gefiihrt wurden, fielen Tausende von Menschen — vor allem Frauen — zum
Opfer. Die griechisch-orthodoxe Kirche entwarf keine systematische Ddmo-
nenlehre und kannte deshalb keinen Hexenglauben.

und 17. Jahrhunderts, S. 157; WOLFGANG ZIEGELER: Mdglichkeiten der Kritik am Hexen- und
Zauberwesen im ausgehenden Mittelalter, Koln 1973; HANS-PETER KNEUBUHLER: Die Uber-
windung von Hexenwahn und Hexenprozess, Diessenhofen 1977. Kneubiihler behandelt das
Spéatmittelalter und die Frithe Neuzeit.

! ZIEGELER, ebenda S. 8.

17



1.2. Ubersicht iiber die Hexenverfolgung in den Drei Biinden

1.2.1. Das Aufkommen der Verfolgung

Eine abschliessende Darstellung der Geschichte des Hexenwesens in
Graubiinden ist erst moglich, wenn eine systematische Analyse samtlicher
vorhandenen Quellen vorliegt. In jenen Regionen, in welchen die Prozess-
akten fehlen, wurden diese entweder absichtlich vernichtet oder das Opfer
der Flammen.

Aus dem 15. Jahrhundert sind uns drei Fille tiberliefert, in denen von
Zauberei oder Hexerei die Rede ist. Diese drei Félle unterscheiden sich
jedoch von den Hexenprozessen, die um die Mitte des 17. Jahrhunderts in
der Surselva eingeleitet wurden.

Der erste bekannte Hexenprozess in Graubiinden datiert in das Jahr
1434. Damals wurden in Thusis gegen das Gebot Bischofs Johannes IV.
von Chur, der den Hexenglauben energisch bekdmpfte, mehrere «Hexen
und Unholden» verbrannt. Andere Personen, die ebenfalls der Hexerei
bezichtigt wurden, mussten ausser Landes fliehen, ihr Hab und Gut wurde
konfisziert. Gegen diese Greueltat der Thusner und Heinzenberger ver-
hiangte der Bischof von Chur den Bann und ordnete die Schliessung der
Kirchen an. Am 21. Januar 1434 versprachen die Thusner und Heinzen-
berger dem Stellvertreter des Bischofs von Chur, Heinrich Egghard, die
Anerkennung der geistlichen Jurisdiktion. Sie gelobten, kiinftig «niemant
mer umb solich sach verbrennen noch in dehaines weges es strauffeny,
sondern der Hexerei verddchtigte Personen dem Bischot oder seinem
Stellvertreter zum Entscheide zu iiberlassen. Sie verpflichteten sich, die
Vertriebenen wieder aufzunehmen und Genugtuung zu leisten. Darauf
wurde das Interdikt aufgehoben.'

Parallel zu Thusis lief im Januar 1434 auch ein Prozess in Lostallo. Die
angeklagten vier Briider de Andrea von Cabbiolo und deren Mutter waren
von der Gemeinde Lostallo der Hexerei bezichtigt und von dazu gewihlten
Geschworenen untersucht und verfolgt worden. Die Beklagten behaupte-
ten, die Verfolgung und die Schidigung an Giitern und Dingen, die sie von
Seiten der Gemeinde wegen dieser Sache erdulden mussten, seien «contra
ius sancte matris ecclesie et contra mentem et precepta domini episcopi

! Bischéfliches Archiv Chur, Urkunde sub dato, Text unten S. 174f. Nr. 1. Vgl. auch
JOHANN GEORG MAYER: Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd., Stans 1907, S. 445,

18



Curiensis», also gegen das Kirchenrecht und die Gebote des Bischofs von
Chur." Wie in Thusis ging die Gemeinde Lostallo gegen ihre der Hexerei
verddchtigten Einwohner vor, ohne an ein geistliches oder weltliches Ge-
richt zu gelangen. Dank dem Gebot des Bischofs von Chur kam es
schliesslich zu einem schiedsgerichtlichen Vergleich, in dem beide Partei-
en gleichberechtigt ihre Sache verfechten konnten. Am 16. Januar 1434,
sechs Tage nach der Einigung der Parteien auf das Schiedsgericht von vier
Leuten, darunter dem Priester Lorenzo von Lostallo, wurde folgendes be-
schlossen: Die Gemeinde Lostallo verpflichtete sich, den Angeklagten
innert vierzehn Tagen die Summe von 40 Pfund neuer Denare zu entrich-
ten oder ebensoviel an Gemeinland nach Schédtzung der Schiedsrichter zu
geben. Im Gegenzug sollten die Briider de Andrea der Gemeinde und den
Geschworenen das erduldete Unrecht vergeben. Die Kautionssumme von
50 Golddukaten, auf welche die Parteien sich zum Schiedsspruch ver-
pflichteten, solle je zur Hélfte an den Bischof von Chur und die Kirche in
Lostallo zu zahlen sein.” Der vorliegende Fall ist auch deshalb von Interes-
se, weil er vor einem Schiedsgericht geschlichtet wurde.

Ein dritter Fall von Hexerei betrifft unser Untersuchungsgebiet, die Sur-
selva, und ist 1448 aus Safien urkundlich bezeugt. Die Safier hatten den
Eheleuten Buchli wegen Zauberei den Prozess gemacht, sie verbrannt und
deren Vermoégen eingezogen. Tonz Buchli, der Sohn der Hingerichteten,
verklagte nun die Gemeinde beim geistlichen Gericht in Chur. Der geistli-
che Richter erkannte am 12. April 1448, dass der weltliche Anteil dieser
Klage, ndmlich die Einziehung des Vermdégens, vor den Freiherrn Georg
von Rhéziins als Herrn von Safien gehore. Weil aber die Gemeinde sich
durch die Hinrichtung des Ehepaars einen Ubergriff auf die dem Bischof
von Chur zustdndigen Rechte habe zuschulden kommen lassen, solle sie
vom Bischof eine Busse erhalten und den Ablass begehren. Am 20. Mai
1448 auferlegte Bischof Heinrich von Konstanz als Administrator des Bi-
stums Chur der Gemeinde folgende Busse, die innerhalb eines Monats
einzuldsen sei: Sie soll 1. einen Umgang in ihrer Pfarrkirche halten, 2. eine
Wallfahrt nach Cazis machen, an der aus jeder Haushaltung mindestens
eine Person teilnehmen muss, 3. ein Jahr lang in der Pfarrkirche in Safien
tags und nachts Licht vor dem Allerheiligsten Altarsakrament brennen

! Gemeindearchiv Lostallo, Urkunde Nr. 6 vom 10. Januar 1434.
> Gemeindearchiv Lostallo, Urkunde Nr. 7. Vgl. dazu GERTRUD HOFER-WILD: Herrschaft
und Hoheitsrechte der Sax im Misox, Poschiavo 1949, S. 99ff,

19



lassen. Die S6hne der hingerichteten Eheleute klagten erneut vor dem
geistlichen Richter, weil die Gemeinde die ihr auferlegte Busse nicht er-
fiillt hatte. Der Richter beschloss jedoch am 12. September 1450, dass es
genug geschehen und die Gemeinde absolviert sei. Ungeachtet dieses Ur-
teils des geistlichen Gerichts und eines dhnlichen der Richter des Grauen
Bundes strengten die Sohne und Briider der Hingerichteten eine Revision
des Prozesses an. Die Gemeinde wandte sich daher an den Generalvikar
des Bischofs Ortlieb v. Brandis von Chur, der am 17. Dezember 1460 die
Absolution der Gemeinde bestitigte.'

Bei diesen drei Fillen spielte der Streit um das Vermogen der hinge-
richteten Personen eine wichtigere Rolle als der Zaubereiverdacht. Mog-
lich ist, dass diese Personen unter dem Vorwand der Zauberei und Hexerei
verfolgt wurden, um an ihr Vermdgen zu gelangen. Diese Prozesse unter-
scheiden sich grundsétzlich von denjenigen des 17. Jahrhunderts, weil die
Angeklagten oder deren Verwandten Einsprache erheben konnten oder
weil der Bischof im Falle von Thusis gegen die Thusner und Heinzenber-
ger vorgehen konnte. Gut 200 Jahre spater wire dies nicht mehr méglich
gewesen: 1. Die Geistlichkeit legte keinen Protest gegen die Durchfiihrung
von Hexenprozessen ein — im Gegenteil! 2. Jemand, der es gewagt hitte,
gegen ein Urteil Einsprache zu erheben, hitte selber damit rechnen miis-
sen, in einen Hexenprozess verwickelt zu werden. Ein Grund diirfte sein,
dass die Hexenlehre um 1434 respektive um 1448 in Graubiinden noch
kaum Anhidnger gefunden hatte. Die wichtigsten Werke iiber Ddmonologie
waren noch nicht geschrieben — der Hexenhammer z.B. wurde 1486 verof-
fentlicht. Ein bedeutendes Werk lag allerdings bereits vor, der «Formicari-
us» des Dominikaners Johannes Nider. Er verfasste sein Werk zwischen
1435 und 1437, zur Zeit des Baslers Konzils (1431-1449). Der Autor ver-
suchte als einer der ersten zu beweisen, dass die Frau mehr als der Mann
den Verfiithrungskiinsten des Teufels ausgesetzt sei. Am Konzil von Basel
wurden auch Nachrichten und Meinungen {iber die Inquisition und Zaube-
rei ausgetauscht; es ist moglich, dass die Hexenprozesse von 1434 in Thu-
sis von solchen Gespréichen beeintlusst wurden.

Bemerkenswert an diesen dre1 Fillen aus dem 15. Jahrhundert ist, dass
Zaubereil und Hexerei bereits thematisiert werden. Erst gegen Ende des 16.

' LoreNZ Joos: Die Kirchlein des Safientals, in: BM 1936, S. 10f. aufgrund von
Urkundenregesten von Johann Ulrich von Salis-Seewis (+1817) im StAGR B 1790; die
Originalurkunden im Gemeindearchiv Safien sind nicht mehr vorhanden.

20



Jahrhunderts beginnen systematische Hexenverfolgungen, die in den Drei
Biinden nach den Biindner Wirren und dem Dreissigjdhrigen Krieg (1618-
1648) ihren Hohepunkt erreichen.

Gleich wie im 15. sind auch in der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts in
den Drei Biinden nur vereinzelte Fille bekannt. Aus den Generalrech-
nungsbiichern des Churer Offizialats geht hervor, dass der Propst des Kol-
legiatsstifts San Vittore, Johannes de Salvagno, als Kommissar zur «Aus-
merzung der hiretischen Laster» im Misox verpflichtet wurde, zum St.
Gallusfest (16. Oktober) 1520 30 Rheinische Gulden aus den Giitern der
verbrannten oder anders verurteilten Hiretiker als Anteil fiir den Bischof
zu zahlen und ihre Giiter in Bargeld umzuwandeln.' In diesem Zusammen-
hang erhielten drei Jahre spéter fiinf der Hexerei angeklagte Frauen aus
Verdabbio die Absolution dafiir, dass sie aus Angst vor der Folter, die
nicht angewendet wurde, in ihren Prozessen gestanden hatten, dass sie
Hexen seien. Auf dem Hexentanz hétten sie andere gesehen, die dort Ha-
retisches begangen hitten, diese auch ungerechterweise angeklagt, damit
diese gefangengesetzt und unschuldig bestraft wiirden, obwohl sie keine
Hexen waren, niemals beim Hexentanz dabei waren und sie dort niemand
gesehen hat. Nachdem diese fiinf Frauen das getane Unrecht bedauert und
das Gestdndnis widerrufen hatten, wurden sie freigesprochen, mussten
aber dem bischoflichen Fiskal, dem Verwalter der geistlichen Gelder, je
fiinf Rheinische Gulden zahlen.” Auch dieser Fall unterscheidet sich von

' Bischofliches Archiv Chur, Debitorium generale, Bd. 1, S. 1117: «Roveredo et Mi-
sochum. Dominus Johannes de Salvagnio prepositus ecclesie collegiate sanctorum Johan-
nis et Victoris vallis Misoltzine commissarius extirpacionis heretice pravitatis tenetur ad
festum sancti Galli de anno etc. XX° (=1520) triginta florenos Renenses ex bonis chereti-
corum per generalem inquisicionem combustorum aut alias condemnatorum pro rata Re-
verendissimi concernenti uti commissarius exolvere et bona chereticorum huiusmodi ad
paratam pecuniam transmutare iuxta mentem domini gratiosi etc. propriam litteratoriam
exhibitionem dicti prepositi. Actum prima januarii anno XX° . Dedit 30 florenos Renenses
minus 20 cr. 14.»

© Bischofliches Archiv Chur, Debitorium generale, Bd. 1, S. 1121: «Roveredum. Elisabeth
uxor Tognini murarii in Verdabio, Barbara uxor quondam Donati Machoni, Margaretha,
uxor Taschii, Maxina de Valdorto et Dominica uxor Ufelii quondam Remelete, omnes
habitantes in territorio et sub cura animarum domini presbiteri Johannis de Sacco, curati
in Verdabio vallis Misoltzine, tenetur quelibet prescriptarum quinque mulierum quinque
fl. R. ad sigillum pro absolucione super eo quod anno (15)20 tempore inquisicionis hereti-
corum ipsius vallis suspecte et accusate de heresi strigoniatus inquisite metu forsan tor-
mentorum minime tamen illatorum nec tormentis afflicte confesse fuerunt (ut in earum
processibus) se esse strigas et in ludo peroloti plures vidisse hereticalia inibi comississe,

21



einem «typischen» Hexenprozess des 17. Jahrhunderts, wo eine Frau, die
bekannte, am Hexentanz teilgenommen zu haben, zum Tode verurteilt
wurde! Die Entscheidung, Gnade walten zu lassen, wenn ein Angeklagter
seine Schuld eingestand, erinnert an die fritheren Ketzerprozesse.

Aus dem Jahre 1537 ist ein Gestédndnis tiberliefert, worin eine Ursula
Stecher von Jenins im Gefingnis in Maienfeld bekannte, ihren zweiten
Mann vergiftet, verschiedene Diebstidhle begangen sowie Zauberei getrie-
ben zu haben.'

Am 1. Februar 1540 befasste sich der Bundstag der Drei Biinde in Chur
unter anderem mit der Frage der Verbrennung von Hexen im Veltlin. Da-
selbst wurden bereits in den 1480er Jahren und dann wieder 1505 Inquisi-
tions- und Hexenprozesse durchgefiihrt.”

An der Versammlung der Héupter der Drei Biinde vom 11. Januar 1541
in Chur bildete die Hexerei erneut ein Gesprichsthema. Es wurde be-
schlossen, gegen Hexenwerk vorzugehen, dies jedoch mit der Einschrin-
kung, Gnade walten zu lassen, wenn die Verddchtigten ihr Unrecht einsa-
hen und Busse leisteten:

Zum sechsten der haxen und unhuldinen halb, dieselbig uncristenlich ordnung
abzestellen, ist beraten und beschlossen, wo man dieselbigen befindt, die sol
man straffen und verbrennen, welche nit abston wellendt. Und welche aber
abstindent und sich gegen Got bekeren weltendt und jrem bichtvatter bichten,
die selbigen sol man liberiren on alle costung; doch in all wegen unsren herrn

eas quoque accusasse innocenter quatenus caperentur et innocenter punirentur licet eedem

strige non fuerint in ludo peroloti numquam extiterint neminem(?) inibi viderint mentien-

tes plures suspectas reddentes ad suplicia trahi fecerint. Sic comissa perperam et confes-
sionem revocantes petiverunt se ordinarie absolvi ab excessibus et erroribus procurante
domino presbitero Johanne de Sacco prefato terminumque solucionis ad festum sancti

Martini anno (15)23 salva gratia impetranda(?) obtinuerunt. Actum per nuncium(?) eius-

dem curati die 25 julii anno etc. (15)23. Debent 25 f. R. Joannes Petrii de Piperolis ex

Roveredo in nudinis Pauli conversionis anno (15)24 et solvit totum.»

Staatsarchiv Graubiinden, Bd. V/2. Landesakten der Drei Biinde, hrsg. und bearb. von

RUDOLF JENNY, Chur 1974, S. §89.

? Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III Biinde (Graubiinden) 1464-
1803, hrsg. von FRITZ JECKLIN, 1. Teil: Regesten, Basel 1907, Nr. 564. Zu den Hexen-
prozessen im Veltin GAUDENZIO OLGIATI: Lo sterminio delle streghe nella Valle
Poschiavo, Poschiavo 1955, S. 10 und LUIGI DI BERNARDI: Storie di streghe in Valtellina,
Valchiavenna, Val Poschiavo, Sondrio 1996.

22



den Dryen Piinthen vorbehalten, soliches zi mindren oder zi meren, alwegen
nach unsrer herren erkantnuf, als ain jeder bot witter waist darvon zii sagen.»'

Gegen Ende des 16. Jahrhunderts wird die systematische Verfolgung
von Hexen und Zauberern aus den Quellen deutlicher ersichtlich. Wahrend
der Gegenreformation unter dem Kardinal und Erzbischof von Mailand
Carlo Borromeo kamen in den 80er Jahren des 16. Jahrhunderts «Hexen»
und «Hexenmeister» im Misox und im Calancatal ums Leben.” Borromeo
befand sich 1580 in Disentis, und zehn Jahre spiter, 1590, wurden dort 14
Frauen als Hexen® hingerichtet. Es ist nicht auszuschliessen, dass der Kar-
dinal einen Einfluss auf die ersten Hexenverfolgungen in der Gerichtsge-
meinde Disentis austibte (vgl. tiber seine Rolle im Misox und im Calanca-
tal in Kapitel 3.1.).

Im Zusammenhang mit der Verfolgung im oberen Veltlin verfligte der
Bundstag 1597, dass Hexen nach kaiserlichem Recht bestraft werden.
Uberdies haben die Schulmeister das Volk beten zu lehren, und «bdse»
Leute, d.h. solche, die der Hexerei verddchtigt wurden, miissen ein Zei-
chen am Kleid tragen.’

Gemadss der Chronik des Schulmeisters und Malers Hans Ardiiser
(1557-1614) kam es 1598 im Rheinwald zur Hinrichtung von zwei alten
Frauen auf dem Scheiterhaufen. Diese wurden beschuldigt, Hexenwerk
betrieben zu haben. Aus dem gleichen Grund wurden ein 90jdhriger Mann
und «ein jungs meitli» enthauptet.’

Dieselbe Chronik berichtet von einem Vortall in Thusis im Jahre 1601:

«By uns in Piindten alhier zuo Tusis hat ein junger man von Caz(is) 2
wybsbilder daselbst, muoter und tochter, fiir unholden dargében. Die tochter,
Anna Fluri, hat sich mit grosser marter des folterseils excusiert; ir muoter

! Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III Biinde (Graubiinden) 1464-
1803, hrsg. von FRrRITZ JECKLIN, 2. Teil: Texte, Basel 1909, Nr. 215.

WERNER KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753. Nach den Arbeiten von
Bundesrichter Gaudenzio Olgiati, in: Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht, Bd. 104,
1985, S. 310.

HaNS ARDUSER's Rédtische Chronik (1572-1614), hrsg. von J. BoTT, Chur 1877, S. 114:
«Zuo Disentis wurden 14 wyber von hixenwérchs wigen verbrent.»

StAGR, AB 1V 4/4, Dekrete Veltlin. FERDINAND SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in
Graubiinden, in: BM 1936, S. 322f,, Text unten im Anhang S. 175f. Nr. 2.

HANS ARDUSER's Ritische Chronik, S. 145: «Im Rynwalt in Piindten sind 2 alte wyber
ouch von hexen werchs wégen libendig verbrennt sampt ein man by 90 jahren alt und gar
ein jungs meittli, sind gemelter ursach halben enthoptet worden.»

2

()

23



aber, Barbla, by 60 jahren alt, ward frytag, den 17 juli, irer vergicht nach
verurttlett, lebendig zuo verbrennen, doch durch der geistlichen fiirbitt, 7
predicantten, 3 mésspriesteren, ist si mit enthoptung iustificiert und nach
dem verbrent worden. Sy hat sich dultig, demiiettig und cristlich erzeiget, bis
an ir end, sich gott bevelchende und mit guottem vertruwen zuo gott gestor-
ben. Man hat wyter process gehebt zu 2 wybren, so ouch mit sondrer marter
examiniert wurdent. Die ein, gar alt, war dultig, die andere hat lut geweinet,
sind aber beitsammen unschuldig erfunden.»’

Eine andere Chronik, ndmlich jene des reformierten Pfarrers Bartholo-
maus Anhorn d. A. von Flidsch (1566-1640) berichtet, dass ein Georg
Schaderer aus dem Montafon im Oktober 1604 in Maienfeld ins Gefdngnis
gesteckt und verhort worden sei wegen Sodomie, Zauberei und Diebstahl.
Auch er wurde enthauptet und anschliessend verbrannt:

«Er hatt sich gar christenlich zum abscheid geriist mitt erkantnus und retiwen
iber seine stind, mit ernstlichem gebitt zu gott, mit einem waren glouben
und vertruwen an sein barmhertzigkeit.»2

Nach der gleichen Quelle starb 1612 sogar ein «capuciner moénch zu
Under Calva im Engadin», weil er ungebiihrliche Worte gegen die Planta
geschrieben und «sigel gebrucht, gestolen, zouberey getriben» hatte. Der
Kapuziner soll mit dem Schwert hingerichtet worden sein.’

Weiter ist aus der Chronik von Hans Ardiiser zu erfahren, dass 1613 im
Misox und Calanca etwa 30 Frauen und etliche Ménner, die der Hexerei
bezichtigt wurden, lebendig verbrannt wurden.*

In der ersten Hélfte des 17. Jahrhunderts wurden die Drei Biinde von
Religionsunruhen und Krieg, den Biindner Wirren (1618-1639), erschiit-
tert. Die Bevolkerung litt schwer an Hungersnot, Krankheiten und Pestepi-
demien. Um 1630 begann die Hexenverfolgung im Puschlav. Dort standen
zwischen 1630 und 1633 53 Personen wegen Hexerei vor dem Richter.’
Um diese Zeit sollen auch die Behorden des Bergells gegen Hexen vorge-
gangen sein. Geméss Georg Pool wurde die erste Frau im Bergell jedoch

' ARDUSER, ebenda S. 174.

2 BARTHOLOMAUS ANHORN's Chronik der Stadt Maienfeld, 3. Bd., S. 338.

3 ANHORN, ebenda S. 421.

* HANS ARDUSER's Ritische Chronik, S. 252: «In Masax und Calanca sind ob 30 wyber und
etlich man von hdxery ldbendig verbrennt worden.» Fiir das 17. Jh. vgl. [EMILIO MOTTA],
Streghe in Mesolcina, in: Bollettino storico della Svizzera italiana 27 (1905), S. 136-140.

> KUNDERT, ebenda S. 315.

24



erst 1647 der Hexerei verdichtigt.' Wihrend den Biindner Wirren kam es
in den iibrigen Gebieten der Drei Biinde nur vereinzelt zu Hexenprozessen.

1.2.2. Der Hohepunkt der Verfolgung

Um die Mitte des 17. Jahrhunderts wurde nahezu das gesamte Gebiet der
Drei Biinde vom Hexenwahn erfasst.” In den meisten Gerichtsgemeinden
befasste sich die Obrigkeit mit den «Agenten des Teufels». Auch in der
Surselva wurden die ersten Hexenprozesse eingeleitet. Die Aktionen be-
gannen in Vals. Bis zum Jahre 1652 wurden dort mehrere Personen wegen
Hexerei gefangengenommen und 23 hingerichtet.” Bereits in jenem Jahr
forderte der Hexenwahn auch in den anderen Gerichtsgemeinden der Sur-
selva zahlreiche Opfer: In Waltensburg mussten zehn Menschen wegen
Hexerei sterben, in Ilanz und Obersaxen wurden je zwei Frauen hinge-
richtet. In den fiinfziger Jahren wiitete der Hexenwahn vor allem im Zehn-
gerichtenbund: 1652 im Hochgericht Klosters®, 1654 im Hochgericht
Schiers-Seewis im Vorderprittigau, 1655 in der Gerichtsgemeinde Castels
und 1656/57 im Schanfigg. Im Jahre 1655 wurden allein in den Gemein-
den Schiers und Seewis 34 sowie in Castels 24 Personen hingerichtet.

FERDINAND SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubiinden, S. 323, behauptet, dass
Hexenverfolgungen im Bergell bereits um 1630 stattgefunden hédtten. Anderer Ansicht ist
GEORG PooL: Das Siindenregister einer Bergeller Hexe. Ein Beitrag zur Geschichte der
Hexenverfolgung im Bergell, in: BM 1991, S. 311-320. Nach Pool dauerten die Hexen-
prozesse im Bergell von 1654-1680. Mindestens 46 Prozesse fanden statt. Eine Frau starb
auf dem Scheiterhaufen, und 32 Personen wurden durch das Schwert hingerichtet.

Die hier aufgefiihrten Daten sollen Zeiten grosserer Verfolgungen (die bisweilen Massen-
charakter annahmen) in Erinnerung rufen. So fiel z.B. der Hohepunkt der Hexen- und
Hexerverfolgung im Puschlav in die 1670er Jahre, aber es wurden auch Personen zwi-
schen 1647 und 1664, 1681 und 1700, 1705 und 1709 und 1752/53 wegen Hexerei be-
straft, KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 3151,

3 Bis zum 3. April 1652 fanden 23 Hexen und Hexer in Vals den Tod («(...)so bil} dato umb
23 hingerichte personen ob R (Gulden) 600 belauft habent (...)»), wie dem Bericht betref-
fend Zahlung des Scharfrichters (Kreisarchiv Lugnez, Vella, I B, Hexenprozesse) ent-
nommen werden kann.

Im hinteren Prittigau kam es zwischen 1652 und 1702 immer wieder zu Hexenverfolgun-
gen. SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubtinden, S. 189.

25



Nach einer Schétzung sollen im Préttigau bis 1660 iiber hundert Menschen
zum Tode verurteilt und hingerichtet worden sein.'

Aus der Gerichtsgemeinde Stalla-Avers sind 1653/54 zwei Prozesse ge-
gen fiinf Frauen aus Marmorera und Bivio iiberliefert.”

Auch vor Kindern machte der Hexenwahn nicht Halt. 1654 wurden in
Vals 15 Kinder der Hexerei beschuldigt und der Inquisition in Mailand
ibergeben (ndhere Angaben dazu siehe Kap. 2.2.).

Ein Jahr spéter beschéftigte sich der Bundstag erneut mit Hexerei. In ei-
ner Kriminalverordnung wurden Richtlinien erlassen, wie die Obrigkeit
gegen Hexen vorzugehen habe (Kap.1.3.2.).

Von 1663 bis 1669 fanden einige Hexenprozesse im Miinstertal statt.
Wieviele Personen der Hexerei verdéchtigt wurden, lisst sich nicht sagen.’

In den 70er Jahren des 17. Jahrhunderts kam es vor allem im Puschlav
und in Disentis zu grossen Hexenverfolgungen. Von 1672-1676 standen
124 Personen — meistens Frauen und Méddchen — im Puschlav vor Gericht.
Dies entsprach 4 -5 % der Bevolkerung.* Die Gerichtsgemeinde Disentis
ging im Jahre 1675 gegen 38 Hexen und Hexenmeister vor, von denen
mindestens 31 den Tod fanden.’

Zu diesem Abschnitt siehe SPRECHER/JENNY: Kulturgeschichte der Drei Biinde im 18.
Jahrhundert, S. 320-327 und 622-626; SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenver-
folgungen in Graubiinden, S. 73-252. Behandelt werden der Heinzenberg, das Prittigau
und das Schanfigg sowie die Gruob, deren Hexenprozesse aber nur aufgrund einer Ab-
schrift aus dem Jahre 1828 untersucht wurden; FERDINAND SPRECHER: Der letzte Hexen-
prozess in Graubiinden, S. 323f.

Vgl. MoRriTZz VOGELL: Die Bivianer Hexenprozessprotokolle von 1653/54 (Seminararbeit
bei Hans Stricker, Universitit Ziirich, WS 1984/85; Exemplar in der Handbibliothek des
StAGR). Die Akten sind teilweise publiziert in: Rdtoromanische Chrestomathie, hrsg.
von CASPAR DECURTINS, Bd. X, S. 1-18; Originalakten im StAGR D V/5, Nr. 4 g.

DIETER KATTENBUSCH: Anno 1663. Ady 5 nouember (...).Protokoll eines Hexen-
prozesses im Miinstertal, in: Annalas da la Societad Retorumantscha 107 (1994), S. 340-
356. Uber das Ausmass der Hexenverfolgung im Unterengadin wissen wir nicht
Bescheid. Die einzige Frau, die in dieser Region als Hexe hingerichtet wurde, war Anna
Tona von Tschlin, siehe: JON MATHIEU: Bauern und Béren. Eine Geschichte des Unteren-
gadins von 1650 bis 1800, Chur 1987, S. 291f. Mathieu meint allerdings, dass sie nicht
die erste und einzige «Hexe» sei, die gefangengenommen wurde; aber weitere Hexenpro-
zessakten sind nicht tiberliefert.

60 von diesen 124 Personen wurden mit dem Tode bestraft, SPRECHER/JENNY: Kulturge-
schichte der Drei Blinde im 18. Jahrhundert, S. 328. - KUNDERT: Die Hexenprozesse im
Puschlav 1631-1753, S. 316, kommt fiir die Jahre 1671 bis 1678 auf eine Zahl von 53
Hingerichteten bei 191 Angeklagten.

7 StAGR AB 1V/6, Bd. 40, Kopialbuch von Breil/Brigels, S. 359.

2

26



Gegen Ende des 17. Jahrhunderts sollte es in den Drei Biinden wieder
zu mehreren Hexenprozessen kommen, so 1695 und 1696 am Heinzenberg
und im Bergell, 1696 und 1697/98 in Safien, 1698-1703 im Ober-
halbstein', 1690-1720 im Prittigau, 1699 in der Gerichtsgemeinde Lang-
wies und im Lugnez, 1699 und 1700 in der Gruob.?

1.2.3. Die letzten Prozesse im 18. Jahrhundert

Die Hexenverfolgung in Graubiinden setzte sich bis weit ins 18. Jahrhun-
dert hinein fort. Im Jahre 1702 kam es zu einer Massenhinrichtung von
Hexen und Hexenmeistern in Klosters.”

1714 wurde das 16-jdhrige Méadchen Cilly Caminada in Sarn (Gerichts-
gemeinde Heinzenberg) als Hexe angeklagt, gefoltert und enthauptet. Un-
gefdhr eine Woche spiter hielt Pfarrer Andreas Gillardon in Thusis eine
«Hexenpredigt», in der er die Leute aufforderte, wachsam zu sein, Hexen
und Hexer aufzuspiiren und zu bestrafen.® 1716 erschien die Malefizord-
nung der Drei Biinde, welche die Gerichtsgemeinden ermahnte, ihre Ge-
richte mit unbescholtenen Leuten zu besetzen, die Verbrechen zu untersu-
chen und gerechte Urteile zu sprechen. In den Prozessen sollten ehrliche
und gut beleumundete Personen als Zeugen auftreten. Die Suggestivfragen
an eine Hexe oder einen Hexenmeister blieben jedoch die gleichen wie
frither.”

Im Jahre 1718 wurden zwei Hexen in Waltensburg vor den Richter ge-
fithrt. 1732 beschuldigten einige Zeugen eine Frau von Sevgein der Zaube-
rei und Hexerei.

Die Gerichtsprotokolle des Oberhalbsteins enthalten wenig Notizen zu Hexenprozessen,
deren Mehrzahl in die Jahre 1698-1703 fiel. Zu dieser Zeit waren die meisten Angeklag-
ten geflohen und wurden in Abwesenheit (in contumaciam) verbannt. Vgl. MENA GRISCH,
Treis fragmaints da protocol digl criminal da Surses, in: Annalas 56 (1942), S.188-214.

“ SPRECHER/JENNY, ebenda S. 328ff. - SCHMID/SPRECHER: Zur Geschichte der Hexenver-
folgungen in Graubiinden, S. 73-252.- SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubiin-
den, S. 324.

SPRECHER, ebenda.

BERGER: Aus Biindens Vergangenheit, S. 15-38. - «Predig. Gehalten zu Thusis/ den 4.
Junii/ Anno 1714 (...)». Chur 1714 (Gedruckt bey Andreas Pfeffer).

Kurtze denen allgemeinen Rechten und Landsbrauchen gemiss aus Hoch-Oberkeitlichem
Special-Befelch eingerichtete Malefiz-Ordnung, Chur 1716. Nidhere Angaben zu dieser
Kriminalverordnung Kap. 1.3.2.

&3



Im Puschlav machte ein fiinfzehnjdhriges Méadchen im Januar 1753 die
Aussage, dass sie von der sechzigjdhrigen Maria Cozza in die Hexenkiinste
eingeweiht worden sei.' Am 29. Mirz wurde Maria hingerichtet. Einen
Monat spéter liess die Obrigkeit eine Witwe, die 67 Jahre alt war, verhaf-
ten. Die Richter einigten sich, dass die alte Frau nicht vollstdndig gefoltert
werden konne, und verwiesen sie des Landes.”

1779 wurde Maria Ursula Padrutt von Tinizong gefangengenommen
und gefoltert. Da sie aber auf ihrer Unschuld beharrte, musste sie Tinizong
verlassen und nach Chiavenna ziehen. Einige Dorfbewohner, die Maria
feindlich gesinnt waren, veranlassten die Hexe zu diesem Schritt.’

Zusammenfassend kann man sagen, dass jedes Tal der Drei Biinde vom
Hexenwahn erfasst wurde. In den meisten Gerichtsgemeinden wurden
Hexenprozesse durchgefiihrt. Gegen Hexerei ging die Obrigkeit mit aller

Hdirte vor — abgesehen von wenigen Ausnahmen wie in Davos oder in
Chur.”

Fast sdmtliche Theologen des Mittelalters und der Neuzeit waren dem
Diamonenglauben verfallen, auch in Graubilinden. Zwei Beispiele mdgen
dies zeigen. Zum einen der Pfarrer Bartholomius Anhorn der Jingere
(1616-1700) von Fldsch. Sein Buch «Magiologia. Christliche Warnung fiir
(=vor) dem Aberglauben und Zauberey» wurde 1674 in Basel gedruckt.
Darin verdammt Anhorn u.a. das Tanzen an sich und kommt dann auf den
Hexentanz zu sprechen:

' Entscheidend an diesem Prozess war, dass das Méadchen im Streit ihren Dienst bei Maria
Cozza aufgab und dass auch dessen Eltern mit der alten Frau wegen eines Grundstiickes
stritten, KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631 - 1753, S. 332.

2 KUNDERT, ebenda S. 330-333. - SPRECHER: Der letzte Hexenprozess in Graubiinden,
S. 324 spricht vom letzten «Hexenfeuer» im Puschlav im Jahre 1760.

3 SPRECHER, ebenda S. 325-331.

* Die Hexenprozesse in Davos wurden nicht zu Ende gefiihrt, A. LAELY: Das Hexenwesen
in Alt-Davos, in: Davoser Revue 1942, S. 188-195. Gemiiss MATHIS BERGER, Der neu-
entdeckte Churer Hexenprozess vom Jahre 1652, Schriftenreihe der Neuen Biindner Zei-
tung 1971, wurden in Davos vier Frauen vor Gericht zitiert, nachdem sie von Hexen in
Klosters denunziert worden waren. Das Gericht konnte diesen Frauen Diebstahl, Verge-
hen gegen die Sittenmandate, Verleumdung und Unzucht nachweisen, aber nicht Hexen-
werk, und musste sie freilassen. In Chur wurden die drei Frauen Maurer (Mutter und zwei
To6chter) 1652 vor Gericht gestellt. Sie widerstanden der Folter und kamen frei.

28



«Auf den schindtlichen Tanz folgen bey den Teufflischen Hexenversammlun-
gen die schéndtlichen Vermischungen der Teufflen mit ihren Bréduten auf das
aller abschewlichest und unflitigest.»’

Auf dhnliche Art und Weise verurteilte ein anderer Pfarrer, Nicolin
Sererhard (1689-1756), Hexen und Hexenwerk. Er verdffentlichte 1742
seine «Einfalte Delineation», eine Landesbeschreibung der Drei Biinde.
Gemiss der Meinung des Historikers Friedrich Pieth steckte Nicolin
Sererhard «noch véllig im Aberglauben des 17. Jahrhunderts».” In der
«Einfalten Delineation» ist die Angst vor Ddmonen der Nacht, der Gebir-
ge, der Bergseen und Berghohlen, insbesondere die Furcht vor Schaden-
zauber spiirbar:

«(...)wollte Gott, (...) es wiren keine Hexen (...). Da man jdhrlich bald von ei-
nem bald von andern Orten her von seltsammen zauberischen, unheilbaren
Vergiftungen, Beschiddigungen und Lahmungen an Menschen und Viech, die
von den so genannten Hexen herriihren sollen, etwas horen muss, und wie ge-
fahrlich zu Verfiihrung junger Leuthen, was fiir ein anstekende Pest diese Teu-
fels Brut seye, belehren auch manche traurige Exempel. In Wahrheit, christli-
che Oberkeiten wiirden sehr wohl thun, wann sie ihr angegiirtetes Schwerdt
schiarfer wieder solche perniciose gefdhrliche Leuth schneiden liessen, als ge-
schiehet, es wurde zum Abbruch des Reichs des Satans und Befoérderung der
Ehren Gottes gereichen.»3

' BARTHOLOMAUS ANHORN: Magiologia. Christliche Warnung fiir dem Aberglauben und
Zauberey, Basel 1674, S. 650f.

? PIETH: Biindnergeschichte, S. 291.

3 NICOLIN SERERHARD: Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Biinden, neu
bearbeitet von OSKAR VASELLA, hrsg. von WALTER KERN, Chur 1944, S. 170.

29



1.3. Kriminalgerichte und Kriminalverordnungen

1.3.1 Die Organisation der Gerichtsgemeinden'

Wihrend des H6hepunktes der Hexenverfolgungen im 17. Jahrhundert war
Graubiinden, d.h. die Drei Biinde (Oberer oder Grauer Bund, Gotteshaus-
bund und Zehngerichtenbund) rechtlich-politisch unterteilt in Hochge-
richte und Gerichtsgemeinden. Seit den Ilanzer Artikeln (1524/1526) war
die Souverinitdt der Gerichtsgemeinden im Bundesbrief verankert. Der
Graue Bund bestand aus acht Hochgerichten mit 21 Gerichtsgemeinden,
der Gotteshausbund aus elf Hochgerichten mit 17 Gerichtsgemeinden und
der Zehngerichtenbund aus sieben Hochgerichten mit zehn bzw. 14 Ge-
richtsgemeinden.

Die Surselva bildete einen Teil des Grauen Bundes. Zur Surselva ge-
horten neben den damaligen vier Hochgerichten Disentis, Lugnez, Gruob
und Waltensburg auch die Gerichtsgemeinden Hohentrins, Flims und
Safien. Die beigefiigte Tabelle” soll verdeutlichen, mit welchen 12 Ge-
richtsgemeinden wir es im einzelnen zu tun haben.

Die Gerichtsgemeinden werden der Reihe nach behandelt, wie sie auf
folgender Tabelle dargestellt sind:

Hochgericht Gerichtsgemeinde Nachbarschaften

Disentis Disentis Breil, Disentis, Medel,
Sumvitg, Trun, Tujetsch

Lugnez Lugnez Camuns,Cumbel, Degen,

Duvin, Lumbrein,
Morissen, Peiden,
St.Martin, Surcasti,
Surcuolm, Tersnaus,
Uors, Vignogn, Vella,
Vrin

Vals Vals

' Fiir die nachfolgenden Ausfiihrungen vgl. JOSEPH DEsAX: Organisation der Kriminal-
gerichte im Gebiete des Grauen Bundes, Chur 1920; ROBERT SCHWARZ: Die
Gerichtsorganisation des Kantons Graubiinden von 1803 bis zur Gegenwart, Chur 1947,
ANTON BAUMGARTNER: Die Geltung der peinlichen Gerichtsordnung Kaiser Karls V. in
Gemeinen III Biinden, Bern 1929.

? Nach PIETH: Biindnergeschichte, S. 114.

30



Hochgericht Gerichisgemeinde Nachbarschaften
Gruob Gruob Castrisch, Falera, Flond,
Ilanz, Ladir, Luven, Riein,
Ruschein, Schnaus,
Strada, Valendas, Versam,
Schluein Schluein
Tenna Tenna
Waltensburg Waltensburg Andiast, Pigniu, Rueun,
Schlans, Siat,
Waltensburg
Laax Sevgein, Laax
Obersaxen Obersaxen
Rhézins' Hohentrins Tamins (mit Reichenau),
Trin
Flims Flims (mit Fidaz)
Thusis’ Safien Safien

Die Hochgerichte waren an sich keine Gerichte (ausser wenn ein Hoch-
gericht rdumlich mit einer Gerichtsgemeinde zusammentfiel, z.B. Disentis),
sondern Verwaltungseinheiten, die fiir politische und militdrische Ent-
scheide zustdndig waren. Die Gesetzgebung lag fast ausschliesslich in den
Hénden der Gerichtsgemeinden.3 Nur in Zivilfillen konnte die héhere In-
stanz ein Wort mitreden, d.h. im Grauen Bund war es moglich, bei einem
Zivilprozess an ein Appellationsgericht zu gelangen, das tiber die Gerichte
der Gerichtsgemeinden hinweg entscheiden konnte.

Im folgenden Teil beschrinken wir uns auf die hohe Gerichtsbarkeit,
das Blut- oder Kriminalgericht. Die Hexenprozesse, die unter die Gewalt
der hohen Gerichtsbarkeit fielen, wurden auch Malefizgerichte genannt.
Jede Gerichtsgemeinde konnte Strafprozesse durchfiihren.

An den Landsgemeinden, die jedes Jahr stattfanden, wurden die Richter
gewidhlt. Fiir jede Gerichtsgemeinde der Surselva wurden zwischen 12 und
18 Richter bestimmt. Diese waren sowohl bei Kriminal- wie bei Zivilfillen
anwesend. Ein Ammann leitete das Kriminalgericht und verkiindete das

! Zum Hochgericht Rhiziins gehorte auch die Gerichtsgemeinde Rhiziins, die aber nicht
zum Gebiet der Surselva gehort.

 Zum Hochgericht Thusis gehdrten auch die Gerichtsgemeinden Thusis, Heinzenberg und
Tschappina.

* Wir beriicksichtigen fiir diese Arbeit nur die Gerichtsgemeinden, in denen Hexenprozesse
stattfanden; in Schluein, Tenna und Flims fanden keine Prozesse statt.

31



Urteil. Der Ammann hatte kein Stimmrecht, er durfte jedoch Vorschlige
und Antrdge vorbringen. Bei den Kriminalfdllen nahm jeweils noch der
«Zusatz», d.h. eine bestimmte Anzahl Richter aus den benachbarten Ge-
richtsgemeinden, an den Prozessen teil.' Die Mitglieder dieses Zusatzes
hatten eine beratende Funktion, weshalb sie auch «Berater» genannt wur-
den, wihrend die Richter das Urteil sprechen mussten. An wichtigen Ge-
richten durften auch die Maénner, die polizeiliche Aufgaben zu erfiillen
hatten, nicht fehlen: der Weibel und der Sickelmeister sowie die Wachter
(Gaumer). Der Weibel nahm die verdédchtigten Personen gefangen. Der
Séckelmeister trat als offentlicher Anklager auf, d.h. er klagte die Personen
im Namen der Gemeinde an. Der Prozess gegen John Valentin John Marti
von Vrin von 1699 beginnt mit den Worten:

«Hat allso der bemelter herr seckelmeister in namen der gmeindt ein process
formierth und dartiber ein klag fieren lassen durch sein mit recht erlaubten
flirsprecher herr landtamen Johan Schmith hin wider John Valentin John
Marty von Wrin (...).»2

Der Sickelmeister war einer der angesehensten Beamten und wurde —
wie das iibrige Gerichtspersonal — vom Volk gewéhlt. Der Wichter be-
wachte sowohl die Richter vor moglichen Angriffen als auch die Gefange-
nen. Bei den Kriminalgerichten mussten alle Beteiligten anwesend sein.
Diese Gerichte wurden in der Regel im Frithling oder Herbst abgehalten —
wie es dem Brauch und der Gewohnheit entsprach. Sie fanden in geschlos-
senen Lokalitdten statt. Nachdem der Sidckelmeister die Anklage verlesen
hatte, konnte die betreffende Person zu den Anklagepunkten Stellung
nehmen. Die Aufgaben der Verteidigung iibernahmen in der Regel ein
Landammann, ein Ammann, ein Sickelmeister oder mehrere Beamte zu-
sammen. Bei dem obenerwidhnten Gion Valentin Gion Marti waren es ein
Landammann und ein Sickelmeister:

«Da stuonden in dal recht herr landtamen Morezi Arpagauf} all3 beystandt
sambt herrn seckelmeister Christoffell Casanova als vogt des vorbedachten
beklagten, so wollen auch die persohn selbst, und gabent antworth durch ihr
mit recht erlaubten flirsprecher herr landtamen Marty von Mundth, es be-

' Die Richter wurden meistens aus den benachbarten Gerichtsgemeinden angefordert, die
frither der gleichen Feudalherrschaft angehort hatten, die Gebiete der Gerichtsgemeinden
Gruob, Flims und Laax beispielsweise gehdrten zur Herrschaft von Sax; Laax und
Schluein unterstanden den Grafen von Werdenberg-Sargans.

? Lugnez 1699, John Valentin John Marti von Vrin. Vgl. Anhang Nr. 18 S. 242,

32



frembde ihnen sehr, der gefierte klag auff ein so einfeltige, weiche und un-
verstindige persohn.»'

Den Verteidigern kam jedoch nur eine formelle Funktion zu; geméiss
den Akten konnten sie die Richter nicht zugunsten der Angeklagten um-
stimmen. Wihrend der Hexenverfolgungen galt der Grundsatz «im Zweifel
fiir den Angeklagten» nicht. Jede verddchtigte Person, die vor Gericht er-
scheinen musste, wurde mit dem Tod bestraft, ausser wenn sie der Folter
widerstehen konnte. Gegen die Angeklagten traten die Zeugen, die «Kund-
schaften», auf. Bei den Hexenprozessen waren auch Kinder als Zeugen
zugelassen. Weil die Hexen und Hexenmeister die Vorwiirfe und Ver-
dichtigungen abstritten, wurden sie gefoltert. Die Folter wurde vor allem
in der Nacht durchgefiihrt. Nach dem Bekenntnis verlas der Gerichts-
schreiber das Urteil. Die Hexen und Hexenmeister wurden in den Drei
Biinden — abgesehen von wenigen Ausnahmen — durch das Schwert hinge-
richtet. Dieses Werk vollbrachte der Scharfrichter, der von der Stadt Chur
bestellt wurde.

Nun wollen wir auf die Organisation der Kriminalgerichte in den einzelnen
Gerichtsgemeinden eingehen und beginnen mit der Gerichtsgemeinde
Disentis.

1495 bestitigte Kaiser Maximilian dem Abt von Disentis den Blutbann,
also die gerichtliche Gewalt des Abtes liber Leben und Tod seiner
Gotteshausleute. Diese libertrug er spdter dem Landammann, dem
«mistral». An der Landsgemeinde kniete der mistral vor dem Abt nieder.
Dieser iiberreichte ihm das Schwert als Symbol seiner Gewalt {iber Leben
und Tod und den Herrscherstab. Bis 1472 bestimmte der Abt des Klosters
Disentis den Landammann. Dann wurde dieses Gesetz geéndert. Der Abt
konnte der Landsgemeinde fortan nur noch vier Ménner vorschlagen, und
einer dieser Madnner wurde zum Landammann gewéhlt. Die Kriminalge-
richte, d.h. auch die Hexenprozesse der Gerichtsgemeinde Disentis, fanden
in Disentis statt. Neben dem Ammann sassen vierzig Ménner im Gericht:
15 Richter (die auch einem Zivil- und Ehegericht vorsassen), der Zusatz,
der Landammann, der Bannerherr, der Weibel der Gerichtsgemeinde, der
Sackelmeister und der Gerichtsschreiber. Das Gericht Disentis war in vier
Hofe geteilt. Disentis und Tujetsch bildeten je einen Hof, Trun und

' Lugnez 1699, John Valentin John Marti von Vrin, Anklage. Vgl. Anhang Nr. 18 S. 242.
33



Sumvitg sowie Medel und Breil je zusammen einen Hof. Tujetsch konnte
drei Richter stellen, die {ibrigen Hofe jeweils vier; dies ergibt zusammen
15 Richter. Jeder Hof konnte auch eine bestimmte Anzahl Berater (Zusatz)
fiir ein Kriminalgericht bestimmen.

Die Hexenprozesse des Lugnez fanden in Vella statt. An der Landsge-
meinde wurde der Ammann gewdhlt. Im Kriminalgericht sassen neben
dem Ammann 33 Mainner: 18 Richter und 15 Berater (sieben aus dem
Lugnez, zwei aus Vals, drei aus der Gruob und drei aus Flims). Bei den
Beratern aus den benachbarten Gerichtsgemeinden Vals, Gruob und Flims
handelte es sich um den Zusatz. Hinsichtlich der Kriminalgerichtsbarkeit
war die Gerichtsgemeinde Vals der Gerichtsgemeinde Lugnez unterstellt.
Vals unternahm immer wieder Versuche, selbstindig zu werden, jedoch
ohne Erfolg.

Zum Kriminalgericht der Gruob versammelten sich jeweils 24 Ménner:
18 Richter und je drei Berater aus dem Lugnez und aus Flims.

In Waltensburg bestand das Gericht aus 19 Rechtssprechern. Das Ge-
richt von Disentis konnte einen Zusatz von vier Richtern nach Waltens-
burg schicken. Der Ammann wurde ebenfalls aus einem Vierervorschlag
des Abtes des Klosters Disentis gewihlt.'

In Laax standen dem Ammann in wichtigen Fillen zwolf Richter aus
der Gerichtsgemeinde sowie der Zusatz, das waren mindestens drei Richter
aus dem benachbarten Schluein, zur Seite. Das Gericht Laax umfasste
neben dem Gebiet von Laax auch die Gemeinde Sevgein. Laax stellte bei
den Hexenprozessen acht Richter, Sevgein vier. Wihrend Sevgein auf die
Kriminalgerichte verzichtete, gab es wihrend zwei Jahrhunderten Streit
dariiber, wo die Zivil- und Ehegerichte stattfinden sollten.

Die Gerichtsgemeinde Obersaxen entstand, als die einzelnen Hofmark-
genossenschaften im Mittelalter unter einem Gericht zusammengefasst
wurden. Obwohl Obersaxen seit 1424 den Freiherren von Rhéziins gehor-
te, besass es als Walsersiedlung weitgehende Freiheitsrechte. Wie in den
anderen Gerichtsgemeinden fiihrte ein Ammann den Vorsitz im Zivil-,
Ehe- und Kriminalgericht. Bei den Hexenprozessen von 1652 und 1653

Diese Bestimmungen galten seit 1472. In jenem Jahr erwarb das Kloster Disentis die
Herrschaft Jorgenberg (die spitere Gerichtsgemeinde Waltensburg) von Graf Eitelfritz I1.
v. Zollern, Herrn von Rhédziins. Das Kloster kam durch diesen Kauf in den Besitz einiger
Rechte; der Abt konnte vier Minner fuir das Amt des Ammanns vorschlagen und durfte
bei den Kriminalfillen einen Zusatz von Disentis nach Waltensburg schicken.

34



wihlte der Herr von Rhéziins den Ammann aus einem Dreiervorschlag des
Volkes. Weiter wurden 14 Richter und ein Zusatz, nimlich zwei Richter
aus dem Gericht Rhéziins, fiir diese Fille bestimmt.

Die Kriminalprozesse der Gerichtsgemeinde Hohentrins fanden in Trin
statt. Seit 1615 bestimmte die Gerichtsgemeinde selber den Ammann. Ne-
ben 12 Richtern dieser Gerichtsgemeinde wurde bei den Kriminalféllen
wie Hexenprozessen ein Zusatz aus Rhéziins und Tamins beigezogen.

Safien war eine selbstindige Gerichtsgemeinde, was die niedere Ge-
richtsbarkeit anbelangte. Die hohere Gerichtsbarkeit, d.h. der Entscheid
iiber Leben und Tod, lag in den Hédnden eines Vogtes. Bis um 1696
herrschten die Grafen von Trivulzio {iber das Safiental und stellten den
Vogt. Ein Ammann, den die Gerichtsgemeinde Safien selber wéhlen
konnte, leitete die Kriminalgerichte zusammen mit 12 Richtern und einem
Zusatz aus dem Rheinwald.

1.3.2. Die Kriminalverordnungen

In den Drei Biinden lagen keine allgemeingiiltigen Straf- und Prozessge-
setze vor. Eine Vereinheitlichung des Zivil- und Strafrechtes kam erst im
19. Jahrhundert zustande. Die Obrigkeit einer Gerichtsgemeinde verfiigte
tiber grosse Kompetenzen. Bei einem Kriminalgericht entschieden die
Gerichtsgemeinden iiber Leben und Tod: «Der eigene Galgen war das
Symbol ihrer obersten Gewalt.»'

Die Strafprozessordnung, die seit dem 16. Jahrhundert in den Drei Biin-
den bekannt war und bei den Kriminalprozessen als Richtlinie diente, war
die sogenannte Carolina, die Peinliche Halsgerichtsordnung des Kaisers
Karl V. von 1532.7 Die Carolina ist u.a. eine Anleitung zur Fiihrung eines
Prozesses, sie umschreibt die Aufgaben und Kompetenzen der Richter und
Gerichtsschreiber und bestimmt, wer in den Zeugenstand treten darf. Wei-
ter zidhlt die Carolina die einzelnen Vergehen und Strafen auf und be-
stimmt, was mit dem Hab und Gut eines Verurteilten geschehen soll.

' PETER LIVER: Die Biindner Gemeinde, in: BM 1947, S. 7.

? Kayser Karl des Fiinften und des Heil. Rémischen Reichs Peinliche Halsgerichts-
Ordnung nebst denen darzu gehérigen Vorreden, gedruckt in Gottingen 1777. Wir
kénnen auch annehmen, dass einzelne Richter Traktate itiber Hexerei, wie z.B. den
Hexenhammer, kannten.

35



Die Worte «Hexen» oder «Hexerei» benutzte Karl V. noch nicht; es ist
von «Zauberey» die Rede. Unter der Ziffer LII. heisst es: «So die gefragte
Person Zauberey bekennet.» Bei diesem Vergehen sollen die Richter nach
«Ursachen und Umstédnden» fragen. Die Carolina lehnt Suggestivfragen
ab, d.h. Fragen, mit denen eine Antwort bewusst beeinflusst wird:

«LVI. Keinem Gefangenen die Umstinde der Missethat vorzusagen, sonde-
ren ihn die ganz von ithm selbst sagen lassen.»

Weiter rit die Carolina, auf griindliche Zeugenaussagen zu achten und
nicht auf Geriichte einzugehen:

«LXV. Die Zeugen sollen sagen von ihrem selbst eigen wahren Wissen, mit
Anzeigung ithres Wissen griindlicher Ursach. So sie aber von fremden hoéren
sagen wiirden, das soll nicht gnugsam geacht werden.»

Wenn jedoch einer Person nachgewiesen werden kann, dass sie jeman-
dem durch Zauberei Schaden zugefiigt hat, soll sie mit dem Tode durch
Verbrennen bestraft werden.

Wihrend des 16. Jahrhunderts blieben die Drei Biinde weitgehend vom
Hexenwahn verschont. Erst am Ende jenes Jahrhunderts gingen die Behor-
den des Misox und des Calancatals gegen Protestanten vor, die von Italien
her in die Téler Siidbiindens geflohen waren. Diese Personen wurden zum
Teil als Hexen und Hexenmeister hingerichtet.' Im Jahre 1597 verfiigte der
Bundstag, dass Hexen nach kaiserlichem Recht bestraft werden sollten, das
heisst — nach Empfehlung der Carolina — auf dem Scheiterhaufen sterben
mussten.

Als der Hexenwahn um die Mitte des 17. Jahrhunderts fast alle Gebiete
der Drei Biinde erfasst hatte, sah sich die Obrigkeit erneut veranlasst, ein-
zuschreiten. Am 7. November 1655 versammelten sich die Haupter und
einige Ratsgesandte der Drei Biinde in Chur. Der Beitag stellte fest, dass

«in vill underschidenlichen gmeinden unser Dry Piindten landen die zauber-
und hexerey so starch eingerisen, dall nicht ohne ursach aller ohrten unnd en-
den solch verderblich wesen aufl zu retiten besten fleifl anzuwenden nit solle
underlassen werdeny.

Es sei jedoch notwendig, mit aller Sorgfalt vorzugehen, denn die Richter
in vielen Gemeinden wiirden willkiirlich verfahren:

' WERNER KUNDERT: Die Hexenprozesse im Puschlav 1631-1753, S. 310.

36



«Da aber man hort, daf3 in diesen sachen an villen orthen sehr gefarliche
proceduren veriiebt und gebraucht werden, wordurch auch ehrlichen persohnen
zu kurtz und unrecht beschehen konten (...)»,

beschloss der Beitag, je drei gelehrte und erfahrene Personen aus jedem
Bund zu berufen, die eine Kriminalverordnung ausarbeiten sollten.' Das
Resultat wurde im gleichen Jahr bekanntgegeben. Die Kriminalverordnung
umfasste sechs Punkte:

1. Die Behorden kénnen verdidchtige Personen gefangennehmen und vor Ge-
richt stellen.

2. Jemand, der von zwei oder drei Personen angeklagt oder verdédchtigt wird,
soll auch vor Gericht gestellt werden.

3. Eine Person, die «einess ehrlichen lebenss, handelss und wandelss oder
herkommenss were», darf nur angeklagt werden, wenn mindestens fiinf
Zeugen gegen sie aussagen.

4. Vor und nach der Marter diirfen die Angeklagten nur von Personen der Ob-
rigkeit befragt werden; es diirfen keine Suggestivfragen gestellt werden.

5. Die Folter soll sorgfiltig angewandt werden («dz man mit der marter alle
fursichtigkeit gebrauche, damit selbe nit zu hoch iiberspannet und einem
oder dem anderen durch die grosse strengke zu kurz beschehe»), ausser:

6. Wenn man ein «Zeichen»” findet, dann soll man die Folter «strenger» an-
wenden.’

Im Februar 1659 schickte die Grafschaft Chiavenna eine Delegation an
den Bundstag der Drei Biinde. Chiavenna hatte Bedenken gegen den drit-
ten Abschnitt der Kriminalverordnung und bat, diesen genauer zu formu-
lieren, «damit ehrliche liith nicht tibereillet und auch die gerechtigkeit ih-
ren lauf habe». Der Bundstag beauftragte die drei Héupter der Drei Biinde
und drei Ratsherren mit dieser Aufgabe. Der dritte Abschnitt wurde durch
den Zusatz ergénzt, dass die Zeugenaussagen iibereinstimmen — sowohl
was den Ort, die Zeit und den Namen betriftt:

«Es were dann sach, dz sie von 5, 6 und 7 ohrts, der zeit, nammens und zu-
. . . i 4
nammens halber gleich tibereinstimmenden persohnen angegeben wurde.

Im gleichen Jahr hatte auch das Gericht Lugnez eine Strafprozessord-
nung geschaffen, die «Fuorma da menar il dreig souenter il [criminal]

" StAGR, B 2001/1, S. 114. Vgl. Anhang Nr. 4 S. 181f.

2 Gemeint ist eine Narbe, ein Muttermal, ein Flecken usw.

° StAGR, B 2001/1, S. 114ff,

* StAGR, AB IV 1/30, Bundstagsprotokolle 1659-1661, S. 20f. Vgl. Anhang Nr.7 S. 185.

37



dreig de la reschiun, sco ei sa meina enten il niess Comin da Lomneza
1639»."

Die Drei Biinde beschiftigten sich auch noch im 18. Jahrhundert mit
Hexerei. 1716 wurde die «Malefizordnung»” erlassen. Diese stiitzte sich
zum Teil auf die Bestimmungen der Carolina. Die Drei Biinde ermahnten
die Gerichtsgemeinden, ihre Gerichte mit unbescholtenen Leuten zu beset-
zen, die Verbrechen zu untersuchen und gerechte Urteile zu sprechen.’
Unter den sieben Hauptverbrechen sind auch die Zauberei und das He-
xenwerk® aufgefiihrt. Die Zeugen sollten ehrliche und gut beleumundete
Personen sein; sie sollen mit den Angeklagten nicht verfeindet und élter als
16 Jahre sein. Gerade dieser Abschnitt {iber die Zeugen wollte gegen den
Missbrauch beim Vorgehen gegen Hexen und Hexenmeister ankdmpfen,
wo jedermann als Zeuge zugelassen wurde — auch Jugendliche! Suggestiv-
fragen waren gemdiss der Malefiz-Ordung von 1716 weiterhin erlaubt. Die
Praxis der Denunziation (siehe Kapitel 4. 1.) wurde jedoch abgelehnt,

«dann der Teuffel die Hexen offters selbsten betreugt und verblendt, daB sie
meinen, diesen oder jene an Hexen-Dintzen gesehen zuhaben, da doch die
Erfahrung vielfaltig gezeiget, dafl es nicht wahr war.

Diese Bestimmung war in dem Sinne revolutionér, weil sie versuchte,
dem Missbrauch der Denunziation einen Riegel zu schieben. Vor allem
diese, aber auch einige anderen Bestimmungen der Malefiz-Ordnung ha-
ben wohl auch dazu beigetragen, dass Hexenprozesse nach und nach ein-

DESAX: Organisation der Kriminalgerichte im Gebiete des Grauen Bundes, S. 18. Der
Text dieser Kriminalordnung ist veréffentlicht in: Ritoromanische Chrestomathie, hrsg.
von CASPAR DECURTINS, . Bd., S. 80-89.

Kurcze denen allgemeinen Rechten und Landsbrduchen gemiss aus Hoch-Oberkeitlichem
Special-Befelch eingerichtete Malefiz-Ordnung. Chur 1716, 13 Seiten.

«Die Ehrsamen Gmeinden sollen sich moglichst befleissen, Thre Oberkeiten und Gricht
mit Gottsforchtigen weisen und gewissenhafften Leuten zubesetzen, damit den schwiiren
Eyden gemill die edle Gerechtigkeit desto besser verwaltet, allwegen die Gebiihr
beobachtet, die Milibrauch verhiitet, das Gute geflantzet und das Bose gestrafft werde.
Wann nun einer Oberkeit etwas zu Ohren komt von der eint oder anderen Missethat und
Verbrechen, so soll sie sowol nach dem Exempel als Befelch defl Obristen Richters im
Himmel fleissig, behutsam und grundlich nachforschen, ob einiche Missethat oder Laster
begangen, damit selbige formlich kdnnen undersucht und abgestraft werden.» Malefiz-
Ordnung, S. 1.

«Zauberey ist ein Laster, in welchem die arme Menschen sich mit dem leidigen Satan
verbindlich einlassen» (d.h. sie schliessen einen Pakt mit dem Teufel), Malefiz-Ordnung,
S. 10.

38

[3S]



gestellt oder gar nicht mehr eingeleitet wurden. Auch in bezug auf die
Folter schrinkte die Malefizordnung den Handlungsspielraum ein:

1. DaB ja keiner an die Folter erkennt werde, da das Verbrechen nicht eine
Lebens- oder Blutstraff oder wenigstens eine Ruthen-Aushauung bif} aufts
Blut mit sich bréchte.

Keiner der starck kranck.

Kein schwangeres Weib oder Kindbetterin.

Niemand, der unter 16 Jahr alt ist.

Daf} gnugsame Indicien zur Tortur im Process vorhanden seyen (...)

Dal} in zweiffelhafften Fall (...) sollen die Meynungen ehender in Favor
dell Gefangnen eingerichtet werden.»

TIPSR

Weiter bestimmte die Malefiz-Ordnung, dass der Gefangene nicht derart
gefoltert werden diirfe, dass er «am Leben oder Gliederen (...) Schaden
leide (...)». Bei der Folter wiirden jedoch oft seltsame Dinge geschehen.
Die Zauberer und Hexen konnten wihrend der Folter einschlafen oder
schweigen. Da habe der Teufel seine Hand im Spiel. Zuerst solle man die
Kleider der Gefangenen untersuchen, weiter wiirde es manchmal niitzen,
wenn man die Hexen geisseln wiirde.

In Bezug auf das Urteil bestimmte die Malefiz-Ordnung folgendes: Per-
sonen tiber 16 Jahre sollen mit dem Schwert hingerichtet und der Kdérper
verbrannt werden; Jugendliche zwischen 14 und 16 Jahren sollen auch
durch das Schwert sterben, der Korper miisse aber den Verwandten iiber-
geben werden, und Jugendliche unter 14 Jahren sollen «den Geistlichen
ihrer Vorsorg und Gebett iiberlassen werdeny.

1731 verabschiedete die Gruob eine Strafprozessordnung, die sich an
diejenige des Lugnez von 1659 anlehnte.'

! Fuorma dilg dreig criminal da Lgiont 1731, in: Réitoromanische Chrestomathie, hrsg. von
CASPAR DECURTINS, 1. Bd., S. 286-288.

39



	Einleitung

