
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 7 (1997)

Artikel: Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in Graubünden 1400-1600

Autor: Saulle Hippenmeyer, Immacolata

Kapitel: 4: Die Reformation in den Drei Bünden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Die Reformation in den Drei Bünden

Die Gesetze der Drei Bünde schufen die Rahmenbedingungen, welche die

Durchsetzung der Reformation ermöglichten, der Entscheid für oder gegen
den neuen Glauben wurde aber den einzelnen Kirchgemeinden überlassen.

Die Gleichberechtigung beider Konfessionen führte zu paritätischen
Verhältnissen. Bis gegen Mitte des 16. Jahrhunderts bestand im Freistaat eine

katholische Mehrheit. Das Verhältnis der Stadt zum Land im reformatorischen

Prozess Graubündens ist nicht vergleichbar mit der Ausgangslage in
Zürich oder Bern. Im Gegensatz zu den genannten Stadtstaaten, in denen

die Reformation von der Stadt ausging und durch Obrigkeitsmandate auf
dem Land durchgesetzt wurde, war die Stadt Chur nur eines von mehreren

gleichberechtigten Gliedern eines Staates, in welchem die ländlichen
Gemeinden starkes Übergewicht besassen1. Es wundert deshalb nicht, dass

sich einige Dörfer noch vor der Stadt Chur der Reformation angeschlossen
hatten. 1527 wurde in Chur das Abendmahl unter beiderlei Gestalten
ausgeteilt, und die Bilder wurden aus der Martinskirche entfernt. Von diesem

Zeitpunkt an stieg Chur dank der wichtigen Rolle, welche seine Pfarrer für
die neue evangelische Kirche in Bünden spielten, zum Zentrum der
reformatorischen Bewegung im Freistaat der Drei Bünde auf2.

Die neuen Ideen verbreiteten sich nicht entlang bestimmter Verkehrsachsen

oder aufgrund politischer Grenzen, sondern ungleichmässig und

langsam. Bis dieser Prozess abgeschlossen war, dauerte es fast ein
Jahrhundert. Unter den ersten Gemeinden, welche die neue Lehre annahmen,
finden sich Fläsch, Maienfeld, einige Dörfer des Prättigaus, das Schanfigg

1 Dieser Punkt wird mit Recht von P. Bierbrauer, Die Prediger-Reformation im Dorf,
S. 70ff., hervorgehoben, während in der traditionellen Geschichtsschreibung die Rolle
der Stadt Chur im Reformationsprozess meistens überschätzt wird, vgl. H. Berger,
Die Reformation in Chur. - Zur Reformation in Graubünden vgl. E. Camenisch,
Reformationsgeschichte; H. Berger, Die Reformation. - Zur Bedeutung der Gemeindeautonomie

für den reformatorischen Prozess in Graubünden vgl. W. Graf, Evangelische

Kirchenordnung; Ders., Die Ordnung der Evangelischen Kirche.
2 Über die Vorgänge der Reformation in Chur vgl. auch O. Vasella, Die bischöfliche

Herrschaft, S. 70ff. Aus der reichen Literatur, die zur Person und Tätigkeit Comanders,
des Churer Reformators, existiert, sei hier aufgeführt; W. Jenny, Johannes Comander,
Lebensgeschichte des Reformators der Stadt Chur, Zürich 1969-70, und O. Vasella
Der bündnerische Reformator Johannes Comander. Seine Herkunft und Berufung als

Pfarrvikar nach Chur, in: ZSKG 26 (1932), S. 109-132, wieder abgedr. in: Ders.,
Geistliche und Bauern, S. 31-54.

273



und das Gebiet um Ilanz. Es kam vor, dass die eine Siedlung schon früh
zum evangelischen Glauben übertrat, während das Nachbardorf erst spät
reformiert wurde oder gar katholisch blieb. Im Prättigau schloss sich
St. Antonien bereits um 1523 dem neuen Bekenntnis an, Jenaz schaffte die
Messe im Jahr 1531 ab, das angrenzende Gericht Schiers wandte sich in
den 60er Jahren von der alten Religion ab, während sich Seewis und
Schuders erst gegen Ende des 16. Jahrhunderts zur Reformation bekannten.

Im Oberen Bund verbreitete sich die neue Lehre zuerst rasch, bis sie

unter dem Einfluss der katholischen Orte teilweise wieder zurückgedrängt
wurde3. Die Gemeinden des Gotteshausbundes reagierten auf das sola

scriptum-Prinzip höchst unterschiedlich: das Oberhalbstein ist, mit
Ausnahme vom paritätischen Dorf Bivio, katholisch geblieben. Im Münstertal
hatte die Nachbarschaft Sta. Maria 1540 einen evangelischen Pfarrer angestellt,

das Nachbardorf Müstair blieb hingegen katholisch. Das Oberenga-
din wandte sich zwischen 1550 und 1580 dem neuen Glauben zu, im
Unterengadin fasste die Reformation schon in den 30er Jahren des 16.

Jahrhunderts Fuss; der untere Talabschnitt wurde freilich erst gegen 1550

ganz evangelisch. Zu den letzten Gemeinden, in denen sich eine evangelische

Anhängerschaft bildete, zählen die Fünf Dörfer4.
Die Vorgänge in den Drei Bünden sind insofern von besonderem

Interesse, als hier im Gegensatz zu den deutschen Fürstenstaaten und zur
Eidgenossenschaft kein Glaubenszwang herrschte. Die Wahl des Bekenntnisses

auf der Ebene der Gemeinde, was Luther am Anfang befürwortete5,
bevor die Reformation eine obrigkeitliche Angelegenheit wurde, kam nur
selten zum Zug. Um so wichtiger ist es, diese kommunale Variante zu
untersuchen, denn das Reformationsverständnis breiter Schichten der
Gesellschaft lässt sich am ehesten dort erhellen, wo die Entscheidung des

Glaubens den Kirchgenossen selber zustand. Die freie Wahl der Konfession

war in den Drei Bünden nicht Privileg dieser oder jener Gemeinde,
sondern galt für das ganze Territorium. Die Erforschung der konfessio-

3 BK III, S. LVII.
4 Vgl. H. BERGER, Die Einführung der Reformation im Kreis der Fünf Dörfer und die

daraus folgenden Kämpfe, Chur 1950.
5 Vgl. die Schrift von 1523 «Das eyn Christliche versamlung odder gemeyne recht und

macht habe, alle lere tzu urteylen und lerer tzu beruffen, eyn und abtzusetzen, Grund
und ursach aus der schrifft», D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe, 11.

Bd., Weimar 1900, S. 408-416.

274



nellen Konstituierung an diesem für Europa einzigartigen Beispiel bietet
also möglicherweise die Antwort auf die Frage, was aus der Reformation
geworden wäre, wenn die Wahl der Konfession den Gemeinden
zugestanden hätte, ohne den Zwang eines Staatskirchentums.

Die Beschreibung der Vorgänge in jeder Kirchgemeinde würde den
Rahmen dieser Untersuchung sprengen und ist für die Fragestellung an
sich nicht notwendig. Die verschiedenen Möglichkeiten - vom Verbleiben
der ganzen Dorfgemeinde beim alten Glauben über paritätische Verhältnisse

bis zum Übertritt aller Kirchgenossen zur Reformation - zeigen, dass

beide Bekenntnisse im Grunde genommen die gleichen Erfolgschancen
besassen. Was schliesslich zum Entscheid für die eine oder andere Seite

führte, lässt sich nur anhand einer genauen Analyse der politischen,
sozialen, wirtschaftlichen und religiösen Verhältnisse jeder Kirchgemeinde
rekonstruieren. So konnten das Verhalten eines katholischen Pfarrers, der
in der Gemeinde Ärgernis erregte, das Charisma eines Predigers6, der
Wunsch von Filialgemeinden nach kirchlicher Selbständigkeit, der Ein-
fluss mächtiger Familien, politische oder ökonomische Interessen
ausschlaggebend sein.

Wichtiger als die Entscheidung für das eine oder andere Bekenntnis ist
hier der Prozess der Meinungsbildung unter den Kirchgenossen: Wie ging
man mit konfessionellen Differenzen um? Wie spielte sich ein allfälliger
Kampf zwischen Alt- und Neugläubigen innerhalb einer Dorfgemeinde
ab? Wie wurde die Konfession festgelegt? Im folgenden wird versucht,
diese Fragen anhand einiger Beispiele zu beantworten.

Die Nachbarschaften Bergün, Latsch, Stugl und Filisur schlössen sich
erst gegen Ende des 16. Jahrhunderts der Reformation an. Alle vier bildeten

zusammen eine Gerichtsgemeinde und bis 1497, dem Jahr des Austritts

von Filisur aus dem alten Kirchenverband, auch eine einzige Pfarrei7.

Am 25. Oktober 1560 meldete Fabricius an Bullinger, in Bergün werde

zwar noch die Messe gelesen, dort wohnten aber «Papisten», mit denen

man gut verkehren könne8. Die Bevölkerung war also trotz Verbleib bei
der alten Religion den neuen Ideen nicht gänzlich abgeneigt. Für die Ver-

6 Zur wichtigen Rolle der Prediger für die Durchsetzung der Reformation vgl.
P. Bierbrauer, Die Prediger-Reformation im Dorf.

7 Zur Trennung von Filisur vgl. QB, Dok. 53.
8 BK II, S. 228: «ibi sunt papistte, sed non mali».

275



breitung des reformatorischen Gedankenguts in der Gemeinde hatte
vermutlich schon als Messpriester Christoph Chiörgna gesorgt, bevor er 1561

Bergün verliess und als reformierter Pfarrer im Oberengadin predigte. Die
Anhängerschaft des neuen Glaubens muss mit der Zeit an Zahl zugenommen

haben, denn im November 1571 hatte ein angesehener Mann weltlichen

Standes die Synode in Chur um Erlaubnis zur Ausübung des

Predigeramtes in Bergün gebeten9. Als 1577 der katholische Pfarrer wegen
unsittlichen Verhaltens seines Amtes enthoben wurde, bat die evangelische

Partei Ulrich Campell, der in Tschlin amtete, herbei. Der Widerstand
der katholischen Mehrheit war allerdings gross. Die Dorfobrigkeit befahl

Campell nach kurzer Zeit, da sich die Bevölkerung durch Abstimmung für
die alte Religion entschieden hatte, das Dorf zu verlassen, bei
Strafandrohung von 10 Gulden10. Nachdem Campell nachgegeben hatte,
wandte sich die evangelische Minderheit an die Ratsboten des
Gotteshausbundes mit der Bitte, man solle ihnen die Anstellung eines reformierten

Pfarrers und die Benutzung der Kirche erlauben. Die im selben Jahr

Mitte Juni abgehaltene Synode bewilligte den evangelischen Familien in
Bergün die Anstellung eines Predigers. Als erster reformierter Pfarrer
amtete Balthasar Toutsch aus Zernez11. Das Zusammenleben mit den

Altgläubigen verlief unproblematisch, bis ein Bundstagsabschied verfügte,
dass die Evangelischen für ihren Gottesdienst die Dorfkirche mitbenutzen
durften. Die Altgläubigen weigerten sich, in diesem Punkt nachzugeben.
In einem Schreiben an die Stadt Chur vom 9. September 1577 erklärten
sich deshalb die Evangelischen bereit, «mitt Gwalt den Handel anzugryf-
fen», da sie auf ihrem Recht beharrten12. Der Brief ist als Bericht über den

Religionsstreit innerhalb einer Gemeinde höchst aufschlussreich. Nach
Angaben der drei Verfasser waren 56 Haushalte, insgesamt 237 Personen,
reformiert13. Die Antwort der Stadt Chur ist leider nicht überliefert. Im
November bestätigte der Gotteshausbund die erlassenen Abschiede und
drohte den Altgläubigen bei weiterer Renitenz mit 500 Kronen Busse. Da-

9 E. Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 471 f.
10 Ebd., S. 473. Darzu siehe auch U. Campell, Geschichte, S. 528ff.
11 L. Juvalta-Cloetta, Kirchengeschichtliches aus Bergün, S. 175.
12 Ebd., S. 185ff.
13 Die Haushalte werden am Ende des Briefes namentlich aufgelistet, weil die Katholiken

angaben, dass sich höchstens zehn Haushalte der Reformation angeschlossen hatten,
ebd., S. 186.

276



mit wurde der Widerstand endgültig gebrochen. 1579 einigten sich die
zwei Parteien auf die gemeinsame Benutzung der Kirche, wonach die
Katholiken im Sommer um 8 Uhr und im Winter um 9 Uhr, die
Protestanten anschliessend den Gottesdienst halten sollten14. In diesem Jahr
herrschte also in Bergün immer noch eine katholische Mehrheit. Seit 1584
benützten die Neugläubigen die Kirche allein15. Ardüser berichtet in seiner

Chronik, dass sich die Bergüner 1580 mehrheitlich dem neuen Glauben
angeschlossen hätten16. Als am 4. Dezember 1592 der Pfarrer Thomas
Zeutt angestellt wurde, wurde den Katholiken erlaubt, einen eigenen
Seelsorger auf eigene Kosten zu halten, «ohne der kylchen an ierem guott
einichen schaden»17. Die Altgläubigen durften also ihre Religion ausüben,
nicht aber Anspruch auf das Kirchengut erheben, weil dieses als Eigentum
der Mehrheit galt und deshalb für den Unterhalt des Predigers eingesetzt
wurde. Auf Verlangen der Synode entschied die Gemeinde Bergün am
5. Juli 1601, alle Gotteshäuser auf dem Gemeindeterritorium «nach

euangelischer leer» von den Zeichen des katholischen Glaubens zu
säubern18. Die Katholiken durften die Pfarrkirche von Bergün ohne Erlaubnis
des Pfarrers nicht mehr betreten, es durfte jedoch keiner «in gloubens
sachen»19 gezwungen werden. Obwohl die Gemeinde sich also fast
vollständig den Evangelischen angeschlossen hatte, wurde es verboten,
Religionszwang auf die katholische Minderheit auszuüben. Jeder Bürger
hatte das Recht, seiner eigenen religiösen Überzeugung nachzuleben.

14 Ebd., S. 175. Bergün ist nicht das einzige Beispiel einer Simultankirche, d.h. einer
Kirche, die von beiden Konfessionen benutzt wurde. In Almens wurde die Kirche
schon seit 1568 simultan benutzt (Vgl. C. Simonett, Die evangelische Kirche zu
Almens, S. 328ff.). In Zizers regelte ein Schiedsspruch vom 27. März 1613 die Benutzung

der Kirche St. Peter (E. POESCHEL, KdmGR VII, S. 402). In Untervaz wurde am
22. Mai 1612 durch einen Schiedsspruch das Pfründvermögen im Verhältnis zu den
Haushalten unter den Konfessionen aufgeteilt und den Evangelischen die Mitbenützung

der Kirche und des Friedhofs zugestanden (E. Poeschel, KdmGR VII, S. 396).
15 L. Juvalta-Cloetta, Kirchengeschichtliches aus Bergün, S. 175.
16 Hans ArdOser's Rätische Chronik, nebst einem historischen Commentar von J. Bott,

Chur 1877, S. 68.
17 QB, S. 375.
18 QB, Dok. 170.
19 QB, S. 384.

277



In Zuoz wurde die Reformation 1553 von Johannes Travers, einem
einflussreichen Mann der Gemeinde, eingeleitet20. Nachdem er sich in
diesem Jahr öffentlich zum neuen Glauben bekannt hatte, brachten die
Evangelischen den Wunsch der Gemeinde vor, einen Prediger auf eigene
Kosten ins Dorf zu holen. Dieser Vorstoss sorgte für Unruhe. Die Altgläubigen

beschuldigten die Reformierten, die Ruhe und den Frieden in der
Gemeinde zu stören. Nach einer langen Auseinandersetzung wurde den

Neugläubigen bewilligt, einen Prädikanten anzustellen. Man einigte sich
auf den Churer Prediger Gallicius, der die ladinische Sprache
beherrschte21. Der Churer Stadtrat bewilligte Gallicius einen Urlaub von
einigen Wochen, so dass er seine Kirche in Chur verlassen und sich
Anfang Februar 1554 nach Zuoz begeben konnte. Über den Erfolg seiner

Tätigkeit im Oberengadin berichtete er einen Monat später an Heinrich
Bullinger: «Wie ich Dir gemeldet habe, war ich einen ganzen Monat im
Engadin und habe dort jeden zweiten Tag gepredigt [...]. Immer sehr viele
Menschen, auch aus anderen Dörfern, kamen zur Predigt, in Scharen
strömten Männer und Frauen herbei, um das Evangelium zu hören und
meine Disputationen mit den Meßpriestern anzuhören. Vormittags hatten
die Meßpriester das Wort, nachmittags war ich an der Reihe. [...] Etwas
kann ich Dir sagen: hättest Du mit Deinen Augen gesehen, wie Sechzig-,
Siebzigjährige - von denen hat das Engadin mehr als jede andere Region
dank der guten Luft und der gesunden Art zu Leben - mit grauem und
weißem Haar, hättest Du gesehen, wie sie herbeieilten und mit größter
Aufmerksamkeit zuhörten, dann wärst Du von reiner Freude erfüllt
worden.»22 Eine Abstimmung, die kurz danach erfolgte, ergab eine Mehrheit

20 Über Travers siehe E. Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 429ff.; C. Wieser,
Johann Travers, in: Bedeutende Bündner aus fünf Jahrhunderten, 1. Bd., Chur 1970,
S. 43-61, und BKI, S. LIII-LVI.

21 BK I, Nr. 239, S. 343f. und Nr. 246, S. 353ff.
22 BK I, S. 363: «Ingadinam pecii tempore, quo tibi dixeram; fui ibi mensem integrum

altero quoque die concionando [...]. Veniebant peregre ex aliis semper locis plurimi ad
conciones nostras, imo advolabant turmatim tarn mulieres quam viri, cum ut evange-
lium audirent, tum ut sacrificulos et me disceptantes perciperent. Sacrificulis enim data

erat potestas dicendi ante meridiem, mihi vero post meridiem. [...] Hoc tibi affirmarim:
si coram vidisses sexagenarios, septuagenarios - quos plures quam ulla alia regio habet

Ingadina propter cœli salubritatem et victus temperanciam, canos ac totos candidos cri-
nibus ac barba -, hos, inquam, si vidisses accurentes et tanta attencione, Deum immor-
talem! auscultantes, laeticia ineffabili fuisses correptus».

278



der Reformierten23. Der katholische Pfarrer Johann Matthias wurde darauf
entlassen. Im November 1554 trat Ulrich Campell das Pfarramt in Zuoz
an. Er dehnte, wie Gallicius es schon vor ihm getan hatte, seine Tätigkeit
auf die Umgebung von Zuoz aus. Wie er selber in seiner Chronik mitteilte,
hatten sich damals auch das ganze Dorf Madulain und die Hälfte der

Bürger von Chamues-ch für den neuen Glauben entschieden24.

Chamues-ch verfügte um die Mitte des 16. Jahrhunderts über keinen

eigenen Seelsorger mehr. Die Altgläubigen wurden von Christoph Chiörgna,
dem katholischen Pfarrer von Bergün, betreut, die Evangelischen von
Zuoz aus25. Am 7. Januar 1555 trafen Alt- und Neugläubige eine Vereinbarung

hinsichtlich der Religionsausübung im Dorf, welche das Recht
beider Konfessionen auf geistliche Betreuung festhielt26. Das Dorf war
mehrheitlich katholisch, deshalb wurde bestimmt, dass der Kirchenfonds
zur Entlohnung eines Priesters zu verwenden war. Die reformierte
Minderheit durfte den Gottesdienst in Zuoz besuchen und musste dort die
Kosten für den Unterhalt des Pfarrers mittragen. Die Altgläubigen behielten
sich allerdings das Recht vor, in die Predigt nach Zuoz zu gehen und die
Dienste des reformierten Pfarrers zu beanspruchen, sei es für die Taufe,
das Abendmahl und die Bestattung der Toten. Ebenso durften die
Neugläubigen zur Messe gehen, wenn sie es wünschten. Die Abmachung
wurde zu einer Zeit vereinbart, als es für beide Seiten schwierig war, einen

Seelsorger zu finden. Dies erklärt, warum der Besuch des Gottesdienstes
auch der anderen Glaubensrichtung offenstand. Die Bewohner von Cha-
mues-ch zogen es offensichtlich vor, die Verkündigung der christlichen
Lehre von einem Seelsorger der anderen Konfession zu vernehmen, als

ohne geistliche Betreuung zu bleiben.
Mehrheitlich evangelisch wurde das Dorf erst 1561. Die zwei

Religionsparteien hatten sich darauf geeinigt, den Priester Christoph Chiörgna
anzustellen. Es wurde ihm überlassen, ob er die Messe lesen oder den

Gottesdienst nach der neuen Lehre halten wolle. Der Geistliche entschied
sich für die Reformation. Die Katholiken, jetzt in der Minderheit,
opponierten vehement gegen die Entfernung der Bilder aus der Kirche. Da

23 Ebd, S. 363f.
24 U. Campell, Geschichte, S. 371.
25 E. Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 442.
26 QB, Dok. 142.

279



vermutlich auch viele Gemeindemitglieder, die sich dem neuen Glauben
angeschlossen hatten, für die Beibehaltung der teuer bezahlten Bilder
waren, wurden diese erst im Januar 1576 beseitigt27.

Für die Lösung konfessioneller Konflikte innerhalb einer Kirchgemeinde

wählte man also den Kompromissweg. Die Anhänger der
Glaubenspartei, welche in der Gemeinde die Mehrheit bildete, verfügten zwar
über das Gotteshaus und die Kirchengüter, die andersgläubige Minderheit
durfte aber ihre religiösen Bedürfnisse entweder anderswo befriedigen
oder einen eigenen Seelsorger auf ihre Kosten anstellen. Das Recht jedes
Gemeindemitglieds auf seine Religion wurde in konfessionell gemischten
Nachbarschaften und Gerichtsgemeinden grundsätzlich nicht angetastet.
Heftige Konflikte brachen hauptsächlich dann aus, wenn die
Glaubensminderheit Anspruch auf die Mitbenutzung der Kirche erhob und die
Teilung der Kirchengüter verlangte. Um die Einheit der Gemeinde und den
inneren Frieden zu wahren, wurden Lösungen gesucht, welche beide
Glaubensparteien möglichst zufriedenstellen sollten. Wenn die konfessionelle

Minderheit stark war, dann wurde ihr oft das Recht eingeräumt, eine
der vorhandenen Dorfkirchen zu benutzen oder in der gemeinsamen Kirche

den Gottesdienst nach jenem der Mehrheit zu feiern; war hingegen die
Anzahl Andersgläubiger gering, so mussten diese meistens ihren Gottesdienst

in Privathäusern oder ausserhalb der Gemeinde feiern. Glaubenszwang

wurde aber vermieden, um den «Geist der uneinigkeith»28 von der
Gemeinde fernzuhalten.

Anders ging man in konfessionell einheitlichen Gerichtsgemeinden und
Nachbarschaften vor. Als die zunehmende Etablierung der Landeskirchen

gegen Ende des 16. Jahrhunderts die Erstarrung der konfessionellen Fronten

förderte, ergriffen die Gemeinden legislative Massnahmen zum Schutz
der Ordnung und zur Regelung der religiösen Verhältnisse. Die
Einbürgerungsvorschriften wurden verschärft. Als Bedingung für die Aufnahme ins

27 E. Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 443f.; U. Campell, Geschichte, S. 372f.
28 Vereinbarung zwischen Alt- und Neugläubigen in Zizers von November 1616, StAGR

B 1538/15, S. 94. Hier wurde infolge heftiger Glaubenskämpfe im Dorf und in den

Nachbargemeinden bestimmt, dass kein Glaubenszwang ausgeübt werden durfte. Zu
den konfessionellen Konflikten in den Fünf Dörfern vgl. H. Berger, Die Einführung
der Reformation im Kreis der Fünf Dörfer und die daraus folgenden Kämpfe, Chur
1950; R. C. Head, Kommunalismus unter zwei Konfessionen.

280



Nachbarschafts- oder Gemeinderecht galt das Bekenntnis zur im Dorf oder
in der Gemeinde herrschenden Konfession. Wer eingebürgert werden
wollte, musste auch Einschränkungen bezüglich des Stimmrechts - besonders

in Religionsfragen - akzeptieren. Bereits 1567 verfügten Trimmis
und Says, dass Neubürger nicht stimmen durften, wenn es «vmb glouben
oder newe Sachen, almeinen oder bahnholtz» ging. An das, was «eiteren
vnd erbornen» Nachbarn entschieden hatten, mussten sie sich halten. Wer
sich in der Gemeinde niederlassen wollte, war auch verpflichtet, zur Kirche

zu gehen und die katholischen Gepflogenheiten anzunehmen29. Im
gleichen Jahr verbot der Churer Rat den Besuch der Messe auf dem
bischöflichen Hof bei Ausweisung aus der Stadt30.

Der Kampf zwischen Frankreich und Österreich um die Durchmarsch-
und Werbungsbewilligung in den Drei Bünden vertiefte die konfessionelle
Kluft im Lande. Andersgläubige wurden seit dem Ende des 16. Jahrhunderts

in konfessionell einheitlichen Gemeinden kaum mehr geduldet. Der
Bekenntniswechsel wurde mit dem Verlust des Bürgerrechts und der
Verbannung aus der Gemeinde bestraft. In Mulegns und Sur beschlossen die

Bürger Ende des 16. Jahrhunderts, dass «kein nachpaur aida wohnende
niemahlen anderen glauben alß den catholischen» bekennen durfte. Bei
seiner Einbürgerung um 1595 musste deshalb Christli Buol aus Davos
versprechen, dass weder er noch seine Nachkommen Probleme in
Religionssachen verursachen oder «Neuerungen» einführen würden. Sie durften

«kheine rechte nach gerechtigkheit wider den catholischen glauben
nimermehr pretendieren, sondern [...] rüewigkhlich, gehorsamklich und
ohne einiche ergernuß weder mehr nach minder dann die catholischen»
handeln. Als nach seinem Tod die Kinder anfingen, «in mancherlej
religions geschefften zue zefüegen», indem sie die Predigt des Pfarrers von
Casaccia in Bivio regelmässig besuchten und deshalb in Mulegns Ärgernis
erregten, strengte die Nachbarschaft einen Prozess gegen sie vor dem
Gericht Oberhalbstein an31.

In Rhäzüns musste jeder, der das Bürgerrecht erhielt, sich zum katholischen

Glauben bekennen. Anlässlich seiner Einbürgerung versprach
Conradin Planta 1646 deshalb, er und seine Familie würden mindestens einmal

29 BAC, Mappe 23, 1567 (Kopie).
30 J. Putzi, Bürgerrecht, S. 90.
31 PIA Mulegns, Urk. Nr. 12.

281



im Jahr beichten, die Kinder katholisch erziehen und nur katholisches
Gesinde halten. Sie durften mit niemandem über Glaubenssachen diskutieren32.

Untervaz setzte zwar für die Einbürgerung 1595 keinen Religionszwang

voraus, verweigerte aber den Neubürgern das Stimmrecht in
religiösen Angelegenheiten33. In Sevgein wurden Evangelische, die das

Bürgerrecht erhielten, von den politischen Entscheidungen ausgeschlossen.
Zudem mussten sie versprechen, «den wahren christlichen abpostolischen
Römischen catolischen glauben zue helffen bescheützen unnd beschierm-
men»34. Als das Zusammenleben von Alt- und Neugläubigen im Dom-
leschg unter den Bürgern Zwietracht verursachte, beschlossen Tomils,
Paspels, Dusch und Trans 1612, das Handeln gegen die katholische Religion

mit dem Verlust der Bürgerrechte und der Ausweisung aus dem Dorf
zu bestrafen35.

Die getroffenen Massnahmen reichten also vom Schutz der Glaubensmehrheit

mittels Verbot, Andersgläubige an den Abstimmungen teilnehmen

zu lassen bis zum Religionszwang, wobei nur Angehörige der
gleichen Konfession im Dorf oder in der Gerichtsgemeinde geduldet wurden.

Bis heute konnte noch nicht restlos geklärt werden, weshalb einige
Gebiete der Schweiz für die Reformation empfänglicher gewesen sind als

andere. P. Blickle, der die Rolle der Bürger und Bauern im reformatorischen

Prozess untersucht hat36, vertritt die These, dass zwischen den Zielen

der Gemeindepolitik und den von Luther und Zwingli propagierten
Ideen Berührungspunkte bestehen. Dies erklärt, weshalb gerade in Gebieten

mit starker kommunaler Tradition der neue Glaube rasch Verbreitung
fand37.

Ein von diesem Befund abweichendes Verhalten zeigen freilich drei
Regionen, die alle eine lange kommunale Tradition aufweisen: die Inner-

32 J. Putzi, Bürgerrecht, S. 101.
33 Ebd., S. lOlf.
34 GA Sevgein, Urk. Nr. 31 vom 6. März 1644.
35 PfA Tumegl/Tomils, Urk. Nr. 20.
36 P. Buckle, Gemeindereformation.
37 Vgl. ebd.; dazu siehe auch Ders., Deutsche Untertanen. Ein Widerspruch, München

1981, S. 125ff.; Ders., Das göttliche Recht der Bauern und die göttliche Gerechtigkeit
der Reformatoren, in: Archiv für Kulturgeschichte 68 (1986), S. 351-369; Ders.,
Warum blieb die Innerschweiz katholisch?

282



schweizer Orte, Tirol und - zum Teil - Graubünden. Während nachgewiesen

wurde, dass im Tirol die neuen Ideen wegen der gezielten
Unterdrückung durch die österreichische Regierung keine Verbreitung fanden38,

zeigten weder die Innerschweizer Orte noch Teile der Drei Bünde besondere

Bereitschaft für die Botschaft der Reformatoren39. Das Verbleiben
der Innerschweiz beim Katholizismus erklärt Blickle damit, dass hier kein
Reformationsbedarf bestand, da die Gemeinden auf das kirchliche Leben

weitgehend Einfluss nehmen konnten. Die Ziele des bäuerlichen und

bürgerlichen Reformationsverständnisses, die man kurz mit den Forderungen
nach kommunaler Pfarrwahl, Residenz des Seelsorgers, «wohlfeiler» Kirche

und Zurückdrängung des geistlichen Gerichts zusammenfassen kann,

waren hier bereits erreicht worden, weshalb die Bedingungen für die
Rezeption der neuen Glaubenslehre ungünstiger waren als beispielsweise in
Oberdeutschland. Wenn die deutschen Bauern die weltliche Ordnung an
der Richtschnur des Evangeliums messen wollten, indem sie herkömmlichem

Recht das «Göttliche Recht» entgegenstellten, machte eine solche

Vorstellung in der Innerschweiz keinen Sinn, weil die Gesetze in Schwyz,
Uri und Unterwaiden ohnehin von den Gemeinden selber erlassen worden
waren40.

Warum jedoch ist Graubünden nicht einheitlich katholisch geblieben?
Hier waren die Voraussetzungen ja dieselben wie in der Innerschweiz: Die
Gemeinden bestimmten nicht nur massgeblich das kirchliche Leben,
sondern trugen auch zur Gestaltung der politischen Ordnung wesentlich bei.
Der neue Glauben fasste in den Drei Bünden keineswegs nur dort Fuss,

wo sich die Patronatsrechte noch in den Händen der Herrschaft befanden
oder wo die politischen Verhältnisse eine Erneuerung der Gesellschaft auf
der Basis des Evangeliums gerechtfertigt hätten. Im Gegenteil, ausgerechnet

die Gemeinden, welche auf kirchlicher sowie politischer Ebene grosse
Selbständigkeit genossen und den Pfarrer gleich wie den Landammann

38 Vgl. P. BIERBRAUER, Die unterdrückte Reformation.
39 Ansätze reformatorischen Glaubens sind auch in der Innerschweiz anzutreffen, wenn

auch in geringerem Ausmass, dazu siehe W. Brändly, Geschichte des Protestantismus
in Stadt und Land Luzern (Luzern, Geschichte und Kultur, II. Staats- und Kirchengeschichte,

4. Bd.), Luzern 1956.
40 P. Blickle, Warum blieb die Innerschweiz katholisch?, S. 37. Zum Reformationsver¬

ständnis der Bauern vgl. Ders., Gemeindereformation, S. 50ff.; F. Conrad, Die
«bäuerliche» Reformation, S. 139ff.; Dies., Reformation in der bäuerlichen Gesellschaft,

S. 92ff.

283



selber wählten - z.B. viele Walsergemeinden -, nahmen öfter den neuen
Glauben an als jene mit eingeschränkter kirchlicher und politischer
Selbstverwaltung.

Die von P. Blickle für die Innerschweiz vorgeschlagene Erklärung kann
deshalb nicht verallgemeinert werden. Die Frage, warum einige Gebiete
reformiert wurden, während andere am katholischen Glauben festhielten,
lässt sich vermutlich nur regional beantworten41. H. R. Guggisberg führt
unter den Gründen, weshalb die Innerschweizer Orte, aber auch Zug, Fri-
bourg und Solothurn am Katholizismus festhielten, die starke Stellung des

Staates an, der eine weitgehende Kontrolle über die kirchlichen Institutionen

ausgeübt habe42. Die städtische Obrigkeit bestimmte das religiöse
Leben in einem solchen Masse mit, dass der Übertritt zur Reformation
nicht nötig wurde, um die Kirche zu reformieren.

In der Innerschweiz und in Graubünden wurde das Ziel, die Kirche den

kommunalen Strukturen anzupassen, also nicht primär durch den
Glaubenswechsel, sondern durch politische Massnahmen erreicht. Man denke
hierbei an das eidgenössische Glaubenskonkordat vom 28. Januar 1525

und die Ilanzer Artikel von 1524 und 1526, welche die zentralen
Forderungen der Pfarrgenossen gesetzlich verankerten. In diesem Punkt kann
der These Blickles, die Bedingungen für die Rezeption der Reformation
seien ungünstiger gewesen, wenn die Kirchgenossen das religiöse Leben
bereits mitgestalteten, zugestimmt werden. Wo die Reform der Kirche auf
«politischer» Ebene stattfinden konnte, wurde die Stosskraft des Evangeliums

für die Erneuerung der Kirche und der Gesellschaft auf kommunaler
Grundlage geschwächt. Die Bündner Gemeinden mussten nicht evangelisch

werden, um den Pfarrer selber zu wählen, die Kirchengüter zu
verwalten und den Kompetenzenbereich der geistlichen Gerichtsbarkeit
einzuschränken. Wenn sie es trotzdem taten, ist dies auf die Entscheidung
jeder einzelnen Kirchgemeinde zurückzuführen, deren Gründe
unterschiedlicher Natur waren und manchmal auch von Zufälligkeiten abhingen.

Dass die Innerschweiz im Gegensatz zu Graubünden konfessionell
nicht gespalten war, lässt sich vermutlich damit erklären, dass die Glau-

41 Für Deutschland vgl. R. W. Scribner, Why was there no Reformation in Cologne?, in:
Bulletin of the Institute of Historical Research 49 (1976), S. 217-241 ; H.-C. Rublack,
Gescheiterte Reformation. Frühreformatorische und protestantische Bewegungen in
süd- und westdeutschen geistlichen Residenzen, Stuttgart 1978.

42 H. R. Guggisberg, Swiss Reformation, S. 202f.

284



bensentscheidung in der Innerschweiz von der Obrigkeit und nicht von
jeder einzelnen Gemeinde getroffen wurde.

In den Drei Bünden gelang es der Religion nicht, das Defizit an

Zusammengehörigkeit zu überbrücken. Weil die konfessionelle Einheit nicht
zustande kam und die Glaubenswahl den einzelnen Kirchgemeinden
überlassen war, wurde die Autonomie der Gemeinden gegenüber dem
Zentralstaat durch die Reformation weiter gestärkt. Anstatt ein verbindendes

Element zu sein, erwies sich die Religion nach 1526 somit als ein
weiterer Trennungsfaktor.

285


	Die Reformation in den Drei Bünden

