
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 35 (1993)

Heft: 1: Behinderung und Religion

Artikel: Warum gerade ich...?

Autor: Thomas, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum gerade ich

Behinderung und Glaube; Erika
Schuchardt, Burckhardthaus-
Laetare Verlag. In der Reihe
«Studien und Problemberichte
aus dem Projekt <Frauen als
Innovationsgruppen des
Deutschen Nationalkomitees des
Lutherischen Weltbundes» ist
das vorliegende Buch erschienen.

von Katharina Thomas

Über 90% der diakonischen Mitarbeiterinnen

sind Frauen. Sie stehen
alltäglich in der Krisenverarbeitung vor
Ort neben den Betroffenen. Weniger
als 10% der diakonischen Mitarbeiterinnen

sind Männer. Aber diese 10%
befinden sich überwiegend in leitenden

wie lehrenden und verkündigenden
Positionen. Vorwiegend Frauen

beschreiben aufgrund ihrer Erfahrungen

und ihrem unmittelbaren Erleben
den Weg ihrer Krisenverarbeitung
bzw. ihrer Leidensfähigkeit, sowohl
als Betroffene wie auch als Mit-Betrof-
fene. Vorwiegend Männer referieren
aus der Theorie über die Art und Weise

möglicher Krisenverarbeitung.
Das Zentrum dieser Studie geht der
Frage nach: Wie erleben Betroffene

und ihre Bezugspersonen Kirche?
Welche Erfahrungen machten sie mit
menschlicher Begleitung und christlichem

Glauben?
Drei Grunderfahrungen fallen dabei
auf:

Erste Erfahrung: Behinderte
erleben sich als Objekte der
Diakonie, aber nur selten als
Subjekte und mitbeteiligte Ge-

«Es ist ein kalter, regnerischer
Oktobertag. Das Telefon läutet. Es ist mein
Sprengelpfarrer, den ich kaum kenne.
Er sagt: <Am nächsten Mittwoch kommen

zwei Buben zu Ihnen, die fahren
Sie durch die Stadt.> Punkt. Keine
Frage, ob ich Lust hätte, ob es mir
zeitlich passe. Nichts.»

Zweite Erfahrung: Behinderte
erleben Verkündigung als
Mahnung zur vertröstenden
Verklärung ihrer Behinderung
bzw. Krise, aber nur selten als
Trost bei kritischer Klärung,
oder gar als Ermutigung zur
befreienden Auseinandersetzung

in einem kritischen Dialog.

«Ich wehre mich gegen die allgemeine
Ansicht, das Leid führe unbedingt

zum Glauben. Gerade unter den
Behinderten begegnete ich den erbitter-

30



sten Atheisten. Nichts kann so zu
Widerspruch reizen wie die Freudenbotschaft,

überbracht von ältlichen
Schwestern, die uns zu Märtyrern des
Leidens stempeln... Ich fasste es
kaum, als eine Schwester unserer
alten Gemeinde mir bei ihrem Besuch
einreden wollte, meine Lebensaufgabe

sei es, krank zu sein - krank, damit

die anderen Menschen erkennen
könnten, wie gut es ihnen gehe.»

Dritte Erfahrung: Behinderte
erleben Pfarrer und Gemeinde
als amtlich bestellte Rollenträger,

aber nur selten als
persönlich betroffene Mitleidende
und Partner.
«Ich denke zwar, dass jeder Pfarrer
immer wieder mit solchen Menschen
(aus Randgruppen) zu tun hat, aber
meist nur in seiner Rolle als Pfarrer,
als amtlich bestellter Helfer, nicht aber
als Freund, als einer, der dieses
schwierige Leben aus unmittelbarer
Nähe miterlebt. Das hiesse zu gestatten,

dass aus jenen Abgründen ein
Schatten auf das eigene Leben fallen
darf.»
Aufgrund der Analyse von annähernd
300 Biographien lässt sich jedenfalls
feststellen:

- Nur relativ wenige berichten offen
über Kirche bzw. Seelsorge; es liegt
die Vermutung nahe, dass Kirche

im Leben der meisten Betroffenen
kaum eine Rolle spielte.

- Die Biographien, die über ihre
Erfahrungen mit Kirche bzw. Seelsorge

berichten, bewerten diese
übereinstimmend negativ.

- Im Widerspruch zu diesem Ergebnis

der Analyse bewerten die
genannten und andere Biographen
ihre Glaubenserfahrungen als
entscheidend und bedeutsam für ihren
weiteren Weg.

In einem umfangreichen Kapitel
beschreibt die Autorin die einzelnen
Spiralphasen der Krisenverarbeitung und
veranschaulicht damit den notwendigen

Lernprozess. In den folgenden
Beispielen zeigt sie, dass christlicher
Glaube Aggression kompensieren
und Annahme bewirken kann.
Eine durch Kinderlähmung behinderte
Frau schreibt:
«Ich habe... voll Zorn und Bitterkeit
gedacht: <Was kann Gott tun, wenn
seine Leute sich ihm verweigern?>»
Es ist dies eine Frage geworden, die
sich durch mein ganzes Leben zieht.
Wenn man immer wieder von der Hilfe

anderer Menschen abhängig ist,
ganz existentiell abhängig, kann dies
eine grosse Anfechtung werden. Ich
habe viel nachgedacht über den
ohnmächtigen Gott, der nicht helfen kann,
auch wenn er möchte... Ich
beschloss, von Gott nichts mehr zu er-

31



warten, ihn um nichts mehr zu bitten.
Ich befürchtete, dass ich an meinen
Erwartungen kaputtgehen würde,
kaputt an der Enttäuschung über Gott,
vielleicht aber auch der über seine
Leute. Das konnte ich nicht riskieren.

Und so entschied ich mich,
nüchtern überlegend, dieses
harte, über meine Kräfte
gehende Leben anzunehmen, es
unter die Füsse zu bekommen
oder daran zu scheitern. Dann
aber würde es ein Scheitern
an mir selber sein, an meinen
Fähigkeiten und Möglichkeiten,

und dies schien mir
erträglicher, als dem unbekannten

Gott ausgeliefert zu sein."
Wieder und wieder ringt ihre Vernunft
mit der Absage an diesen ohnmächtigen

Gott, und doch kann ihr Herz
nicht von ihm lassen:
«Der Pfarrer sass da und sagte kein
Wort. Als das Schweigen unerträglich
wurde, verabschiedete ich mich.

Das war neu für mich, dass da
ein Christ war, der keine
Antwort hatte.
Der um meinetwillen all die
Bibelsprüche, die ihm zu Gebote standen,
unausgesprochen liess. Er hätte sich
ein gutes Gewissen verschaffen
können. Aber er tat es nicht. Um meinet¬

willen. Da nahm einer etwas auf sich,
um mich nicht zu belasten. Dadurch
wurde er glaubwürdig für mich.»
Der Bericht einer depressiven Theologin:

«In den allerschwersten Stunden hat
der Glaube überhaupt keine Rolle
mehr gespielt. Mein Verstand und
mein Wille mochten ihn wohl weiterhin

bejahen, aber für mein Herz war
er unerreichbar. Er war kein Trost,
keine Antwort auf verzweifelnd
quälende Fragen, keine Hilfe, wenn
ich nicht weiterwusste. Ja, im Gegenteil:

Nicht der Glaube trug mich,
sondern ich musste auch noch
den Glauben tragen.
Mit besonderer Inbrunst habe ich
stets den Satz gelesen «Lehre mich
Herr,*meine Tage zu bedenken, auf
dass ich weise werde!» Weise werden

- das schien mir der Schritt zur
eigentlichen Heilung zu sein. Weise
werden, das bedeutet, wieder Übersicht

zu gewinnen, nicht aufgezehrt
zu werden von dunkler Verworrenheit.
An das andere Ufer gelangt zu sein,
unerreichbar für die Qualen der
Krankheit. Aber auch gelernt zu
haben, mit der eigenen Vergangenheit
zu leben, wie schmerzlich auch immer
sie gewesen sein mag, den schönen,
aber trügerischen Schein einge-

32



tauscht zu haben gegen die Wirklichkeit.

Weise werden, bedeutet für
mich, in den eigenen Abgrund
geblickt zugaben, ohne zu verzweifeln.

«Manchmal denke ich, dass für
jeden im Leben einmal der
Augenblick kommt, wo alle
Begeisterung und Sicherheit zerfällt,
wo wir zu Menschen werden,
die Gott nicht lassen können,
weil sie einmal von ihm gehört
haben und ihn nicht vergessen
können. Sie müssen die Stelle
und das Schweigen an Gottes
Türschwelle aushalten, bis er
kommt. So hat der Glaube mir
irgendwie doch geholfen; dass
unser Gott ein Gott sei, mit
dem wir ringen dürfen, der sich
anklagen lasse, ohne Rache
anzudrohen, der grösser sei als
unser Herz.»

Zwei praktizierende Psychotherapeutinnen

geraten durch ihre beiden
behinderten Kinder in die existentielle
Elternrolle:
«Wer ehrlich mit sich selber ist, macht
die Erfahrung, dass ein ursprüngliches

und unausweichliches Element
unserer aller Beziehungen zum
behinderten Menschen das der Ablehnung,
der Angst, ja, des Hasses ist. Die
Christen sind keineswegs der Versu¬

chung fern, zu fühlen und zu denken:
<Geh> fort, damit ich nicht leide und
<geh endgültig fort>, damit mein Leben
leichter werde!» Die Offenbarung
belehrt uns über Vieles, aber sie gibt
uns über die Frage nach dem Sinn
des Bösen keine Antwort, die unser
Wissenwollen befriedigt. Sie sagt uns
nur, dass dies alles kein Unsinn sein
kann, aber sie enthüllt uns den Sinn
nicht. In dem Prozess, den Hiob
gegen Jahwe führen darf, sagt Hiob
dem Jahwe alle Gottesschande ins
Gesicht. Jahwe ist nicht zu gut für eine

Verteidigungsrede, aber sein Argument

ist nicht die Aufklärung über das
Übel, sondern die Aufklärung über
sich selbst. Auch ich lasse mir gesagt
sein, was Hiob genügte. Ich weiss
wahrlich genug von ihm, um diese
Sorge sein Problem sein zu lassen,
zu dessen Lösung ich weder in der
Lage noch berufen bin. Mein Vertrauen

wäre leichter, wäre mein Problem
gelöst, aber von Vertrauen bliebe
nicht viel übrig. Denn nur in diesem
einzigen Punkt ist mir Vertrauen als
Last zugemutet.»
Der Autor Jacques Lusseyran, seit
seinem siebten Lebensjahr erblindet,
schreibt:
«Wenn ich an meine Kindheit denke,
spüre ich noch heute das Gefühl der
Wärme über mir, hinter mir und um
mich, dieses wunderbare Gefühl,

33



noch nicht auf eigene Rechnung zu
leben, sondern sich ganz, mit Leib
und Seele, auf andere zu stützen,
welche einem die Last abnehmen. Ich
lief zwischen Gefahren und Schrecknissen

hindurch, wie Licht durch
einen Spiegel dringt.»

Das ist es, was ich als Glück
meiner Kindheit bezeichne,
diese magische Rüstung, die -
ist* Sie einem erst einmal
umgelegt - Schutz gewährt für
das ganze Leben. Meine Eltern
- das war der Himmel.

Ich sagte mir dies nicht so deutlich,
und auch sie sagten es mir nicht; aber
es war offenkundig. Ich wusste, dass
sich in ihnen ein anderes Wesen meiner

annahm, mich ansprach. Dieses
Andere nannte ich nicht Gott - über
Gott haben meine Eltern mit mir erst
später gesprochen. Ich gab ihm
überhaupt keinen Namen. Es war da, und
das war mehr. Mein Thema - sofern
ich eines habe - ist das Leben. Das
Leben des Herzens, des Verstandes,
der menschlichen Reaktion auf das
Innere der Welt und mein eigenes
Interesse. Dennoch gab es Zeiten, in
denen das Licht nachliess, ja, fast
verschwand. Das war immer dann der
Fall, wenn ich Angst hatte. Wenn ich,
anstatt mich von Vertrauen tragen zu

lassen und mich durch die Dinge
hindurch zu stürzen, zögerte, prüfte. Was
der Verlust meiner Augen nicht hatte
bewirken können, bewirkte die Angst,
sie machte mich blind. Sie (eine innere

Stimme) sagte, ich sei in eine Falle
geraten, ich hätte die wahre Welt
vergessen, jene Welt, die in uns liegt und
die Quelle aller anderer ist. Ich müsse
daran denken, dass diese Welt,
anstatt zu vergehen, mit den Jahren
immer grösser werde, freilich nur unter
einer Bedingung: dass ich unerschütterlich

an sie glaube.

Die einzige Art, eine vollständige

Heilung von der Blindheit
zu erreichen - ich meine hier
eine soziale Heilung - ist, sie
nie als Verschiedenheit zu
behandeln. Die grosse Heilung
bestehtdarin, von neuem - und
ohne zu zögern - in das wirkliche

Leben einzutauchen, in
das schwierige Leben, das
heisst hier, in das Leben der
anderen.
«Wie alltäglich», sagte Jeremie
manchmal. Er hatte immer Leute
gesehen, die Angst hatten, eine Angst,
die unüberwindlich war, weil sie
keinen Gegenstand hatte. Er hatte gesehen,

wie sie sich heimlich vor allem
eines wünschten: sich selbst weh zu
tun. Das war immer - auch hier - das

34



gleiche. Nur dass hier die Bedigungen
dafür endlich erfüllt waren. Der Krieg,
der Nazismus, der politische und
nationale Wahnsinn hatten ein Meisterwerk

hervorgebracht, ein Leiden und
eine Not, die vollkommen waren: das
Konzentrationslager. Mitten im Block
57 fand Jeremie Freude. Welch ein
Geschenk war das, was uns Jeremie
machte! Welche Freude das war? Es
war die Freude, am Leben zu sein,
das Leben der anderen, zumindest
einiger anderer, im Schatten der
Nacht gegen das unsere schlagen zu
spüren. Es war die - ganz unerwartete

- Verzeihung, wenige Schritte von
der Hölle entfernt, es war die neue
Möglichkeit und Fähigkeit zu allem,
das grosse Glück. Es war die Freude
zu entdecken, dass die Freude
existiert, dass sie, genau wie das Leben
in uns ist, dass sie keine Bedingungen
stellt und dass sie deshalb auch durch
keine Bedingung - nicht einmal die
schlimmste - zerstört werden kann.

Es gibt kein Gebrechen. Das
habe ich durch mein Blindsein
erfahren. Gott - oder sagen
Sie, wenn Sie es vorziehen:
die Natur oder das Leben -
entzieht uns niemals etwas.
Und wenn er uns etwas zu
nehmen scheint, dann sind es
immer nur Äusserlichkeiten

und Gewohnheiten, derer er
uns beraubt. Das müssen wir
wissen. Das einzige Gebrechen,

das ich kenne, ist nicht
die Blindheit, nicht die Taubheit

und nicht die Lähmung -
so hart sie sein mögen -
sondern die Ablehnung der Blindheit,

der Taubheit oder
Lähmung«

Ich preise nicht den Verzicht, sondern
den Realismus, den gesunden
Menschenverstand, das heisst, die Liebe,
die Liebe dem gegenüber, was ist. In

meiner Blindheit sage ich, die Liebe
gegenüber dem Licht, denn das Licht
ist da. Es ist genau auf die gleiche
Weise da, wie «das Leben» in dem
Augenblick in seiner Gesamtheit da
ist, wenn unser Leben nichts mehr zu
enthalten scheint. Ich sagte, dass er
(Jeremie) sah. Für ihn und - durch
ihn - auch für uns wurde die Welt
jeden Augenblick gerettet. Die Gnade
war grenzenlos. Und wenn sie von
uns wich, dann deshalb, weil wir sie
nicht gewollt hatten, weil wir - nicht
sie - die Freude verloren hatten.
Er (Jeremie) war in sein Innerstes
yorgestossen und hatte dort das
Übernatürliche oder - wenn jemand
dieses Wort stört - das Wesentliche
freigelegt, das von keinen Umständen
abhängt, das zu jeder Zeit und an

35



l'I jedem Ort, im Schmerz wie in der als Probleme Behinderter» und einem
Freude existieren kann. Er hatte die theologischen Exkurs über Leiden
Quelle gefunden.» und Leidensfähigkeit. ¦
Abgeschlossen wird das lesenswerte
Buch mit dem Kapitel «Begleitende

«Sie fragen mich nach der auferstehung
sicher sicher gehört hab ich davon

dass ein mensch dem tod nicht mehr entgegenrast
dass der tod hinter einem sein kann

weil vor einem die liebe ist
dass die angst hinter einem sein kann
weil man selber gehört hab ich davon

so ganz wird dass nichts da ist
das fortgehen könnte für immer

Ach fragt nicht nach der auferstehung
ein märchen aus uralten zeiten

das kommt dir schnell aus dem sinn
ich höre denen zu

die mich austrocknen und klein machen
ich richte mich ein

auf die langsame gewöhnung ans totsein
in der geheizten wohnung

den grossen stein vor der tür
Ach frag du mich nach der auferstehung

ach hör nicht auf mich zu fragen.»
Dorothée Solle

36


	Warum gerade ich...?

