
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 35 (1993)

Heft: 1: Behinderung und Religion

Artikel: Wie die Kirche Menschen seelisch verkrüppelt : ein Gespräch mti
François Nicolet

Autor: Thomas, Katharina / Nicolet, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Kirche
Menschen seelisch
verkrüppelt

Ein Gespräch mit François
Nicolet von Katharina Thomas

PULS: Du wurdest religiös erzogen.
Wie hast Du als Kind und Jugendlicher

Kirche erlebt?

François Nicolet: Ich wurde
streng katholisch erzogen. Ich habe
Angst, mich dieser Frage zu stellen.
Zwar möchte ich mich selbst ganz
offen und ehrlich anschauen. Aber ich
möchte auch niemanden einfach so
leichtfertig anklagen und unabsichtlich
damit verletzen. Aber ich habe eben
einerseits schon das Gefühl, von der
Kirche teilweise «seelisch verkrüppelt»

worden zu sein, vor allem, weil
mir ein Verhalten des Verdrängens
und Verstecken-Müssens eingeimpft,
ja, als «Ur-Verhalten» und Musterverhalten

regelrecht «eingetrichtert» wurde,

denn wenn überstrenge Forderungen

des «Gutsein-Müssens» nicht
erfüllt werden können, was bleibt
einem anderes übrig als gewisse (als
«schlecht», «sündig» bewertete) Dinge

psychisch «abzuspalten» und zu
verstecken? Andererseits habe ich
die Kirche als sehr hilfreich erlebt,
weil ich Beten gelernt habe, ethische
Richtlinien mitbekommen habe usw.

Und vor allem war die Kirche
«Vermittlerin in der Sache Jesu». Denn
wenn ich auch heute ein gewandeltes
Menschen- und Gottesbild, ja
überhaupt ein Gottesbild und eine
«Jesus-Beziehung» habe, so habe ich es
eben über die Kirche bekommen.

Ich wurde zwar gezwungen
mitzumachen, aber ich war
dafür in einer Gruppe mit ber»

Bei uns gab es einen Spruch, der in
etwa die Situation gut ausdrückt:
«Hans-Franz, gut nid gäär i Roose-
chranz - d'Mueter muess ne jätte
(ihm den Hintern versohlen), bis er gut
ga bätte.»

PULS: Du hattest aber nicht die
Angst vor dem grossen Gott mit dem
langen Bart, der alles hört und sieht?

François Nicolet: Nein, eigentlich
nicht - dünkte mich. Aber dann später,

als ich psychisch schwer krank
war, kamen dann doch solche
verdrängten Dinge hoch - und zwar mit
aller Macht. Die Kirche machte uns zu
übergrossen Sündern, denn die
Worte Jesu: «Was kümmerst Du Dich
um den Splitter im Auge Deines
Bruders und bemerkst nicht den Balken
in Deinem eigenen?», wurden allzu-

23



—

sehr nur dazu benutzt, uns immer
wieder auf unsere «Nichtswertigkeit»
hinzuweisen. Aber an dieser Stelle
sagt Jesus ja dann weiter: «Zieh erst
den Balken aus Deinem Auge, dann
wirst Du klar sehen und kannst Dich
auch um den Splitter im Auge Deines
Bruders kümmern.»

PULS: Du stehst da der Kirche auch
kritisch gegenüber, da sie die Sünden
so stark betont?

François Nicolet: Ja, weil sie
eben (so hart das auch klingen mag)
«Verräterin» an dieser Botschaft
der Befreiung des Jesus von
Nazareth ist. Vielleicht hat sie zwar diese
Botschaft lange Zeit wirklich so
weitergegeben, wie es für die Menschen
gut war. Aber was für die Leute im

Mittelalter befreiend gewesen sein

mag, ist eben heute eher einengend,
beängstigend, fesselnd. Aber Institutionen

sind träge und die Machtinhaber

vertuschen, ihre Macht zu
erhalten. Das schmerzt in diesem Fall

besonders, weil Jesus doch
ausdrücklich gesagt hat:

«Bei Euch aber soll es nicht
so sein; wer von Euch der
Grösste sein will, der sei der
Diener aller.»

PULS: Aus den Gründen, die Du da
nennst, treten heute viele Menschen
aus der Kirche aus. Andere halten
dagegen, das wäre nicht der richtige
Schritt, denn verändern könne
mann/frau nur das, wo ich auch dabei
bin. Du gehörst zu der zweiten Gruppe

und setzt Dich sehr für die
Befreiungstheologie von Leonardo Boff
ein?

François Nicolet: Wir alle -
gewöhnliche Leute und «normale» Sünder

- sind die Kirche. Und was die
«hohe» Hierarchie betrifft, so will ich

es mit Khalil Gibran halten, der über
die Freiheit u.a. sagt: «Und wenn es
ein Despot ist, den ihr vom Thron
stossen wollt, seht zu, dass sein
Thron zerstört wird, den ihr in Euch
errichtet habt.» Also musste man diese

Hierarchie weniger wichtig nehmen
und nicht immer davon reden, um ihr
etwas von ihrer Bedeutung zu
nehmen. Manche dieser «Diener» der
Kirche meinen, sie mussten wachsam
und ängstlich besorgt «das wahre
Gottesbild» hüten und verteidigen,
denn sonst wäre Gott selbst
gefährdet. Dabei... - Aber diese «offizielle

Kirche» verbietet, grenzt aus,
verweigert sich notwendigen
Auseinandersetzungen, verdrängt. Freie
mündige, selbstdenkende,
selbstverantwortliche Menschen, die solches

24



nicht einfach schlucken wollen, sind
dabei für «solche Kirchenmenschen»
eine Gefahr. Auch Jesus musste ja
sterben, weil er so den kirchlichen
und politischen Machthabern gefährlich

wurde.

Denn Jesus wollte solche freien,

starken Menschen, die
sich des eigenen Wertes
bewusst sind, damit sie sich
freiwillig für die Liebe entscheiden

könnten. Er ging auf die
Menschen zu, bezog ein,
integrierte, grenzte ein, «umarmte
die Schatten».

Deshalb ist Befreiungstheologie überall

wichtig, auf jedem Kontinent; vor
allem aber wäre eine Art «Befreiungstheologie

für die einzelne, individuelle
Seele» not-wendend. Nimm zum
Beispiel die Beichte, ein ganz banaler
Fall: «Ich lüge». Die «Amts-Kirche»
sagt: Du sollst nicht lügen - ich lüge
aber. Dann schäme ich mich, versuche

zu verdrängen und lasse mich
selbst (diesen «armen Sünder») im
Stich; emotional, gefühlsbetreffend
verlasse ich mich dabei selbst. Gehe
ich beichten, scheint das Problem
gelöst, der Sünder ist bekehrt - aber
es wird nicht lange dauern, und ich
werde wieder lügen. Denn mein

Grundproblem ist immer noch da,
mindestens so lange, bis ich darüber
rede. Warum lügst Du? Was belastet
Dich dabei? Nicht Richten und moralisches

Verurteilen, sondern individuelles

Fragen hilft da weiter.

Wenn ich im Gleichnis vom barmherzigen

Samariter alle Beteiligten als
Teile von mir selbst betrachte - also
den Priester und den Levit als mein
Ego, das irgendeinem Programm und
irgendwelchen Verpflichtungen nachhetzt,

keine Zeit zu haben scheint und
deshalb «den Halbtoten» links (oder
rechts) liegen lässt; diesen Halbtoten
als mein «Ich», das sich schuldig
fühlt, sündig, als Versager und eigentlich,

wenn es das könnte, dem Priester

und dem Leviten am liebsten so
schnell wie möglich nachrennen
möchte; und dann eben den
«barmherzigen Samariter» (das bin auch
«Ich»), der beim Verwundeten geduldig

ausharrt, ihn pflegt, bei ihm
bleibt... - wird klar, wie wichtig es ist,
auch die negativen Seiten in mir
anzunehmen, anstatt sie zu verdrängen.
Letztlich geht es darum, dass wir
einander helfen, die Lösungen in uns
zu finden. Im Sinne von «Dein
Vertrauen hat Dich gerettet».' Jesus sagte
das ohne Vorbedingungen, ohne z.B.
den römischen Hauptmann nach
seinen Götterbildern zu fragen.

25



Jesus hat die Menschen ein
bezogen statt ausgegrenzt,
befreit von ihren Schuldgefühlen,
berührt, aufgerichtet, Mut
gemacht - Huren, Zöllnern,
Aussätzigen, Blinden, Lahmen -
heute wären es vielleicht
Drogenhändler, Darstellerinnen in
Pornofilmen, «Drögeler»,
Kriminelle, Behinderte aller Art,
Aidskranke usw., schlicht: alle
Zukurzgekommenen und
Abgedrängten.

PULS: Deine Kindheitserinnerungen
kamen dann aber wieder hoch, als
Du so lange in diesem absoluten
psychischen Loch stecktest?

François Nicolet: Ich wurde mit
ca. 27 Jahren psychisch schwer
krank. Mehrere Faktoren führten dazu.

U.a. war ich beruflich total überfordert;

und dazu hat sich mein religiöser
Hintergrund als beengend, ja,
lebensbedrohend gezeigt. Zu meiner psychischen

Behinderung kam noch meine
körperliche hinzu. Aufgrund einer
Virusinfektion im Kleinhirn durch eine
Medikamentenvergiftung sitze ich
seitdem (seit 10 Jahren) im Rollstuhl.
Ich war damals körperlich völlig hilflos
und abhängig, konnte nicht sprechen

und war eine Zeitlang in einer
psychiatrischen Klinik. Und da kam mir
eine schon lang vergessen geglaubte
Erinnerung wieder hoch: Ich war als
Kind, etwa zwölfjährig, zur Kommunion

gegangen, obwohl ich wusste,
dass ich diesmal nicht gehen dürfte.
Ich glaubte, ich sei «im Stande einer
Todsünde», sogenannt «unwürdig».

Als mir diese Erinnerung
wiederkam, war ich überzeugt, dass ich
deshalb verdammt sei, für immer und
ewig verloren. Ausserdem war ich
überzeugt, dass ich bald sterben
musste. Sätze wie «Wer mein Fleisch
und mein Blut unwürdig isst und trinkt,
der isst und trinkt sich das Gericht»
gingen mir laufend durch den Kopf.
Sagt der Priester bei der Wandlung
nun: «Das ist mein Blut, das für euch
für alle vergossen wird zur Vergebung

der Sünden», oder sagt er nur:

«... das für viele...»? Laufend ging
mir durch den Kopf «alle, ausser dem
einen, der ihn verraten wird» und «es
wäre besser, wenn du gar nicht geboren

wärest» (die Verdammnis wäre
demnach vorbestimmt und da Hesse

sich gar nichts ändern!) und «wer
einem anderen ein Ärgernis gibt, sollte
sich besser einen Mühlstein umhängen

und sich in die tiefsten Tiefen des
Ozeans versenken». Ich war
psychisch so daneben, dass ich gar nicht
merkte, was mit mir körperlich los

26



war, und als ich dahinterblickte, hatte
ich mich an die körperliche Behinderung

sozusagen schon gewöhnt.

PULS: Was Du da erzählst, macht
mich sehr betroffen, und ich möchte
Dir sagen, dass dabei einige Sätze
sind, die ich aus meiner eigenen
Biographie kenne. Diese Zeit muss für
Dich die Hölle gewesen sein. Glaubtest

Du, Du wärest schon tot und in
der Hölle?

François Nicolet: Nein - ich
wusste, dass ich noch «lebe». Aber es
war absolut grauenvoll, und obwohl
ich es eigentlich keine Sekunde lang
damit ausgehalten habe, musste ich
diesen Alptraum 2-3 Jahre lang (ich
weiss es gar nicht mehr; ich hatte
jegliches Zeitgefühl verloren) aushalten,
denn ich konnte ja nicht einfach da-
vonrennen, ich war so ganz und gar
hilflos, dass ich es nicht einmal
geschafft habe, irgendwie aus meinem
Bett zu kommen, um mich aus dem
Fenster zu stürzen, obwohl ich es total
angestrengt über lange Zeit versucht
habe. Düsenjäger flogen, donnerten
immer wieder übers Spital, so dass
die Scheiben klirrten und die Wände
zitterten. Verdammnis wäre nun so,
malte ich mir aus, dass ich an einer
Wand stände, und sie flögen in mich
rein, Tausende Male, nein, Millionen

Male, jahrelang, billionenjahrelang -
und das wäre noch gar nicht lange,
das wäre erst ein kleiner Anfang der
Ewigkeit. Und die Düsenjets flögen
dreimal so schnell und gewaltig, nein,
hunderttausendmal... unendlichmal...
das wäre immer wieder nur der
Anfang. Ich war sicher, ich musste nächstens

sterben und dann wäre es für
immer so. Ich hatte noch viele andere
konkrete Schreckensbilder, wie das
oben beschriebene. Bei Verdammnis
würden alle (und noch viele mehr)
zugleich ablaufen. Ich habe (in meinen

Träumen und Vorstellungen)
gebeichtet, gebettelt, mit Jesus verhandelt

- aber ich wusste, da war nichts
zu machen, er ist unbestechlich.

PULS: Wie kamst Du wieder raus
aus dieser Hölle, und wie siehst Du
Deine körperliche Behinderung heute?

François Nicolet: Ein Medikamentenwechsel

hat unerwartet die Wende
eingeläutet, aber das war nur die
«Initialzündung», ich musste (und muss
es noch!) an meiner eigenen inneren
Einstellung arbeiten, und vor allem
musste ich lernen,

die grossen gnadenhaften,
geschenkten Veränderungsmöglichkeiten

anzunehmen.

27



Meine Behinderung ist für
mich nicht eine Strafe Gottes.
Ganz im Gegenteil, sie hat mir
die Gelegenheit gegeben, aus
dem gänzlich «Nicht-Zurecht-
Kommen» mit meinem Leben
etwas Positives zu machen.
Und die körperliche Behinderung

hat mir den nötigen
«Raum» dazu verschafft, ein
Verschnaufen, «Durchatmen»
ermöglicht und mich letztendlich

aus diesem psychischen

Und auch wenn es manchmal schwierig

ist, als Körperbehinderter zu leben,
so ist es doch letztlich egal, ob ich
hier auf dem Sofa oder dort auf dem
Rollstuhl sitze.

Ich darf leben! Welch grosses,
gnadenhaftes Geschenk!

Als es mir so dreckig ging, sagte ein
Pfarrer zu mir: «Deine Lage ist der
Anfang Deiner Befreiung. Wenn auch
Dein Herz Dich verurteilt, Gottes Herz
ist viel grösser» und «Wir Menschen
sind so klein und Gott ist soo gross,
wie wollen wir Menschen da beurteilen,
was würdig ist und was nicht?» (Für
mich war es äusserst bedeutungsvoll,

dass er von «uns Menschen»,
ohne hierarchische oder sonstige Un¬

terschiede sprach). Das war vielleicht
der Beginn «meiner Befreiung».

PULS: Du hast die Befreiungstheologie
also am eigenen Leib erfahren?

François Nicolet: Ja, und wie!, das
kann man wohl so sagen. Fatal ist,
dass Jesu Leben dazu gebraucht wird,
Kirche und Glauben (oder besser: Was
man dafür hält!) zu schützen; dabei
steht er so darüber, ist viel grösser, in
seinem Licht hätten alle Platz. Es
genügt nicht, an den Weg Jesu
«nur» zu glauben, zu glauben,
dass ihn Jesus gegangen ist; man
muss diesen Weg auch selber
gehen. Ich habe meine Befreiung als
Geschenk erlebt, wenn ich natürlich
auch selbst hart an mir arbeiten muss.
Aber diese Mühe ist so klein im
Verhältnis zu dem Geschenk, nicht mehr
verstecken zu müssen, sondern sein
zu dürfen, wie ich bin. Doch das ist ja
nichts Fertiges. Befreiung ist ein
dauernder Prozess. z.B. dieses Gespräch
hier mit Dir ist für mich ein grosser, guter,

wichtiger Schritt auf diesem Weg.
Ich danke Dir sehr herzlich dafür! ¦

François Nicolet, 1950,
ehemaliger Primarschullehrer, Ego-
Therapist, Flamatt

28



?EË:e-eËW<:?;Ëe-
Ë>:EEEË.sËEs.:Ë5.

SESES

HP mmmm

aflHHnHUKHi :xx;.

eXCyy

XXX

':C': '¦
¦ ' ¦

**V

v^??f(\L,

K w^

s

mixMxcmlHi>

29


	Wie die Kirche Menschen seelisch verkrüppelt : ein Gespräch mti François Nicolet

