
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 34 (1992)

Heft: 4: Existenzbedrohung-Existenzangst-Autonom Leben

Artikel: Leben retten, nicht normieren : Zeit für Differenzierungen

Autor: Christoph, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Th&iTi*Ê

Leben retten, nicht
normieren

Zeit für Differenzierungen

von Franz Christoph

Nach einem dreiviertel Jahr
Krankenhausaufenthalt, wo ich mich um
mein Leben sorgte, bin ich nun wieder

bei den besseren Menschen,
den angeblich besseren. Immerhin
wurde ich im Krankenhaus nicht
vergessen.

Ein entschiedener «Euthanasie»-
Gegner freute sich, als er mich im
Krankenhaus erreichte. Er wollte
einen, der selbst nicht mehr wusste, ob
er überlebt, in die politische Arbeit
miteinbeziehen und bat mich, ein
Memorandum gegen die aktuelle
«Euthanasien-Debatte zu unterzeichnen.
Nach meinem Befinden erkundigte er
sich nicht. Es ging ja um die
Unterschrift, um das Politische und nicht
um das Private.
Zweifellos ist es richtig, dass die
Isolation von kranken und leidenden
Menschen zur Sterbehilfe verführt. So
gesehen, bin ich ein wenig stolz darauf,

noch etwas zu leben.
Seit geraumer Zeit gibt es die
gesellschaftssensible Maske der allgemei¬

nen Betroffenheit. Unterschiede werden

verwischt, was den ursprünglich
Betroffenen wenig nützt. Daher schlage

ich neue Begriffe vor. Ich spreche
nun von Benachteiligten beziehungsweise

Bedrohten und von
Verhaltensbetroffenen. Wobei nicht zum
Ausdruck kommen soll, dass Benachteiligte

per se moralisch über den
Verhaltensbetroffenen stehen.

Was tut not, um dem tödlichen
Zeitgeist zu begegnen?

Notwendig ist meines Erachtens eine
radikale Differenzierung der
Auseinandersetzung sowie ein Herangehen
an meist verdrängte Probleme. Dies

beinhaltet die Gefahr einer Spaltung
unseres sowieso ziemlich kleinen
Spektrums. Doch rechtfertigt die

Angst vor der Gefährdung eines
Grundkonsens die Notwendigkeit,
Kontroversen in unseren Reihen nicht
auszutragen? Auch bin ich ziemlich
unsicher geworden, was unser
gemeinsamer Nenner überhaupt ist.
Jeder interpretiert ihn meiner Meinung
nach auf seine Weise.

Meine bisherige Interpretation des
Minimalkonsenses war die Illusion
einer Gemeinsamkeit für das
Leben. Doch dies zu formulieren, ist
bei einem Teil unseres Spektrums



schon gefährlich. Der Vorwurf, zu
den reaktionären Lebensschützern
zu gehören, liegt in der Luft. Der
Abtreibungskonflikt wurde benützt,
um den Lebensschutz als Schimpfwort

zu etablieren.
Ich frage mich, warum haben die
Abtreibungsbefürworter nicht um den
positiven Begriff Lebensschutz
gekämpft, nach dem Motto: Wir sind die
Lebensschützer? Vielleicht aus der
unsicheren Gefühlslage, ob dies denn
auch wirklich der Wahrheit
entspricht? Wie dem auch sei, der
Gebrauch des Begriffes Lebensschutz
als Bezeichnung für Doppel- oder
Unmoral weicht die gesellschaftliche
Verantwortung für das Leben auf und
beruhigt das schlechte Gewissen von
potentiellen Killern.

Was bedeutet dies für uns
Krüppel?
Ich wende mich in diesem Punkt nicht
an Verhaltensbetroffene. Für uns
Krüppel kann es meiner Meinung
nach nur heissen, dass wir uns einer
gewissen Sogwirkung einer Tendenz
der Frauenbewegung entziehen und
einer Vermischung von Frauen- und
Krüppelinteressen, die ja keineswegs
identisch sind, vorbeugen. Aufgrund
ihres grösseren Machtrepertoires
haben in der Realität Frauenprobleme

Vorrang vor elementaren Lebensinteressen

Behinderter. Ich neige zu der
Vermutung, dass wir uns von der
Krüppelbewegung besonders schwer
tun, dies wahrhaben zu wollen. Einen
Anhaltspunkt sehe ich in unserer jungen

Geschichte. Nicht vollständig,
aber teilweise war die Beachtung der
Frauenbewegung durch die linke,
liberale, kritische Öffentlichkeit ein
Anerkennungsmodell für unseren
emanzipierten Umgang. Daher fühlten

wir uns als etwas Ähnliches wie
die Frauenbewegung, jedoch auf
niedrigerem Standard.
Ich sollte nicht mehr auf alten Fehlern
rumtrampeln, könnte eingewendet
werden. Sicher, Fehler macht jeder,
warum nicht auch oder gerade Krüppel.

Der grösste Fehler jedoch ist das
Verdrängen, das Nicht-mehr-wahrha-
ben-wollen von Fehleinschätzungen,
denn sie verhindern die Vermeidung
von Wiederholungen.

Wir stehen vor einer Situation, wo
Technik und moderne Medizin
Leben retten, normieren und aussondern

können. Gerade die Ralität der
Aussonderung von Leben verführt
uns häufig zu einer vorschnellen
Ablehnung von modernen
lebenserhaltenden und rettenden Techniken.



Ohne über grosses medizinisches
Wissen zu verfügen, sträubt sich bei
mir etwas gegen die Eindeutigkeit, in

der ein Thema wie beispielsweise
«Der Fötus als Patient» in die
«Euthanasien-Debatte integriert wird und
durch eine Gegenaktion kämpferische

Selbstbefriedigung betrieben
wird. Auch kann ich nur den Kopf
schütteln über selbstgerechte Aussagen

von Frauen über ihr Verantwor-
tungsbewusstsein, das so selbstbestimmt

human entwickelt sein soll,
dass der Fötus nicht zu schützen sei.
Wenn wir Krüppel solche Aussagen
bereitwillig unterstützen, warum treten

wir dann gegen die eugenische
Indikation ein?
Gewiss ist bei der vorgeburtlichen
Beratung und medizinischen Vorsorge

Vorsicht geboten, doch geht mir
die Sicherheit ab, wenn es möglich
ist, vorgeburtlich sinnvoll zu behandeln,

weshalb dann ein Kind erst tot
oder krank geboren werden soll. Um
dem Bedürfnis von Unterstellungen
vorzubeugen: Für mich ist, wenn ich
dies sage, Tod und Krankheit keine
Einheit. Ich masse mir nur nicht an,
zum Zwecke der politischen Reinheit,
über Tod oder Einschränkungen
anderer zu bestimmen. Ich bin unfähig,
um den Missbrauch zu verhindern,
den Tod anderer in Kauf zu nehmen.
Dies sehe ich auch beim Thema «Or¬

gantransplantation und Organhandel».

Mich erschreckt hier ein Verhalten,

das ich als Heiligkeit und Würde
der verfaulenden Leber oder Niere
bezeichnen würde. Ich versuche
gleich, automatischen Verrätergefühlen

vorzubeugen und erkläre, dass ich
strikter Gegner des Organhandels
bin. Doch halte ich die Frage, ob es
ein Recht auf den eigenen Körper
auch nach dem Tod gibt, nicht
automatisch für menschenverachtend.

Die letzten Jahre verbrachten wir
hauptsächlich im Widerstand
gegen die Todesbedroher. Wir hatten
wenig Ruhe. Das war anstrengend
und angenehm zugleich. Angenehm

deshalb, weil wir keine Zeit
zum Nachdenken hatten. Die Zeit
zu differenzieren müssen wir uns
nehmen. Wir müssen Positionen
finden, ohne dogmatisch zu werden.

Erst wenn wir unterschiedliche

Standpunkte offenlegen, kann
auch die von mir nicht gewünschte
Spaltung verhindert werden.

Ich erlaube mir, noch einige weitere
Probleme anzusprechen.

Wie gehen wir mit medizinischen

Wahrscheinlichkeitsrechnungen
um?

Eine totale Ablehnung halte ich für



falsch. Wenn zu 30 % die Gefahr
besteht, blind zu werden, gehe ich jährlich

zum Augenarzt, um eventuelle
Schädigungen meines Augenlichts zu
korrigieren. Entscheidend ist, dass
ich mich nicht zum psychologischen
Opfer von medizinischen Voraussagen

machen lasse. Andererseits
besteht jedoch die Gefahr, dass
verständliche Angst und die Verdrängung
von Möglichkeiten, etwa, dass es
immerhin 70 % gibt, nicht zu erblinden,
zum politischen Bewusstsein
uminterpretiert werden.
Um dem gelegentlichen Verliebtsein
einiger zum Missverstehen-wollen zu
entgegen, mit diesem Beispiel drücke
ich keine Geringschätzung gegenüber

Blinden aus. Denn ich muss
nicht alles, wogegen ich nichts habe,
in meiner Person verkörpern. Ich
möchte nicht die perfekte unterdrückte

Person sein, wie etwa ein verkrüppelter,

schwuler, jüdischer Indianer
mit einer schwarzen Grossmutter, der
in Deutschland Asyl sucht. Nein, das
wünsche ich mir nicht.

Genauso finde ich den Wunsch
nach einem gesunden, nichtbehinderten

Kind legitim. Erst wenn bei
nicht wunschgerechten Kindern
Aussonderung in Kraft tritt, handelt
es sich um einen todbringenden
Gesundheits-Fetisch. Der Wunsch

an sich, dass es ein Kind leichter
hat, muss nicht automatisch
Behinderten-Verachtung bedeuten.
Sicher bin ich gegenüber denjenigen
misstrauisch, welche ihre intakten
Kinderwünsche dekorativ äussern.

Weshalb ich darauf eingehe, ist die
Tatsache, dass es bei uns Tendenzen
zu trotzigem Selbstbetrug gibt. Fakt
ist, in verschiedenen Bereichen ist es
einfach praktischer, nichtbehindert zu
sein. Dazu kommt noch die
gesellschaftliche Wertschätzung gegenüber

Behinderten. Tatsache ist auch,
dass zwar nicht alle, jedoch zumindest

einige Behinderte nicht nur wegen

den gesellschaftlichen Bedingungen
leiden.

Die meist übliche Reduzierung von
Behinderten auf das Leiden verführt
uns sehr schnell zum emanzipierten
Scheinbild einer leidfreien Persönlichkeit.

Dieses leidfreie Gedankenbild
setzt sich in der Tendenz bei der
Sterbehilfe-Auseinandersetzung fort.
Indem man sich auf das Leiden der
Angehörigen konzentriert, erklärt man
unterschwellig den Leidenden zur
leidfreien Person. Zumindest weichen
wir dem Leiden aus und verlieren so
den Zugang zum Leidenden oder
auch den real existierenden Ängsten
vor Leidenden. Die Ängste vor Leiden

sind jedoch nicht per se iden-



tisch mit Verachtung des Leidenden.

Wir müssen, auch wenn es uns
auf der Grundlage emanzipierter
Glücksvorstellungen schwerfällt, wieder

den Zugang zu vorhandenem
Leiden und damit zu den Leidenden
finden. Nur so können wir in der
Auseinandersetzung bestehen und verhindern,

dass immer mehr Menschen der
todbringenden fürsorglichen Umarmung

der Sterbehelfer zum Opfer
fallen.

Geklärt werden muss auch unser
Umgang mit den Medien. Wir leben, ob
wir es wollen oder nicht, in einer
Mediengesellschaft. Wollen wir
wirklich nur den potentiellen Tätern
das öffentliche Forum überlassen?
Dies ist keine Selbstkritik an unserem
Verhalten der zurückliegenden drei
Jahre «Euthanasie»-Auseinanderset-
zung.
Nur die Zeiten ändern sich, und was
früher richtig war, kann in einer
Ausschliesslichkeit heute durchaus falsch
sein. Dazu gehört, um dies zu begreifen,

trotz des kämpferischen Getöses,

das Akzeptieren, dass wir eine
Niederlage erlitten haben. Beinahe
vierzehntägig findet in den öffentlichen

Medien Bewusstseinsbildung
von den Tätern über uns statt. Ich meine

nicht, dass wir bei jeder Debatte
dabei sein müssen. Jedoch muss dies
von Fall zu Fall entschieden werden.

Nicht vertretbar halte ich, wenn sich
jemand nach genauer Abschätzung
zu einer Diskussionsteilnahme
entschieden hat, dass dann ganz besonders

«Kritische» anonyme Beschimpfungen

organisieren.
Wichtig finde ich einen angstfeien
Raum, in dem an die gemachten Fehler

erinnert werden kann, um ein wenig

gnädiger mit denjenigen umzugehen,

die genausowenig wie wir, gleich
auf Anhieb die Weisheit mit den Löffeln

gegessen haben - um dadurch
erst eine Bewusstseinsveränderung
zuzulassen. ¦

Franz Christoph, Berlin, freier Au-
tor, aktiv in der Krüppelszene

8



n

&, Pi
/y

A

x

/
S

-t-i


	Leben retten, nicht normieren : Zeit für Differenzierungen

