
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 32 (1990)

Heft: 6: Hoch-Zeit Eugenik Euthanasie

Artikel: "Philosophieren ist Sterbenlernen"

Autor: Zemp, Aiha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Philosophieren ist
Sterbenlernen»

von Aiha Zemp

Am 25. Oktober 1990 waram Gottlieb
Duttweiler-Institut ein Nachmittag
angesagt: «Argumentationen in der
aktuellen Euthanasie-Debatte». Damit
wurde wohl zum Auftakt der Singer-
schen Euthanasie-Diskussion in der
Schweiz geblasen. Im folgenden Artikel

soll ein kritisches Stimmungsbild
dieses Nachmittags wiedergegeben
werden.

Schon Sokrates, von dem das Titelzitat

stammt, sagte, dass Philosophieren
nichts anderes sei als die Vorfreude

auf den Tod. Überspitzt ausgedrückt

hat kein Philosoph und keine
Philosophin ein Recht auf Leben,
wenn der Wunsch nach Weiterleben
Bedingung wäre, denn dieser Wunsch
nach weiterleben würde die Wissen-
schafterlnnen gerade als Nichtphilo-
sophlnnen disqualifizieren. Aber das
lassen natürlich weder Singer noch all
die andern Philosophen an sich heran,

die diese Euthanasie-Thesen
diskutieren wollen, genau so vorschnell
nicht, wie man in solchen Gesprächen

nach verharmlosenden Versicherungen

uns Behinderten gegenüber
greift, dass selbstverständlich nicht
solche Menschen wie wir mit diesen
Thesen gemeint sein können, da wir
das Leben ja grossartig meistern würden

- als ob vor 37 Jahren jemand
gewusst hätte, dass ich auch einmal
Steuern bezahlen und nicht «nur Rente»

beziehen würde!

Und wir, eine Schar von rund fünfzehn
Männern und Frauen, haben auch
einen Nachmittag lang über Euthanasie
und die Singerschen Thesen philosophiert.

Dabei wurden nur schon in der
Zusammensetzung der Teilnehmerinnen

die unterschiedlichen Bedürfnisse

an eine solche Diskussion deutlich:
die Spitalseelsorger und der Arzt, die
durch ihren Alltag am Krankenbett
sich immer wieder mit der Qualität
des Sterbens auseinanderzusetzen
und Entscheidungen zu fällen haben.
Die beeindruckende Mitgliederzahl
von 40000 bei Exit spricht wohl eine
deutliche Sprache genug über die
Angst der Menschen vor dem
Machbarkeitswahn der hochtechnologi-
sierten Medizin, die Todkranke nicht
mehr sterben lässt (liess). In diesem
Sinne liess sich auch durchaus über
das von Dr. Urs Strebel, Oberarzt an
der Universitätsklinik in Zürich,
eingebrachte Beispiel diskutieren. Ein

38



1ÏSI1IÏ Uli

33jähriger drogenabhängiger Mann
wurde mit einer bei Aids-Kranken
spezifischen Lungenentzündung ins
Spital eingewiesen. Gemäss
Erfahrungen der Medizin überleben die
allerwenigsten diesen Infekt. Es hätte
die Möglichkeit gegeben, diesen
Mann auf der Intensivstation mittels
einer Maschine noch künstlich zu
beatmen, was sein Leben um vielleicht
einige Tage, vielleicht auch um drei
Wochen verlängert, bzw. seinen Tod
um diese Zeit nach hinten verschoben
hätte. In der Intensivstation waren
zudem alle Plätze besetzt, es hätte also
jemand auf eine andere Station verlegt

werden müssen, für dessen künftige

Lebensqualität weitere 1 -2 Tage
Intensivpflege eine echte Verbesserung

bedeuten kann. Herr Strebel
entschied bei dem HIV-positiven,
lungenkranken Patienten gegen diese
Therapie und gab ihm Medikamente,
die seine Atemnot erträglich machte,
was sich übrigens der Kranke selber
gewünscht hatte.

Ich denke nicht, dass ich an Stelle von
Herrn Strebel anders entschieden
hätte. Was ich aber doch sehr
bedenklich finde, sind die Kriterien,
aufgrund derer er in diesem Fall so und
nicht anders gehandelt hat. Der Mann
war nicht nur schwer lungenkrank,
sondern HIV-positiv, d.h. zusätzliche

Krankheitsfaktoren sind da, ein
medizinisches Kriterium. Zudem war er seit
längerer Zeit in kein soziales Netz
mehr integriert, er lebte auf dem
Platzspitz und in Notschlafstellen isoliert

und wünschte beim Spitaleintritt,
dass man seine Familie nicht
benachrichtigen solle. Zudem war der Mann
schon lange arbeitsunfähig und IV-
Bezüger. Ich finde es sehr gut, dass
Herr Strebel den Mut hatte, diese seine

Kriterien offen auf den Tisch zu
legen, denn alle Ärztinnen und Ärzte
werden aufgrund ihrer Kriterien
entscheiden, meist bleiben diese
allerdings undurchsichtig. Aber wenn Herr
Strebel aufgrund dessen, «was ich an
der Norm sehen kann, wie man etwa
lebt, und welches Elend ich auch
nicht leben möchte», entscheidet,
dann läuten bei mir alle Warnglocken
auf, weil kein Arzt undkeineÄrztin und
keine Philosophin und kein Philosoph
ermessen kann, was für mein Leben
Leiden und Elend ist oder nicht, denn
das Leben ist grösser, als die
Philosophinnen bisherje zu denken imstande
waren! Damit rühren wir an die
Zwischenräume des Lebens, für die zu
erspüren leider an jenem Nachmittag
kein Raum war.

Wir drei Vertreterinnen des CeBeeF
und noch zwei andere Teilnehmerinnen

setzten die Prioritäten einer Eu-

39



thanasie-Diskussion ganz woanders
an. Wir versuchten immer wieder auf
die Problematik aufmerksam zu
machen, die bei Singer ja ganz unmiss-
verständlich aufleuchtet, dass Euthanasie

als Sterbehilfe wieder im
Zusammenhang mit Behinderung diskutiert

wird. Für uns nahm denn auch die
Diskussion um dieses obige Beispiel
viel zu viel Raum ein, weil die Singer-
schen Thesen mit Diskussionen um
Sterbequalität bei eindeutiger Todesnähe

ganz gehörig verharmlost werden

und die philosophische Klauberei
um passive oder aktive Sterbehilfe
letztlich intellektuelle
Selbstbefriedigung ist; das mindestens haben
mir die von Herrn Strebel eingebrachten

Erfahrungen deutlich gezeigt, weil
in der konkreten Situation oft auch
ganz simpel unter wirtschaftlichem
Druck (zu wenig Betten, zu wenig
Pflegepersonal usw.) entschieden
werden muss. Ein solcher Druck ist ja
im Augenblick der Geburt z.B. eines
mongoloiden Kindes in dieser Art
nicht vorhanden.

Niemand soll eines Tages, wenn es
dann bereits zu weit gekommen ist,
behaupten, er hätte davon nichts
gewusst. (Doris Weber)

Längst wurde der Embryo im Sinne
der Wissenschaft zweckdefiniert als
Präembryo, Zygote, unempfindlicher
Zellhaufen und so weiter. Wer unter
Einsatz der neuen Technologien
hemmungslos weiterforschen will, legt die
Tradition der bisherigen sittlichen und
ethischen Werte ad acta. (Doris
Weber)

Dr. Alberto Bondolfi, Präsident der
Schweiz. Gesellschaft für biomedizinische

Ethik, gab einen Überblick
über die verschiedenen Theorien zu
lebenswertem/lebensunwertem
Leben im Laufe der Geschichte, da ja
Singer nicht als Erster Thesen dieser
Art vertreten hat. Er zeigte auf, dass in

unserem griechisch-römischen
Kulturraum bis zur Zeit Jesus missgebildete

Kinder und alte Menschen
umgebracht worden sind, dass das
Christentum dann die «Heiligkeit des
Lebens» geltend machte, bis um 350 mit
Konstantin die Lehre des gerechten
Krieges vertreten wurde und damit
auch die des schuldigen und unschuldigen

Lebens. Pius XII schliesslich
prägte das Dogma, dass direktes Töten

nie zu akzeptieren sei, sterben lassen

aber schon, was in der heutigen
Diskussion der aktiven, bzw. passiven

40



iitSIlilBIliSBÏÎïPIlPll lilliPlll iillf&llllMililMl

6&WJWUMMMHHimiMH:W 4P

'"¦&Zl,CJ*lVMTmSai

T~-•«?

fe t? /[»•» 1:

R

ï

Euthanasie noch immer aufscheint.
Anschliessend warb Bondolfi um
Verständnis für Singer, indem er versuchte

aufzuzeigen, dass allein das Wort
«Euthanasie» seit der Nazizeit bei uns
dermassen Emotionen wecke (Kunststück!),

dass eine ethische Diskussion
zu diesem Thema fast gar verunmög-
licht werde und Singer aus diesen
Emotionen heraus weitgehend
missverstanden werde. Er kritisiert zwar
seine «unsorgfältige Wortwahl» und
meint, dass diese «den Verlauf der
Auseinandersetzung negativ beein-
flusst», kommt dann aber doch auch
noch auf Inhaltliches. (Für mich hat
Terminologisches und Inhaltliches
immer einen Zusammenhang, steht nie

losgelöst voneinander da, d.h. die
Wortwahl von Singer zeigt meiner
Meinung nach unmissverständlich
auf, was er wirklich meint, und gerade
diese Wortwahl war es u.a. auch, die
mir bewusst gemacht hat, wie gefährlich

oberflächlich das ganze
Geschriebene von ihm überhaupt ist!) Er
kritisiert an Singer, dass dieser meine,
ein Glückskalkül zu machen sei möglich,

und wirft ihm einen einseitigen,
naiven Handlungsutilitarismus vor,
der ausschliesslich «Glück» zum
Entscheidungskriterium wähle. Bondolfi
als Ethiker schlägt eine Triade als
Entscheidungsinstrument vor, das alle
drei zugleich miteinbezogen werden
mussten bei einer Entscheidung von

41



Euthanasie (im Gegensatz zu Singer,
dem ein Kriterium allein genügt): die
Leidensfähigkeit eines Menschen,
seine mögliche Autonomie/Freiheit
und das biologische Leben an sich.

Diese «Praktische Ethik» ist diktiert
von einer kalten und folgerichtigen
Logik. Peter Singer ist nur das Resultat

eines schleichenden
Unterwerfungsprozesses unter diese neuen
Technologien, er ist ihr Funktionär
oder System-Agent, der Prototyp des
«Menschen in der schönen neuen
Welt», einer von vielen Zukünftigen,
der seiner Zeit nur ein kleines Stück
vorausgeeilt ist. Zu dieserpraktischen
Ethik gehört mit logischer Konsequenz

auch die moderne Euthanasie
und analog dazu eine neue Art des
Faschismus - der Techno-Faschismus.
(Doris Weber)

Als «Advocatus diaboli», wie sich
Bondolfi für diese Debatte selber
bezeichnete, konnte er Singer gar ein
bisschen dank zubilligen, dass dieser
durch seine «provokativen Thesen zur
Vertiefung unserer ethischen Sensibilität

allen Benachteiligten gegenüber»
beitrage, da läuft mir der kalte Schauer

den Rücken hinunter, denn es geht
ein Dank an philosophisches Gedankengut,

in dessen Menschenbild (be¬

stimmte) Behinderte nicht mehr
vorkommen, in der die Vernichtung
behinderter Menschen auf gedanklicher
Ebene bereits vollzogen ist, und
gleichzeitig wird einfach versucht,
nach komplexeren Kriterien zu
forschen.

Singers «Praktische Ethik» hat
tatsächlich auch eine sehr praktische
gesellschaftliche Funktion: Indem er
die Tötung behinderter Menschen unter

bestimmten Voraussetzungen für
moralisch gerechtfertigt erklärt, liefert
er die ethische Grundlage, auf der die
Auslese- und Vernichtungspolitik
öffentliche Akzeptanz gewinnt. Ethik,
die existenbedrohend diskriminiert,
die tödlich wirkende Vorurteile aktiviert

und sich dem Zeitgeist anpasst,
ist eben nicht nur Gegenstand des
gepflegten wissenschaftlichen
Diskurses, und deshalb ist eine
Euthanasie-Debatte vom 25. Oktober 1990
gefährlich, wenn sie da stehen bleibt,
wo wir aufgehört haben. Und ich hoffe
nicht, dass nach diesem Anfang der
Debatte nächstes Jahr als Fortsetzung

plötzlich Singer nach Zürich
eingeflogen wird, damit wir am Ende
noch persönlich mit ihm diskutieren
können, ich musste - glaube ich -
ziemlich ausfällig werden! Diskutiert
werden muss dringend, warum
Selektionsprinzipien wieder gesucht und

42



gefunden werden, warum tödliche
Ethiken wieder Konjunktur haben; die
konkreten gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen, unter denen diese
Diskussion im Moment stattfindet:
Die bekannten Kosten-Nutzen-Analysen

zur Pflege von Kranken und
Behinderten, die Kostendämpfungsdiskussion

im Gesundheitswesen, das
Vorantreiben der Gentechnologie, die
Ausweitung der humangenetischen
Beratung und der pränatalen Diagnostik,

und die mit allem zusammenhängende

Zunahme der Behindertenfeindlichkeit.

Noch etwas ist mir an dieser Tagung
so sehr bewusst geworden: die
Notwendigkeit des CeBeeF, bzw. das
kritische und wache Engagement. Kein
Mensch von den Organisationen, die
Behinderte «vertreten», war anwesend.

Ich habe weder eine offizielle
Stellungnahme zur S-Bahn-Eröffnung
von der Pro Infirmis gelesen, noch eine

solche zur Gentechnologie (ein
internes Papier als Wegleitung in der
Beratung genügt da nicht!), und die
Euthanasie-Debatte verschlafen sie
vermutlich auch, jedenfalls bis jetzt.
Eigenartigerweise alles Themen, die
sehr unbequem, im Augenblick aber
brennend aktuell sind und Klarheit,
dass heisst Farbebekennen, verlangen.

¦

Während behinderte Kinder früher
von den Humangenetikern noch
Menschen genannt wurden, werden sie
heute immer häufiger nur noch als
Syndrome, Symptome oder Wesen
mit geringer Lebensqualität bezeichnet.

«Wesen» also, die durch das dichte
Netz der pränatalen Selektion

gefallen sind und geboren wurden. Sie
auch nach der Geburt nicht als
Menschen zu definieren, weil, wie Singer
und Kuhse sagen, die Personalität
nicht entwickelt sei, macht das Töten
leichter. (Doris Weber)

\mvkùk.

y^yyyyyy

' X
•i:

f E

SmmX

y -yy'yy-yyy


	"Philosophieren ist Sterbenlernen"

