
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 32 (1990)

Heft: 6: Hoch-Zeit Eugenik Euthanasie

Artikel: Von Wölfen und Schafen : Euthanasie und Tierliebe

Autor: Mürner, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Wölfen und Schafen

von Christian Mürner

Euthanasie und Tierliebe

Der Mensch ist nicht Krone der
Schöpfung und sollsich deshalb nicht
arrogant über Flora und Fauna
hochschwingen. Dem können wir zustimmen.

Doch: Pass die Betonung der
Tierliebe in philosophischen und
ethischen Abhandlungen meist dazu
dient, den Menschen - oder gewisse
Menschen - abgrundtief zu entwerten,

zeigt sich ganz deutlich dort, wo
Tiere zum Vergleich mit behinderten
Menschen herbeigezogen werden.
Alle Tierliebe ist verlogen, wo sie sich
letztlich gegen menschliches Leben
in seiner existentiellen Vielfalt richtet.

Kürzlich hörte ich zufällig im Autoradio

einen Schlager mit dem Refrain
«... für Dich würde ich mich umbringen...»

Das würde dem geliebten
Menschen unheimlich viel nützen!
Die Absurdität der Bezeugung ist
sofort auffällig. Bei anderen Vergleichen
ist das oft nicht der Fall, weil das zu¬

grundeliegende Menschenbild zum
vornherein negativ und mit Vorurteilen
besetzt ist.

Wenn «Philosophen» postulieren,
dass es im Interesse schwerstbehin-
derter Menschen sein könne, ihr
Leben zu «beenden», dass also
Euthanasie gerechtfertigt werden könne,

dann kann ich das dennoch nicht
anders verstehen als eine verhängnisvolle

Verkehrung autonomer
Entscheidungsmöglichkeiten. Auch der
Hinweis auf eine meinerseits mangelhafte

rationale Nützlichkeitsabwägung
oder eine «unvertretbare»

Bevorzugung von Schwerstbehinderten
Menschen gegenüber Tieren (weil ich
nur Viertelvegetarier bin, es also
zulasse, Tiere zu töten) überzeugt mich
kulturgeschichtlich nicht. Vielleicht
klingt das alles ungewollt ironisch. Ich
lese, dass «verrückte Beispiele» das
Denken weiterbrächten. Also.
Ein Wolf, nämlich der Berner Philosoph

Jean-Claude Wolf, hat Peter
Singers furchtbare «Praktische Ethik»
ins Deutsche übersetzt. Ich bin nicht
der Ansicht, dass jemand für seinen
Namen etwas kann. Aber der «Wolf im
Schafspelz» ist ein so durchdringendes

Symbol für geheuchelte Harmlosigkeit,

dass ich mir die Pointe nicht
ersparen konnte. Dabei ist der Wolf
durchaus ein ambivalentes Fabelwe-

14



UJH^WiPiiilfiWÏPHiWBRBBBBa»«¦¦¦¦HH^HiiHIëllïH

sen. Wenn er so ist, wie er nun einmal
ist aus Notwendigkeit, kommt er
manchmal noch gut dabei weg. Wer
sollte ihn ändern, man braucht ihn ja
so. Aber er bleibt eine ständige
Bedrohung.

In einer Fabel Lessings von 1759
begegnet ein Esel einem hungrigen Wolf.
«Habe Mitleid mit mir», sagte der
zitternde Esel, «ich bin ein armes krankes

Tier; sieh nur, was für einen Dorn
ich mir in den Fuss getreten habe!»
«Wahrhaftig, du dauerst mich»,
versetzte der Wolf. «Und ich finde mich in
meinem Gewissen verbunden, dich
von diesen Schmerzen zu befreien.»
Kaum war das Wort gesagt, so ward
der Esel zerrissen.

Unser Wolf glaubt nicht, dass der
Ansatz Peter Singers moralisch ganz
befriedigt (so schreibt er es als
Übersetzer unter anderem im Nachwort
zur «Praktischen Ethik»). Aber das
Gleichnis geht gar nicht! Mit der zitierten

Fabel würde der Schwerstbehinderte

zum Esel. Schon Franz von Assisi

nannte seinen Körper asketisch
«Bruder Esel». Macht nichts, würde
wahrscheinlich Singer sagen, wir halten

viel von dem Esel und verschleierte
mit dem angeblichen Lob die totale,
erhabene Sicht der scheinbar

voraussetzungslosen normalen, nichtbe¬

hinderten Dinge und liesse den Wolf in
sich erfolgreich hinter sich.

Der unmögliche Vergleich Behinderte
-Tiere ist alt. Neu ist dessen behauptete

rationale «Qualität». Jean-Claude
Wolf schrieb 1985 in der Nr. 9 der
«Sozialen Medizin» einen Aufsatz unter
dem Titel «Tierversuche aus moralischer

Sicht» (den Hinweis darauf
verdanke ich Franz Christoph). Schon in
der Einleitung werden von Wolf Behinderte

entsprechend unzumutbar
funktionalisiert. Er schlägt vor, die
Behindertenpädagogik als Vorbild zu
nehmen für eine «Neueinschätzung
des moralischen Status der Tiere».

Der unmögliche Vergleich Behinderte
- Tiere ist alt. Neu ist dessen behauptete

rationale «Qualität».

Zwar hält er die Wandlung der Achtung

(geschichtlich wohl eher der
Ächtung) von Behinderten fest, aber
«geistig Schwerstbehinderte» gelten
ihm vorbehaltlos als «menschliche
Grenzfälle». «Menschlich» assoziiert
hier «unmenschlich», während die
«Grenzfälle» die Absurdität eines
fixierten Widerspruchs erhalten. Wolf
schreibt, dass sich die «moralische
Protektion» durch die Perspektive «für

15



sie selber» begründen liesse. Einen
«Wert für andere» lehnt er ab, obwohl
er ihn gerade selbst aufgestellt hat. Er
benützte Behinderte für seine
Argumentation für den Tierschutz und
gegen die Tierversuche. Dass er gerade
Behinderte benützt, ist bezeichnend
genug. Seine «innere Perspektive» ist
eine kosmetische Konstruktion. Der
gezogene Vergleich ist im Einklang mit
der öffentlichen Meinung und der
Verachtung. Wolf notiert. «Auffassungen
über <lebenswertes Leben> müssen
letztlich immer aus der Perspektive
jener Wesen vorgenommen und
entschieden werden, deren Lebenswert
zur Debatte steht.» Abgesehen von
der mitenthaltenen Verwischung des
Stellvertreter-Standpunktes - Wer
stellt was zur Debatte? - ist schon die
Entstehung, geschweige denn die
Initiierung einer solchen «Debatte» ein
Skandal und kann nicht im Interesse
jener «Wesen» sein, denn wer würde
sonst seinen «Lebenswert» zur
Diskussion stellen. Es ist eine auf
philosophischer Ebene wiederholte
schlimme Selektion, die sich tarnt mit
dem Modell der «Parteilichkeit für das
Leben der geringen und schwachen
Menschen». Es ist allein ausgerichtet
auf das Thema des Tierschutzes. Kritik

an Tierquälerei nivelliert gewalttätig
Unterschiede, wenn sie für sich

Behinderte funktionalisiert.

In der «Sozialen Medizin» Nr. 9 von
1989 findet sich ein Abdruck eines
Aufsatzes des Basler Philosophen
Hans Saner von 1976 zur «Euthanasie».

Saner widerspricht einem
«prinzipiellen Tötungsrecht» bei
«hoffnungslos unheilbaren» Kranken. Er
bezeichnet es als «Irrgänge der
Vernunft», den Menschen, vor allem über
das Kriterium der Person beziehungsweise

der Nicht-Person, definieren zu
wollen. Wo Saner sich allerdings mit
Wolf trifft, kommt es zur Bewertung
der Behinderung, zur Benotung der
«Lebensqualität». Ich zitiere Saner:
«Was aber von Menschen gezeugt
und von einem Menschen geboren
ist, ist jedenfalls weder Pflanze noch
Tier, sondern vielleicht ein degenerierter

Mensch, der vom Schicksal her
(das Wort wird hier angemessen sein)
in eine niedere Lebensqualität
gebannt ist.»

Bedenklich bleibt jedoch vor allem,
dass der Vergleich Behinderte - Tiere
ausschliesslich fürdie Tierliebe eingesetzt

wird, ohne die real und symbolisch

gewalttätige Geschichte des
Vergleichs selbst darzustellen,
geschweige denn zu kritisieren.

Ich denke, dass fast allein die
Auseinandersetzung mit dem, was wir mit
anderen zu schaffen haben, gesell-

16



\
'f

;
is«:*.

e" $& ;-;r
->

r;*

-iv n

i ï. **¦:

schaftlich bedingt und moralisch zentral

ist. Und über die Schranken
unterschiedlicher philosophischer Ansätze
(wie derjenigen von Saner und Wolf)
hinweg denke ich, dass zu differenzieren

wäre, dass zwar philosophische
Konzepte von Leben zur Debatte
gestellt werden können, aber nicht ein
«Lebenswert» als solcher. Ohne
Einschränkung, ohne Zusatz, alles andere

widerlegt sich selbst.

Wolf würde in Anlehnung an Singer
wahrscheinlich sagen, Saners Position

sei eine säkularisierte Form der
«Heiligkeit des Lebens». Mir geht es
darum festzuhalten, dass über die un¬

terschiedlichen Grundannahmen
hinweg beide «Philosophien» identische
Ausrichtungen pflegen. Sie orientieren

sich das eine Mal am sogenannten
Schwerstbehinderten, das andere

Mal am sogenannten degenerierten
Menschen. Weil das möglicherweise
eine legitime Form der «Reduzierung
von Komplexität» ist, wird die inhaltliche

Arrangierung mit der Heiligkeit
der Normalität nicht offenbar. Eine
Auseinandersetzung mit dieser Art
der philosophischen Normalisierung
findet unfassbar nicht statt.

Ich versuche noch einige andere
Einwände aufzuzählen. Zum Beispiel

17



könnte man sagen, ich würde dem
Übersetzer Wolf die Ansichten des
Autors Singer in die Schuhe schieben.
In der Tat, Jean-Claude Wolf hat 1983
ein Buch vorgelegt, das Singers Lehrer

Richard Mervyn Hare kritisiert.
Aber irgend etwas färbt halt doch ab.

Tierliebe, die sich mit Behinderten
schmückt, ist eine neue Form der
Infamie und Inhumanität.

Ich greife, ungerecht genug, einfach
einmal ein Beispiel heraus. Wolf
schreibt in Anschluss an Hare: «Ein
Fanatiker, der will, dass alle Juden
getötet werden, wird in Anbetracht der
hypothetischen Situation, dass er
selbst Jude wäre, sagen: <Lass die
Feinde mich töten!> Er - und nur er -
ist fähig, diese selbstadressierte
Vorschrift aufrichtig zu akzeptieren.» Ich
gebe zu, ich scheitere interpretato-
risch an solchen Veranschaulichungen.

Dennoch habe ich den Eindruck,
dass Singer mit seiner «Praktischen
Ethik» und andere mit anderen Texten
genau ein solches «selbstetikettierendes»,

aufforderndes Klima gegen
Behinderte erzeugen und ausnützen.
Wolfs Kommentar zu dieser «Möglichkeit

des rationalen Fanatismus»
beschränkt sich wissenschaftlich
konform darauf, dass der Begriff Fa¬

natismus in Hares Theorie nicht das
gleiche bedeuten würde wie im Alltag.

Wolf kann zum Kreis der sogenannten
«Euthanasie-Ethiker» gezählt werden.
Er rezensierte ausführlich den
amerikanischen «Rechts- und Sozialphilosophen»

Joel Feinberg, der beispielsweise

bestimmte Rechte von Behinderten

aufgrund derjenigen der Tiere
begründet und zum Schluss kommt,
dass «Menschen, die an den
schlimmsten Geisteskrankheiten
leiden, vielleicht in einer solchen geistigen

Stumpfheit und Umnachtung
(leben), dass sie im Vergleich zu den
Leistungen der intelligentesten Hunde
und Katzen äusserst ungünstig
dastehen.» Die deutsche Übersetzung
dieser unwürdigen Stelle erschien in
einem Sammelband mit dem Titel
«Ökologie und Ethik», herausgegeben

von Dieter Birnbacher. Zusammen

mit letzterem hat Wolf 1988 ein
Heft mit Materialien für den
Philosophie-Unterricht herausgebracht,
«Verantwortung für die Natur», darin ist
Singer auch vertreten. Man sagt,
Birnbacher repräsentiere die «typisch
deutsche Diskussion» in Sachen
Recht und moderne Medizin.
Dementsprechend ist er ausreichend mit
Aufsätzen in einschlägigen Publikationen

vertreten, zum Beispiel in «Medizin

und Ethik» (Reclam, 1989) oder

18



mmmfÈMSmSsÊËÎ

«Um Leben und Tod» (Suhrkamp,
1990). In letzterem Sammelband ist
ein Aufsatz Hares von 1976
abgedruckt, der pointiert ausgedrückt
folgende Schlussfolgerung aufgrund
eines halbfiktiven «verrückten
Beispiels» anbietet. Jeder Behinderte,
der auf die Welt kommt, nimmt einem
Nichtbehinderten mit besseren
Aussichten den Platz weg! Das sei das
Argument des «nächsten Kindes», dieses

könne nämlich normal sein! Hare
merkt gar nicht, dass er die von ihm
ständig unreflektiert bevorzugte diffuse

Normalität als Ersatz andient und
entwertet. In der Logik dieses Utilita-
rismus ausgedrückt: Normalität als
Ersatz dargeboten, erscheint weniger
im Kontrast zu den Tötungsphantasien

gegenüber Behinderten und
verschleiert vermeintlich erfolgreich den
Perfektionierungsanspruch, das
Sich-Selbst-als-ldeal-Setzen. Doch
gerade in dieser widersprüchlichen
Argumentation lokalisiere ich die neue
widerwärtige Qualität der «Diskussion»

- dass die Sache der Behinderten
als erledigt gelten soll und man

sich darauf zu verlegen habe, die
bedrohte Normalität (der Natur, der Tiere,

der Philosophie usw.) und sich
selbst zu retten. Angeblich sei das ein
rational moralisches Realitätsspiel.
Wolf würde wahrscheinlich nicht weiter

gehen, als dass hier bei Hare eine

zwar risikoreiche, aber unvermeidbare
«Pflichtenkollision» vorliege. Die

Kritik der normalisierenden Vorstellungen

ist damit verdrängt.

Wer Behinderte als bildhafte Beispiele
benützt, verwischt normalisierende
Standpunkte, missachtet existenziel-
le Ausdrucksweisen. Das Resultat
einer «moralphilosophischen» Normalität

ist, Bedrohung von Behinderten
und Tierliebe in einen zerstörerischen
Zusammenhang zu setzen.

Man hat auch eingewandt, dass, wer
sich gegen den Vergleich Behinderte
- Tiere wehre, eben eine schlechte
Meinung von den Tieren habe. Es gehe,

wird unterstellt, insbesondere Singer

nicht um eine Herabwürdigung,
sondern im Gegenteil um eine Anglei-
chung des Status. Natürlich gibt es
viele ungerechtfertigte tierspezifische
Schimpfwörter (Söihääfeli, Söitecke-
li), über behindertenspezifische regt
sich ebenso kaum jemand auf. Wer
mit Übertragungsmechanismen operiert,

kann auch mit diesen falsch
liegen. Wer sich den Vergleich verbittet,
ist nicht automatisch ein
Tierversuchsbefürworter. Bedenklich bleibt
jedoch vor allem, dass der Vergleich
Behinderte -Tiere ausschliesslich für
die Tierliebe eingesetzt wird, ohne die

19



ÏS:: »*;iîlol»«*ysis.. ;.ËE«-i,|^0;

real und symbolisch gewalttätige
Geschichte des Vergleichs selbst
darzustellen, geschweige denn zu kritisieren.

(Klar, man könnte ihn dann nicht
mehr gebrauchen!) Solchen
Tierfreunden geht es nicht um Behinderte,

sie dienen ihnen lediglich als
Beispiele, transportable Objekte. Wenn
Wolf sich im Zusammenhang mit der
moralischen Problematik von Tierversuchen

auf einen fortschrittlichen
Umgang mit Behinderten beruft - unter

Ausklammerung des himmeltraurigen
Kapitels der «Rechtfertigung der

Euthanasie bei missgebildeten
Kindern» von Singer! -, dann überschreitet

er sein Thema in der Weise, die seine

Vergleichsmotive zumindest als
unreflektiert biosstellt. Tierliebe, die
sich mit Behinderten schmückt, ist eine

neue Form der Infamie und
Inhumanität.

«Diktatorische Staaten, in denen
Gewalt gegen Menschen zur offenen
Tagesordnung gehört, sind für Tiere ein
weit weniger gefährlicher Boden; es
war Hitler, der das erste deutsche
Tierschutzgesetz erliess...» Diese
Feststellung findet sich in dem Anfang
1990 als Taschenbuch im Haffmans
Verlag Zürich erschienenen Buch von
Hans Wollschläger «Tiere sehen dich
an». Wollschläger verwendet meines
Erachtens eine ausserordentlich
problematische Parallelisierung von
Verbrechen an Tieren und Menschen,
die seine kritischen Intentionen letztlich

nahezu zudeckt. Zwar karikiert er
auch die Tierliebe, aber er bringt
ebenso die Grausamkeit der Tierversuche

in Beziehung zu dem faschistischen

Terror und der rassistischen
Vernichtungsmaschinerie. Er ist
überzeugt, dass der Vergleich «selbsterläuternd

genug» wirke und dass die
«Übereinstimmungen erdrückend
zahlreich» seien, dennoch zeigt seine
Schlussfolgerung ein Scheitern in
hilfloser Symbolisierung: «Der Mensch
ist ein Abgrund, der Mensch ist ein
Raubtier.» Womit wir wieder beim Wolf
wären!

Als Anfang 1990 der Eklat um Singers
Ein- und Ausladung an Institutionen
und Universitäten kursiert war, nahm
unter anderen auch die Berliner Philo-

20



sophin Ursula Wolf Stellung. In einem
Leserbrief in der Art eines philosophischen

Kommentars zu anderen
Leserbriefen betonte sie, dass sie sich
als «Tierschützerin» verstehe, die
trotzdem nicht glaube, «dass man
unbedingt hilflose Menschen euthana-
sieren musste.» Dennoch sei in
«bestimmten Extremfällen... aktive
Euthanasie humaner als passive.» Der
Skandal liegt für Ursula Wolf in der
«Verhinderung der Diskussion», der
«Hetzkampagne» gegen Singer, mit
dem sie sich beschäftigen möchte,
um dessen Thesen zu entkräften. Der
pädagogische Zeigefinger auf
mangelnde Umgangsformen der Kritiker
oder «Störer» ist beinahe von derselben

fatalen Liberalität, in die Singers
beschämende «praktische Ethik der
Euthanasie» verpackt ist.

Ungewöhnlich ist nicht die
Namensgleichheit von Ursula Wolf und Jean-
Claude Wolf, merkwürdig finde ich
allein, dass erstere sich zum gleichen
Thema äusserte wie letzterer. Titel des
Aufsatzes: «Haben wir moralische
Verpflichtungen gegen Tiere?» -
erschienen in der Zeitschrift für Philosophische

Forschung 19880.

Ursula Wolf fundiert ihre Moral im
Mitleid. Dessen Universalität löse das

t*+-

¦MB1PMW1

JH ¦i
§§¦
¦mHIII I

«I

B.SH

¦...V*. i!

Problem der ungleichen Wertzu-
schreibung bei Personen. Aber Tiere,
sagt Wolf, sind «zwar keine Personen,
aber sie sind Wesen, die leiden
können», und sie verdienen deshalb unser

Mitleid. Hinzu kommen noch
«menschliche Wesen, die keine
Personen, aber leidensfähig sind». Wieder

die Abfolge Tiere - Behinderte,
denn aus dem Kontext geht hervor,
dass unter menschlichen Nicht-Personen

beispielsweise «Schwachsinnige»

zu verstehen sind. In bezug auf
Tierversuche, schreibt Wolf, könne
man jedoch das «Leiden eines Tieres»

<*> Nach Abschluss des Aufsatzes erschien das
Buch «Das Tier in der Moral» von Ursula Wolf im
Klostermann-Verlag, Frankfurt a. M. - eine
erste Durchsicht, besonders des letzten Kapitels
mit dem «Seitenblick auf das Euthanasieproblem»,

bestätigt allerdings nur, dass die
inkriminierten Vergleiche wiederholt werden.

21



gar nicht demjenigen eines Menschen
gegenüberstellen. Der Vergleich ist
damit eigentlich am Ende. Das
Unglück der Universalität des Mitleids
lässt sich aber noch umfunktionieren.
Wolf notiert: «Wo sich ein Wesen in
einer Verfassung befindet, in der sein
Leben nur noch Leiden bedeutet und
eine Änderung dieser Verfassung
nicht mehr zu erwarten ist, musste
das Mitleid umgekehrt dazu führen,
dass man dem Leben dieses Wesens
ein Ende macht.» Dieses «tödliche
Mitleid», wie man es kritisch genannt
hat, stimmt allerdings mit der Konsequenz

der Wolfschen Diagnose überein.

Die lautet: «Denn faktisch sind
viele Menschen eher in der Lage,
soziale Beziehungen zu einem
intelligenten Haustier zu haben als zu
einem hochgradig debilen Menschen.»
Was an dem Wolfschen Aufsatz ablesbar

ist, könnte ich polemisch zufügen.
Denn behinderte Menschen werden
darin in völlig unangemessene
Verhältnisse gesetzt. Fakt ist höchstens,
dass «viele Menschen» der Einfachheit

oder der Macht halber lieber mit
Tieren als mit üblichen Menschen
Umgang pflegen. Dass Wolf die
«hochgradig debilen» herausgreift, ist
bezeichnend. Sie folgt dem Schema
Menschen - Tiere - Sensationen und
ordnet Behinderte den exotisch
verfügbaren Argumenten zu.

Es gibt ein berühmtes Bild Brueghels
von 1568, das Behinderte mit
Fuchsschwänzen behangen zeigt.
«Fuchsschwänzer» bedeutet «Parasit» und
auch andere mögliche Interpretationen,

die vom Fuchsschwanz als
einem «Erkennungsmal der Aussätzigen»

sprechen, machen deutlich,
dass der würdelose Vergleich Behinderte

- Tiere dem stigmatisierenden
Repertoire der Normalität entstammt.
Man denkt vielleicht, da hat er aber
weit zurückgegriffen - von mir aus. Im
Frühjahr 1990 erschien im «Magazin»
des «Tages-Anzeigers» und der «Berner

Zeitung» eine Fotoreportage aus
einer «Anstalt für geistig behinderte
Männer». Die Fotografin wählte diesen

Ort als Thema ihrer Abschlussarbeit.
Den ästhetisierenden Fotos wurde

ein sogenannt «poetischer Text»
zugefügt. Alois Bischof notiert an
einer Stelle: «Und das Auge streift
unaufhörlich über die Bilder und
schweift ab in den Zoo und erblickt all
die nutzlosen Tiere, die weder Milch
noch Koteletts abgeben und deren
Nutzlosigkeit ihr Verschwinden
bedingt. Und der Kopf wehrt sich gegen
die vorschnellen Schlüsse vom
Gehinderten Glück>. Auch das
ausgegrenzte soll geziemend verständlich,
wenn möglich sogar romantisch bleiben:

Eigentlich sind die viel glücklicher

als wir.» Auch innerhalb einer kri-

22



W'sC

«mmmm WÊÊÈËÊê

m "S ¦h: m

HWHhKmmIHhliHHI £ff||^
IS' s

'jLt-^i

tischen Attitüde wird Geringschätzung
wiederholt und weitergegeben.

Ein «Bild», eine Metapher scheint
gerade recht, um ein Ungenügen zu
entlarven,**)

ohne selber aufmerksam zu werden
auf die dabei aktualisierten verachtenden

Verbindungen und Vergleiche
(Bedrohung der Tiere - begrenzte
Verwirklichungen der Behinderten - aus
wessen Perspektive?). Das stimmt
mich nun ganz und gar unversöhnlich.
Wer Behinderte als bildhafte Beispiele
benützt, verwischt normalisierende
Standpunkte, missachtet existenziel-
le Ausdrucksweisen. Das Resultat
einer fatalen «moralphilosophischen»
Normalität ist, Bedrohung von Behinderten

und Tierliebe in einen zerstörerischen

Zusammenhang zu setzen.

n vgl. auch: Mürner, Ch.: Behinderung als
Metapher. Bern (Haupt) 1990

Literatur, die sich kritisch mit
der Thematik Behinderung
und Euthanasie auseinandersetzt

Dörner, K.: Tödliches Mitleid
Gütersloh 1988

Klee, E.: «Euthanasie» im NS-Staat
- Die «Vernichtung lebensunwerten
Lebens»
Frankfurt a. M. 1985

Klee, E.: «Durch Zyankali erlöst» -
Sterbehilfe und Euthanasie heute.
Frankfurt a. M. 1990

Mürner, Ch. (Hrsg.): Ethik-Genetik
- Behinderung
Kritische Beiträge aus der Schweiz
Luzern 1990

Tolmein, O.: Geschätztes Leben -
Die neue «Euthanasie»-Debatte
Hamburg 1990

23



X~y

*

N*<¦

>< X
tC\C

<t

%>

%

% 1
Ml

4T

24



WHÊÊKÊÊmWKÊmWKÊI^

à

*s& -•Ä

*S*fS

Xt

r K
y

k6

r,

ËE'-iW .*

Ü

^.Ë*«WS

25


	Von Wölfen und Schafen : Euthanasie und Tierliebe

