
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 32 (1990)

Heft: 6: Hoch-Zeit Eugenik Euthanasie

Artikel: Von Philosophen und Un-Menschen

Autor: Schiber, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• •m ema

Von Philosophen und
Un-Menschen

von Susanne Schriber

Eine kritische Zusammenschau
des Werkes «Praktische Ethik»
von Peter Singer

«Wer nicht passt, muss sterben», so
ist eine Materialmappe zur gegenwärtigen

Euthanasie-Diskussion übertitelt,

herausgegeben von Doris Weber
(1). Pass die Gentechnologie eugenisches

Denken enthält, dieses wiederum

Euthanasie-Gedanken wachruft,
zeigt sich ganz deutlich in den
philosophischen Argumentationen des
Präferenz-Utilitarismus. Peter Singer
gilt als deren zurzeit «populärster»
Vertreter, seine Botschaften sind auch
klar und einfach formuliert: «.. .die
Tötung eines behinderten Säuglings ist
nicht moralisch gleichbedeutend mit
der Tötung einer Person. Sehr oft ist
sie überhaupt kein Unrecht.» (2,
S. 188). Singers fürchterliche
Gedankengänge werden im folgenden zu-
sammengefasst.

Was in den Nachkriegsjahren zu recht
als Thema tabuisiert war, «darf» in der
Gegenwart wieder diskutiert werden.

Ein australischer Philosoph, Peter
Singer, stellt die Frage, ob
(schwer-)behinderten Kindern ein
Leben zugemutet werden könne.
Erschreckender als die Tatsache, dass
diese Frage wieder gedacht und
gestellt wird, ist die Feststellung, dass
Peter Singer nicht irgendein Wirrkopf
ist, sondern ein moderner Mann mit
wissenschaftlicher Bildung, gar mit
akademischer Würde und Position
ausgestattet. Schnell stellt sich überdies

bei der Lektüre von Singers Texten

einmal heraus, dass er kein einzelner

verirrter Denker, sondern Vertreter
eines Zeitgeistes und einer wieder
populären philosophischen Richtung,
des Präferenz-Utilitarismus, ist.
Durchaus zahlreiche Bürgerinnen und
Bürger dieses Kulturraumes und
unseres Modern-Way-of-Life finden sich
in den alten neu ausgebreiteten
Gedanken. Was uns geliefert wird, ist ge-
wissermassen eine «wissenschaftliche»

Fassung und Begründung des
«gesunden Volksempfindens», das
letztlich immer noch Angst vor Krankheit

und Behinderung und den
Wunsch der Verbannung solchen
«Elends» enthält, um den «guten alten
Zeiten» oder aber den «paradiesischen

Zuständen», Illusionen von
Glück und Harmonie näherzurücken.
Peter Singer wird von aufgeschlossenen

Kreisen gehört und rezipiert. AI-



lein dieses Phänomen drängt mich
dazu, Stellung zu beziehen, selbst auf
die Gefahr hin, dem Philosophen
dadurch ungebührend viel Aufmerksamkeit

zu schenken.

Der neue Rassismus teilt die Menschheit
auf in brauchbare und unbrauchbare,

nützliche und unnütze Individuen.
(Doris Weber)

Doch vorerst die wichtigsten Kerngedanken

der Singerschen Philosophie,
entnommen seiner «Praktischen
Ethik». Das Werk erschien 1979 in
englischer Sprache, wurde fünf Jahre
später vom Berner Philosophen Jean-
Claude Wolf ins Deutsche übersetzt
und fand in der handlichen Reclam-
Ausgabe guten Absatz (2). Singer
steht in der philosophischen Tradition
der Utilitaristen, einer Denkrichtung
aus dem 18. Jahrhundert, die das
Prinzip der Nützlichkeit zum Kriterium
für sinnvolle Handlungen erhebt. Auf
das alltagsphilosophische Denken
übertragen, kann das Leben in
Kosten-Nutzen-Kategorien erfasst werden.

Glück gilt als eine objektivierbare
und auch manipulierbare Grösse, die
es nach haushälterischen Kriterien zu
optimieren und maximieren gilt. Wer
auf diesem geradlinigen Soll-Haben-
Glückspfad und auf der Jagd nach
Wohlbefinden stört, ist Kalkulations¬

fehler, Sand im Getriebe bzw. Virus im
Computer, ist damit im Sinne der
Prävention und Korrektur rechnerisch
aufzustöbern bzw. zu verhindern oder
- wo schon aufgetaucht - im Bestreben

nach Säuberung und Entlastung
auszurotten.

Dabei ist Peter Singers Gedankengang

perfid und verhängnisvoll: Er tritt
zuerst als engagierter Tierschützer
und -freund auf und gewinnt damit die
Sympathie und das Wohlwollen
zahlreicher Zeitgenossinnen, um
schliesslich darzulegen, dass einige
Gruppen der Spezies Homo sapiens
unter Umständen mit weniger
Bewusstsein oder Rationalität ausgestattet

sind als gewisse Tiere. Singer
umgeht damit die Unterscheidung
zwischen Tier und Mensch, kritisiert
die besondere gefühlsorientierte
Zuneigung gegenüber unserer eigenen
Gattung, eine bevorzugte Behandlung

des Menschen im Vergleich zu
anderen hochstehenden Lebewesen
werde damit hinfällig und entbehre
jeder rationalen Berechtigung. Als
Hilfskonstruktion für diese Gleichschalterei

führt Peter Singer den Begriff «Person»

ein, der sich nach ihm charakterisieren

lässt durch Eigenschaften wie
Selbstbewusstsein, Rationalität,
Zeitgefühl und Autonomie. Eine sorgfältige

Begründung und Beleuchtung die-



ser sowohl psychologisch wie auch
philosophisch komplexen Konstrukte
bleibt dabei aus. Dieses Versäumnis
könnte verziehen werden, wären es
letztlich nicht solche diffusen
Eigenschaften, die zum Massstab über
Leben und Tod erhoben würden. Denn
mit Hilfe dieser Kriterien kann der
Philosoph innerhalb seiner Gedankengänge

folgerichtig herleiten, dass es
auch «Nicht-Personen» gibt, wo eben
Fähigkeiten wie Selbstbewusstsein,
Glücksempfinden, Autonomie und
anderes nicht nachweisbar sind. Der
Mensch aber - so Peter Singer - hat
nur gegenüber «Personen» die
ethische Verpflichtung, Leben zu schützen.

«Nicht-Personen» können getötet
werden, so wie wir es mit Tieren ja

auch handhaben. Zu «Nicht-Personen»

werden explizit behinderte
Säuglinge deklariert, wobei Singer
speziell immer wieder Kinder mit
Down-Syndrom, Spina bifida, Hämophilie

oder «Psychopathen» erwähnt.-
Das Verwischen der Gattungsgrenzen,

wird in dieser Philosophie nicht
dem Tier, wohl aber gewissen
Menschen zum Verhängnis (vgl. dazu
insbesondere Christian Mürners Beitrag
in diesem Heft).

In den Worten Peter Singers hört sich
das folgendermassen an:

«... haben wir gesehen, dass die
Zugehörigkeit eines menschlichen
Wesens zur Spezies Homo sapiens
allein keine Bedeutung dafür hat,
ob es verwerflich ist, es zu töten;
entscheidend sind vielmehr
Eigenschaften wie Rationalität, Autonomie

und Selbstbewusstsein.
Missgebildete Säuglinge haben diese
Eigenschaften nicht. Sie zu töten
kann daher nicht gleichgesetzt
werden mit dem Töten normaler
menschlicher Wesen» (2, S. 179).

Schon Säuglinge an sich erfüllen die
Kriterien der «Person» nicht; Peter
Singer aber geht es deutlich darum,
das behinderte Kind, den «missgebildeten»

Säugling, als besonders zu
beachtende bzw. zu missachtende
«Nicht-Person» hervorzuheben
(zwischen Schädigung, Krankheit und
Behinderung unterscheidet er nie
systematisch und mischelt selbst oder
gerade in seinen Beispielen gezielt
bzw. unwissend damit). Dazu bedarf
er einer weiteren Schachbrett-Strategie:

der «missgebildete» Säugling,
was immer auch darunter fallen mag,
wird nach des Utilitaristen Philosophie

nicht etwa gegen seinen Willen
getötet, sondern in dessen Sinn und
Geiste, indem ihm Leiden erspart
wird, denn wahrhaftig ist es manchmal

eine Zumutung, an diesem harten
Leben teilhaben zu müssen (aller-



!sÉ§l^!ï#ï&ifc^ ¦ïlPfïiPlAÎÏI

ÏS

rft E. I
FtLM

4
& mm

mmamftyr* s* * T*

i«.#^
Ä

dings gilt das existentiell für jeden
Menschen, der immer ungefragt ins
Leben geworfen und diesem damit
auch ausgesetzt wird). Hätte der
«missgebildete» Säugling
Selbstbewusstsein und Rationalität, er musste
es seinen Mördern danken. Nur, Tote
können niemals dankbar sein; deshalb

sollten wenigstens wir behinderten

aufgeschlossenen Leute
Verständnis für die wohlmeinenden
Euthanasie-Diskussionen aufbringen.
Nun, Zynismus meinerseits ist oft
Ausdruck äusserster Verzweiflung
und Hilflosigkeit und meldet sich
meist, wo Rationalität bitterste Irrationalität

kaschiert. Zurück zu Peter Sin¬

gers kühlem Kopfe: Nicht nur Mitleid
gegenüber dem betroffenen
geschädigten oder kranken Kind bringt ihn
zur Äusserung, ein behindertes Kind
liesse sich töten, sondern auch der
Gedanke, dass dieses behinderte
Kind mit seinem Leid vor dem Glück
eines nicht-geschädigten Kindes stehen

könnte. Glück aber sei nicht allen
Menschen zugänglich, gleich eines
knappen Gutes, müsse ökonomisch
damit umgegangen werden. Der
Aufwand zur Glücksoptimierung könne
dort eingespart werden, wo Leid
scheinbar schon mit der Geburt sichtbar

und prognostizierbar wird. Besser
also ist es, das Glücksquantum einem



^^^¦^^^M^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^P

nichtbehinderten Leben zufliessen zu
lassen. Wohlverstanden, es handelt
sich in erster Linie um ein numerisch-
denkerisches Problem.

Die buchhalterische Aufrechnung von
Glück und Leid hört sich im Originalton

folgendermassen an:

«Sofern der Tod eines geschädigten
Säuglings zur Geburt eines anderen

Kindes mit besseren Aussichten
auf ein glückliches Leben führt,

Peter Singer ist die Personalisierung
einerArt «neuen Denkens», das in
Zukunft massenhaft Schule auch bei uns
machen wird. Dies ist ein schleichender

Prozess. Damit sich die neue
Euthanasie im Zeitalter der Gentechnik
stillschweigend etablieren kann, wird
jetzt ein Denken ohne Gewissen
propagiert. (Doris Weber)

dann ist die Gesamtsumme des
Glücks grösser, wenn der behinderte

Säugling getötet wird. Der Verlust

eines unglücklichen Lebens für
den ersten Säugling wird durch den
Gewinn eines glücklicheren
Lebens für den zweiten aufgewogen»
(2, S. 183).

Einmal mehr massen sich aussenste-
hende «Fachleute» an, Glück als all-

8

gemeingültige Grösse zu definieren
und zu beurteilen, welche Glücksfähigkeit

behinderten Menschen
zugänglich ist, und damit das Leben des
behinderten Menschen gegenüber
jenem nichtbehinderter zu entwerten.
Einmal mehr verfällt der «Fachmann»
und Herrenmensch dem Grössen-
wahnsinn, er verstünde unser Leid,
wiederum knechten sie behinderte
Menschen zu Abbild des Leides, ohne
ihre eigene Unfähigkeit zu erkennen,
mit Leid umzugehen. Das wahre Leid,
das sie uns mit diesen mörderischen
Phantasien, Praktiken und alltäglichen

sozialen Realitäten antun, nehmen

sie nicht wahr. Das Postulat, Kinder

mit einem Intelligenzquotienten
über 100 nicht leben zu lassen, gälte
(zu recht) als irre, hat aber eine gewisse

Berechtigung darin, dass gewisse
Wissenschafter uns nicht mehr schädigen

könnten. Die Verrücktheit dieses

Gedankens wird nur mit Entsetzen

erkannt, wo es den mit Macht
ausgestatteten Menschen ans
Lebendige geht, in seiner Umkehrung
aber wird er nicht als irr entlarvt.

Natürlich wird nicht zugegeben, dass
das Leid und die Belastung infolge
einer Schädigung eher ökonomischer
Natur denn primär psychischer oder
sozialer ist. (Um dieses letztlich auch
subjektive psychisch-physische Leid
zu lindern, gäbe es denn auch andere



Wege und Mittel, Schmerzen zu
verringern als Leben zu verhindern bzw.
auszulöschen.) Nein, es wird uns
dagegen wieder einmal vorgegaukelt,
wenn unser Leben und unser Wert in
Frage gestellt würde, so geschähe
dies zu unserem Wohl. Peter Singer
und andere Utilitaristen und urbane
Yuppie-Typen, halten nichts von
Gefühlen, wenn es darum geht, die
Zuneigung gegenüber der eigenen
Gattung damit zu verstehen; sie seien
Relikte aus der Kinderstube und als solche

nur hinderlich an einem scharfen
Denken. Zur Rechtfertigung aber des
Euthanasieprogrammes beruft sich
Singer auf Mitleid, ein hochkompliziertes

Empfinden, zusammengesetzt
aus Gefühlen unterschiedlicher

Färbungen. Abgesehen davon, dass
ich Peter Singer nicht abnehme, sich
auch nur einmal wirklich auf den
Schmerz eines physisch, psychisch
oder intellektuell leidenden
Menschen oder seiner Bezugspersonen
eingelassen und Leid wirklich geteilt
zu haben, verdreht er in diesem. Werk"
Mitleid, das zum Weiterleben ermutigt,

zu seinen Gunsten hin zu einem
Mitleid als Vehikel des Mordes. Klaus
Dörner spricht von solch missbrauch-
tem Mitleid, wie es schon in den 20er
Jahren propagiert wurde, vom «tödlichen

Mitleid» (3). Einmal mehr wird
unter Umgehung unserer Stimmen

definiert und bestimmt, ob wir, wie
sehr, wann und wo, wie leiden, um
daraus unser «humanes» Todesurteil
oder aber unsere gnädig zugesprochene

Lebensberechtigung abzuleiten.

Das Töten aus Mitleid im Falle von
«Nicht-Personen» und «Missbildung»
unter Berücksichtigung der Kriterien
der «Gesamtsumme des Glücks» wird
in der «Praktischen Ethik» als Euthanasie

bezeichnet. Nun meint Euthanasie

in seiner ursprünglichen Bedeutung

tatsächlich schöner, harmonischer

Tod, im Sinne einer Sterbebegleitung

angesichts einer unheilbaren
Krankheit und Todesnähe ohne aktives

Hinzutun. Sie wäre als solche eine
diskussionswürdige Angelegenheit.
Die gegenwärtige Euthanasie-Diskussion

unterscheidet in erster Linie
in passive Euthanasie im Sinne eines
Unterlassens. ' lebensverlängernder
Massnahmen und aktive Euthanasie
als-gezlëltes Einsetzten von Mitteln
zur Lebensverkürzung. Dabei werden
in jeder Euthanasie-Diskussion, hier
im Sinne wirklicher Sterbebegleitung
und -hilfe gedacht, auffallend schnell
behinderte Personen als potentielle
Nutzniesser des «Rechts auf Sterben»

erwähnt und in zahlreichen
Beispielen aufgeführt, wie Ernst Klee in
seinem erschütternden Zeit-Artikel

9



:?3ptfö HBX^\ < mm
¦iL 'i MM

¦HL lSHtZ S E -

-^«t*^Ä-",', *

(Nr. 20, 11.5.90) nachweisen kann.
Das Leben mit einer Behinderung
wird als dermassen schrecklich auf-
gefasst, dass ein schöner Tod diesem
Leid vorzuziehen sei. Nicht selten
bewegen sich damit Sterbehilfebewegungen

mit ihrer Propaganda «Recht
auf Sterben» auf der gefährlichen
Gratwanderung, Behinderung als
unwürdige Lebensform darzustellen und
ihnen damit das Recht auf Leben
abzusprechen oder gar den fremdbestimmten

Selbst-Mord nahezulegen.
Singer selbst postuliert im Falle einer
Schädigung die aktive Euthanasie,
wobei seine logische Argumentationsweise

aus der gängigen, jedoch
höchst fragwürdigen Praxis der
passiven Euthanasie unter Zuhilfenahme
oben bereits erläuterter «Humanität»
der Leidverkürzung abgeleitet wird.
Aus der Not macht er eine Tugend,
statt die gängige Praxis zu kritisieren:

In diesen Tagen wird in Deutschland
wieder über Euthanasie gesprochen.
Natürlich ganz anders als «damals»
zur NS-Zeit. Wertfreier, logischer,
vernünftiger, neutraler, nicht mehr
gekoppelt an die Greueltaten des
Nazireiches. (Doris Weber)

«Sterbenlassen - <passive Euthanasie)

- wird in bestimmten Fällen
bereits als eine menschliche und
angemessene Handlungsweise
akzeptiert. Wenn es zwischen Töten
und Sterbenlassen keinen moralischen

Unterschied an sich gibt,
dann sollte <aktive Euthanasie»
ebenfalls als unter bestimmten
Umständen menschlich angemessen

akzeptiert werden. Ja,
aufgrund von Unterschieden äusserer
Art - insbesondere hinsichtlich der
Zeit, die es braucht, bis der Tod eintritt

- kann die aktive Euthanasie
sogar der einzige humane und
moralisch angemessene Weg sein» (2,
S. 38).

Es ist nicht selten, dass bei Singer
Wort-Assoziationen zur Nazi-Propaganda,

etwa «Ballastexistenz»,
«lebensunwert», «Erlösung» anklingen,
und selbst der Autor, dessen Ahnen
Opfer der Judenvernichtung im Drit-

10



lui tillSi^^g^JB^I !u(!§IéIS1ïp1IIï

Die Humanität dieser künftigen
Gesellschaft wird sich nicht mehr an
ihrem Umgang mit den schwächsten
Gliedern ihrer Kette messen, im «neuen

Haus» wird die «happy normal
family» mit einem «happy normal life»
(Originalton Singer) leben. (Doris
Weber)

ten Reich waren, erahnt da Parallelen,
weiss sich aber mit erstaunlicher
Sicherheit abzugrenzen, denn damals,
so Singer, seien es rassistische Kriterien

und solche der Nützlichkeit
gewesen, welche die Freigabe zum Töten

legitimierten, während seine Motive,

beispielsweise Mitleid, gegenüber
jenen edlerer Art seien.

«Die Nazis haben fürchterliche
Verbrechen begangen; aber das
bedeutet nicht, dass alles, was die
Nazis taten, fürchterlich war. Wir
können die Euthanasie nicht nur
deshalb verdammen, weil die Nazis
sie durchgeführt haben, ebensowenig

wie wir den Bau von neuen
Strassen aus diesem Grund
verdammen können Aber ist für
die Massenmorde der Nazis nicht
eher der Rassismus verantwortlich
zu machen als die Euthanasie?
Wenn Akte der Euthanasie nur von
einem Mitglied der ärztlichen Zunft

«su

zs*.-^

BS\&mam
em

'• tiFT«» •> F

und unter Mitwirkung eines zweiten
Arztes durchgeführt werden

dürften, ist es unwahrscheinlich,
dass sich die Neigung zum Töten in
der Allgemeinheit unkontrolliert
verbreiten würde Es gibt jedenfalls

kaum historische Anhaltspunkte

dafür, dass eine Einstellung,
die das Töten einer Kategorie
menschlicher Wesen erlaubt, zu einem
Zusammenbruch der Beschränkungen

gegen das Töten anderer
Menschen führt» (2, S. 21 O ff.).

Verzeihung, mir stockt der Schreibstift.

Keine historischen Parallelen?
Und dass die ärztliche Zunft niemals
eine Garantie für den Schutz des
Lebens darstellt, unter gewissen
politischen Konstellationen gar für dessen
Gegenteil, zeigen die Artikel von
Michael Eyl und Alexander Schwank in
diesem Heft. Wer sich wie Peter Singer

nicht erinnert bzw. informiert hat,
der widme sich doch wieder einmal

11



flHIHHHHHIiHHSIHHH^HHI^MIW

der Lektüre des umfassenden Werkes
von Ernst Klee, «Euthanasie im NS-
Staat» (4): Bereits 1934 wurden
hunderttausende Menschen auf gesetzlicher

Grundlage sterilisiert. 1939-1941
wurden behinderte Kinder, Heil- und
Pflegeanstalten staatlich registriert,
die Tötung von Kindern und Kranken
begann mit der Euthanasie-Ermächtigung

Adolf Hitlers. In der anschliessenden

Zeit, nachdem insbesondere
die katholische Kirche mächtigen
Protest erhob, wurde das Töten in den
organisierten Untergrund verlegt, das
Tötungsprogramm wurde in dieser
Phase auf Jugendliche und schliesslich

Erwachsene ausgedehnt. Dass
das Abscheuliche nicht nur jenseits
der Grenzen liegt, sondern auch
Schweizer Ärzte und Politiker mitzogen

und sich als tüchtige Helfers-Helfer
auswiesen, wo immer es darum

ging, Klassifikationen minderwertiger
Menschen anhand realer oder
vermeintlicher Vererbungskrankheiten zu
erstellen und Eugenikprogramme zu
propagieren bzw. in unserem Lande
mehr oder weniger legal durchzusetzen,

das zeigen die Fakten, von
Michael Eyl in diesem Heft zusammengestellt.

Die historischen Parallelen
machen zudem deutlich, wie kurz der
Weg von der Eugenik zur Euthanasie
ist. Es ist, als ob die Euthanasie-Diskussion

aus dem eugenischen Den¬

ken sich zwingend folgt, wie es sich
1920 unter dem Titel der «Rassenhygiene»

oder der «Verhinderung
erbkranken Nachwuchses» zeigte, und
sich heute in der Forschung, Anwendung

und Diskussion «Pränataler
Diagnostik» präsentiert. Eugenik und
Euthanasie, das unheilvolle Paar, ziehen
sich gegenseitig an, bedingen einander.

Über Singer und seine Gefolgsleute
zu referieren, scheint mir eine Berechtigung

nur noch daraus zu schöpfen,
wo es darum geht, auf das
menschenverachtende Gefahrenpotential
zu verweisen und sich mit aller Vehemenz

gegenüber derartigen Intentionen

abzugrenzen. Alles andere kann
zur verhängnisvollen Mittäterschaft
führen. Ich pfeife auf intellektuelle phi-
losphische und ethische Abhandlungen,

die spekulieren, ob sich an
Singers Werk möglicherweise doch
etwas Wertvolles abgewinnen lässt, ohne

dabei klare Stellung gegen das Töten

zu beziehen. 1989 wurde solcher
Liberalismus in der Wochenzeitschrift
«Die Zeit» zelebriert, bis die Redaktion

unter Druck und Protest von
Franz Christoph eingestehen musste,
eine nicht intentionsfreie Debatte in
ihrem Blatt zu führen. Solcher
«Liberalismus» hält zurzeit auch bei uns
Einzug, beispielsweise bezieht sich
die «Neue Zürcher Zeitung» (NZZ

12



16.8.90) bereits auf Singer. Im
Zusammenhang mit einer medienkritischen
Darstellung der Radio-Sendung von
Jonny R. Kopp (Handicap, DRS 2) mit
dem provokativen Titel «Überflüssige
Menschen», fragt die NZZ, ob es
immer eine Lebenspflicht zu postulieren
und durchzusetzen gelte. Verzeihung,
die Frage nach Lebenspflicht lässt
sich allenfalls in einer Diskussion um
Suizid stellen, nicht aber angesichts
neugeborenen Lebens, wo weder
Recht noch Pflicht zu leben Thema
sind, sondern die Tatsache des
Daseins. Allenfalls stellt sich angesichts
dieses Da-Seins höchstens die harte
Frage nach dem Akzeptieren dieser
Existenz oder aber deren Beseitigung.

Am 25. Oktober 1990
veranstaltete das Gottlieb Duttweiler Institut

ein akademisches Gespräch unter
dem Titel «Argumentationen in der
aktuellen Euthanasie-Debatte» mit den
Referenten Alberto Bondolfi und Urs
Strebel, die in der Medizin-Ethik
massgebende Schrittmacher sind.
Bei ihnen scheint Singer weniger
Entsetzen hervorzurufen, denn dass
ihnen der Präferenz-Utilitarismus eine
willkommene Belebung ihrer
ethischen Diskussionen bietet (vgl. dazu
die Beiträge von Aiha Zemp und
Christoph Eggli).
Die tödliche Zeit, das schnelle Glück,
das Idealisieren von funktionierenden

und gesunden Systemen, die
Kurzlebigkeit, der Wertepluralismus, der Verlust

von Solidarität, die Oberflächlichkeit
des Glücksverständnisses, die

Ausklammerung von Krankheit und
Sterben, die Angst vor Kostenexplosion

im Gesundheitswesen, der
gegenwärtige digitale Schicksalsbegriff,
das Streben nach Optimierung und
Maximierung lässt eine alte Behindertenangst

vor Behindertenfeindlichkeit
wieder aufkommen. Der Schrei nach
einer Endlösung wird unüberhörbar.
Ich wünsche mir keinen Rückfall in
voraufklärerisches Denken, um sich
gegen das Töten abzugrenzen. Ich
erhoffe mir lediglich das unanfechtbare,
undiskutierbare Recht eines jeden
Menschen, welchen Massstäben er
auch immer genügt oder nicht, zu
leben. ¦
Literatur:

(1) Weber, D. (Hrsg.): Wer nicht passt, muss
sterben - Euthanasie für das Jahr 2000.
(Materialmappe), Oberursel (Publik-Forum)
1990

(2) Singer, P.: Practical Ethics, Cambridge
University Press, 1979. Dtsch. Übers.: Praktische

Ethik. Stuttgart 1984
(3) Dörner, K.:Tödliches Mitleid-Zur Frage der

Unerträglichkeit des Lebens, oder: die
Soziale Frage: Entstehung, Medizinisierung,
NS-Endlösung - heute, morgen. Gütersloh
1988

(4) Klee, E.: «Euthanasie» im NS-Staat - Die
«Vernichtung lebensunwerten Lebens».
Frankfurt a. M. 1985

13


	Von Philosophen und Un-Menschen

