
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 30 (1988)

Heft: 5: 'Tschuldigung

Artikel: Opfer und Täter : ein Gespräch mit der Theologin Lisbeth Zogg-Hohn

Autor: Klöckler, Paul / Zogg-Hohn, Lisbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eeeBejKÉE

Jill111

Opfer und Täter

Ein Gespräch mit der Theologin
Lisbeth Zogg-Hohn, Bern.
Die Fragen stellte Paul Klöckler.

W Lisbeth, Du bist Theologin. Was
für einen Standpunkt hast Du, woher

denkst Du?

LZH: Meinen Zugang zur Welt und zu
Gott könnte ich so umschreiben: Gott
ist gut; die Schöpfung ist gut. Da ich
an einen guten und lebendigen Gott
glaube, und das Leben positiv sehe,
glaube ich, dass gottgewollt ist, was
das Leben fördert. Diese Sicht finde
ich in der Bibel, mit der ich oft und
intensiv arbeite. Ansonsten lasse ich
mich von allem Möglichen anregen,
z.B. auch von psychologischen
Erkenntnissen. Wichtiger als grosse
Namen und Denkgebäude sind mir
allerdings Erfahrungen von mir und anderen.

(®> Du hast ein diesseitiges
Gottesverständnis - Du arbeitest nicht mit
versteckten Drohungen wie mit dem
«Jüngsten Gericht»?
LZH: Das sind zwei Fragen: nach dem
Jenseits und nach dem Gericht. Zur
ersten Frage: Ich betrachte Gott nicht
als Lückenbüsser, der nur dann auftritt,

wenn wir nicht mehr weiterwissen
und vor allem für jenseitige Dinge

zuständig wäre. Aber die Alternative
diesseits/jenseits besteht für mich gar
nicht. Das sind zwei Seiten der
gleichen Münze, d.h. die diesseitigen
Dinge haben sehr wohl eine tiefere
Dimension, die man «Jenseits» nennen
könnte.

Zur zweiten Frage: der Begriff
«Gericht» ist für mich sehr wichtig. Ich
verstehe darunter aber nicht das vernichtende

Donnerwetter eines autoritären
Patriarchen, der durch jede selbständige

Regung seiner Untergebenen
verletzt würde. Das Gericht wurde
leider oft in diesem Sinne missbraucht.
Nach meiner Auffassung beinhaltet
das Gericht, dass entgegen allem
äusseren Anschein endlich doch
immer die Wahrheit zutage tritt und stärker

ist. Das heisst: der Schwache,
Unterdrückte, Ausgestossene, Getötete
kommt zu seinem Recht, und der
Missbrauch von Macht wird enthüllt
und gebrochen. Gericht ist so ebenfalls

sehr lebensfördernd, und etwas
sehr erfreuliches!

w Was hast Du für ein Menschenbild?

LZH: Der Mensch ist primär gut, nicht
etwa ein Sünder wie bei z.B. bei
Augustinus. Dann wird allerdings das Böse,
das wir alle erfahrem und in das wir als
Einzelne und als Gemeinschaft ver-

23



strickt sind, zu einem grossen existentiellen

und auch denkerischen
Problem.

® Hier möchte ich gerne eine
Klärung der Begriffe: Schuld, Sünde,
Vergebung etc. haben...

LZH: Unter Schuld verstehe ich den
Missbrauch des Guten, was das
Leben mindert und zur Zerstörung führt.
Zum Beispiel: töten, quälen, aber
auch abwerten, verachten, ausstos-
sen, vergötzen, andere und sich selber

nicht ernst nehmen, seine eigene
Freiheit und Verantwortlichkeit nicht
wahrnehmen... Einmal geschehene
Zerstörung entwickelt einen Sog,
immer mehr Menschen zwangshaft
darin zu verwickeln: sowohl die Täter,
die z.B. sich ängstigen, rechtfertigen,
verdrängen, Sündenböcke suchen,
als auch die Opfer, die, unfähig, das
ihnen Zugefügte zu verarbeiten, ihrerseits

zu Tätern werden. Das ist
einTeufelskreis! Zwei Dinge möchte ich in
diesem doch recht komplizierten
Sachverhalt hervorheben:
Erstens wird in den Taten von Einzelnen

meist nur die Spitze eines
Eisbergs sichtbar. Dort eskalieren
Konflikte, die untergründig schon lange in

zwangshafter Weise wirkten. Schuld
ist immer auch über-individuell,
indem sie unsere Mündigkeit und Fähigkeit

zur Verantwortung blockiert.

Zweitens haben die Menschen schon
immer im Umgang mit Schuld nach
Lösungen gesucht, die sich als sehr
destruktiv entpuppten. Zum Beispiel,
indem sie Schuld individualisierten
(sie ist schuld); erklärten (er ist krank,
weil er schuldig ist) oder sich durch
Sündenböcke entlasteten, die sie u.A.
in Aussenseitern fanden.
Sünde ist Schuld, die von einem
christlichen Hintergrund her gedeutet
wird.
Vergebung geschieht, wenn der
Einzelne aus dem Teufelskreis der
Gewalt, der Zerstörung aussteigt, indem
er/sie das, was ihm/ihr angetan
wurde, nicht weiter gibt, sondern
vergibt (Im Sande verlaufen lässt). Dies
geschieht durch wahrnehmen,
verarbeiten, aber auch die Täter konfrontieren.

Vergebung geschieht meines
Erachtens nie durch Zudecken,
sondern nur durch das Bewältigen von
empfangenem und selber verursachtem

Unrecht, und führt so zur Freiheit,
Individuation, Menschlichkeit und
Verantwortung.

® Du sprichst vom Teufel - gibt es
ihn?

LHZ: Das Kaputtmachen des Lebens
ist oft so absurd, dass dahinter eine
Macht stecken muss, die überindividuell

ist. Die auch Strategien entwik-
kelt, die wirklich teuflisch sind: zum

24



Beispiel den Sündenbock-Mechanismus.
Karl Barth nennt diese Macht

«die unmögliche Möglichkeit». Er
drückt damit aus, dass es sie eigentlich

nicht «gibt» wie anderes, dass sie
auch nicht zur guten Schöpfung
gehört, sondern völlig absurd ist. Trotzdem

ist sie Realität! Auch in der Bibel
ist interessanterweise nicht erklärt,
warum das Böse da ist. Das ist
logisch nicht gerade befriedigend, und
darüber gäbe es viel zu diskutieren.
Aber ich sehe einen wichtigen Grund
dafür, warum man das Böse zwar in
seinen Mechanismen beschreiben,
aber keineswegs erschöpfend erklären

soll: jede Erklärung enthält
zugleich eine Rechtfertigung der
angerichteten Zerstörung. Wenn das
stimmt, dass die Menschen, das
Leben eigentlich gut sind, und das Böse
böse, dann bleibt das Böse und die
Zerstörung absurd, hat keinen inneren,

logischen, psychologischen
Bezug zu all dem, was positiv lebt.

IP Zurück zur Schuldfrage: Wie
kann man mit Schuldgefühlen
umgehen?

LZH: Ein Schuldgefühl kann tatsächlich

meine Reaktion sein auf ein
Unrecht, das ich begangen habe. Dann
ist es für mich ein Hinweis, die Sache
zu klären. Aber vermutlich gehört viel
menschliche und geistliche Reife

mx^**tL.W

: ...A

dazu, bis ein Mensch soweit ist, dass
«objektive» Schuld und «subjektive»
Schuldgefühle tatsächlich miteinander

zusammenhängen. Meistens aber
haben Schuldgefühle mit eigener
Schuld wenig oder nichts zu tun.

Schuldgefühl ist zunächst michts als
mein schlechtes Gewissen, weil ich
ein Gebot missachtet oder ein Verbot
übertreten habe, an das ich mich
bewusst oder unbewusst halte. Nun
kommt es aber doch sehr darauf an,
wer denn dieses GebotA/erbot erlassen

hat, und was es beinhaltet. Es gibt
viele GeboteA/erbote, an die wir uns
halten, die ganz und gar nicht lebens-

25



förderlich sind, obwohl sie vielen von
uns doch Schuldgefühle verursachen
(z.B. du sollst nicht aggressiv sein und
deine Wut nicht zeigen oder: du sollst
gehorchen). Hier kann sogar das
Paradox eintreten, das ich schuldig
werde, weil ich mich an solch ein
destruktives Gebot halte, um Schuldgefühle

zu vermeiden.

Ein weiteres Paradox: Hinter manchen

Schuldgefühlen steht nicht
Unrecht, das wir begingen, sondern
Unrecht, das uns angetan wurde, und
welches wir so decken. Das Opfer
übernimmt vom Täter quasi auch
noch das Schuldbewusstsein.

Für den Umgang mit Schuldgefühlen
gibt es deshalb kein Rezept. Aber ich
kann von mir erzählen: Schuldgefühle
enthalten für mich immer eine
Information über die inneren Gebote,
Verbote und Werte, die mich - oft
unbewusst - leiten. Ich versuche, so gut es
geht, diese Gefühle bewusst wahrzunehmen

und zu überprüfen. Dabei
erfuhr ich schon oft, dass ein Schuldgefühl

sehr wenig damit zu tun hatte,
was ich theologisch und von meinem
Glauben her für gut und böse halte.
Dafür sehr viel mit dem, was ich
lernte, dass es «gut» und «böse» sei.

i& Brauch' ich jetzt einen Psychologen,

um dies in die Praxis umzuset¬

zen? Man ist doch sehr verstrickt in
diese Probleme, kann sich nicht selber

daraus befreien.

LZH: Ja, im Umgang mit Schuldgefühlen

ist oft die Hilfe eines Therapeuten
odereinerTherapeutin nötig. Oder

die Hilfe eines einfühlsamen, bewussten

Mitmenschen.

(®> Was hat aber die Theologie
Spezifisches anzubieten, wenn es um
zwischenmenschliche Fragen geht?
Oder bist du eine Art Psychologin,
die «Gott» statt «Freud» etc.
benutzt?

LZH: Das Besondere ist vielleicht,
dass ich alles, was geschieht, mit Gott
in Verbindung bringe. Als jener Macht,
die will, dass wir mit Freude leben und
die deshalb auch alles Zerstörerische
bekämpft und - so bin ich überzeugt -
diesen Kampf auch gewinnt (Sichtbar
geworden ist dies in der Erweckung
von Jesus als dem Anfang einer zweiten

Schöpfung, in der das Zerstörte
wieder hergestellt wird).

Da kommt Sigmund Freud nicht mehr
mit, der vermutlich das Problem der
Schuld und insbesondere des
Leidens der Opfer sowieso zu wenig
ernst genommen hat.

Mein Glaube führt mich dazu, die
ganze Realität ganz genau wahrzu-

26



nehmen zu versuchen und zugleich -
oft trotzdem - Hoffnung und
Vertrauen beizubehalten. Diese realistische

Hoffnung ist mir für alles wichtig,
auch für zwischenmenschliche
Beziehungen. Eine ähnliche Haltung fand
ich übrigens bei der Psychologin Alice
Miller.

Im übrigen habe ich keine Hemmungen,

alle Erkenntnisse aufzunehmen,
die mir einleuchten, sei das aus der
Psychologie, Philosophie, Ökonomie
etc. Theologie ist keine Lückenbüs-
serwissenschaft!

®> Nun sind gerade oft Schuldfragen
im Zusammenhang mit Krankheiten

aufgeworfen worden. Besonders

natürlich bei Aids wegen der
sexuellen Komponente, die gern zur
moralischen Schuldzuweisung
benützt wird. Gegen diese Verknüpfung

Krankheit/Schuld hast Du Dich
ja in Artikeln und Vorträgen
ausgesprochen; ich habe aber auch schon
sagen gehört: jemand habe seine
Krankheit/Behinderung (Unfall!)
unbewusst gewollt oder karmisch
verursacht...
LZH: Diesen letzten Satz finde ich so
formuliert tatsächlich problematisch,
weil der Hinweis auf das selber-wollen
als Schuldzuweisung erscheint und
die Schlussfolgerung nahelegt: also

soll doch diese Person selber sehen,
wie sie zurechtkommt... Das darf
nicht passieren: dass andere
Menschen Deutungen machen und damit
entscheiden wollen, was nun für die
betreffende Person zuträglich sei.

Oder ihr gar (oft verdeckt) eine Schuld
zuweisen - meist zur eigenen Entlastung

- das wäre Missbrauch!
Andererseits glaube ich, dass es für die
Betroffenen selber sehr wichtig ist, nach
Deutungen zu suchen, die ihnen
helfen, ihr Leben positiv zu gestalten,
und die einen Freiheits- und Lebensraum

eröffnen. Da wird die Schuldfrage

eher in den Hintergrund treten.
Ob dann eher theologische,
psychologische oder esoterische Deutungen
zum Tragen kommen, ist eine Frage
des jeweiligen Standortes und meines

Erachtens einer Beurteilung
durch Dritte entzogen.

vy Ich habe bei der Vorbereitung
dieser Nummer bemerkt, dass sich
praktisch nur Frauen mit der
Schuldfrage auseinandersetzen,
meist aus einem starken Leidensdruck.

Von einem Mann ist mir der
Ausspruch überliefert worden: «ich
will mich nicht mit Schuld
herumschlagen, sondern gescheiter etwas
Positives unternehmen...». Was
denkst Du, warum dies so ist?

27



LZH: Ich weiss es nicht. Ist das
tatsächlich so? Könnte es deshalb sein,
dass Frauen durch die Erziehung
mehr Schuldgefühle aufgebürdet
bekommen haben und sich deshalb damit

beschäftigen müssen? Übrigens
noch zur Aussage dieses Mannes: er
sieht «Schuld» und «etwas Positives»

als Gegensatz. Ich sehe das anders:
die Auseinandersetzung mit Schuld -
sowohl aus der Sicht des Täters wie{
des Opfers - bringt eine Befreiung
von Zwängen und Verstrickungen,
und gerade das ermöglicht ein positives

Leben!

sœ
mm

C3rrxi- y-XC
tV • jmm

ymmmSMm
«mmm

X.

'•«!
&

¦hxx
*

*^B|>; r'&l&Y&WÊBÊÊ

28


	Opfer und Täter : ein Gespräch mit der Theologin Lisbeth Zogg-Hohn

