
Zeitschrift: Puls : Drucksache aus der Behindertenbewegung

Herausgeber: Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen (Schweiz) [1986-
1992]; Anorma : Selbsthilfe für die Rechte Behinderter (Schweiz) [ab
1993]

Band: 28 (1986)

Heft: 2: "Behinderte Liebe" : 10 Jahre danach

Rubrik: Leserecho

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Leserocho

Das missbrauchte Recht auf Leben

Wenn ein Slogan im Rahmen einer
Abstimmung von der Politik vereinnahmt

wird, so ist er nachher
bestimmt sinnentleert. «Recht auf
Leben» macht da keine Ausnahme.
Die Süppchen, die in diesem Topf
gekocht wurden, sind schon gar
nicht mehr zu zählen. Von Pro Veritas

bis zur POCH beansprucht das
ganze politische Spektrum «ihre»
richtige Interpretation dieser
grundsätzlichen Forderung. Aber kommt
dabei mehr heraus, als billige
Schlagwörter? Rührt die Ratlosigkeit,

spürbar in allen Diskussionen
im Umfeld der gleichnamigen Initiative

1985, nicht vielleicht daher,
dass sich die Mehrheit gar nicht
grundlegend mit diesem Thema
befassen will? Die Analyse hört
meistens bei der nicht geborenen
Leibesfrucht auf; Recht auf Leben
wird auf «Abtreibung ja oder nein»
reduziert. Aber musste es nicht
vielmehr um die Frage gehen: Recht auf
Leben im Gegensatz zu Recht auf
Existenz?

Ist das Problem der Behinderten
am Aussterben?

Die Diskussion um den Problemkreis

der Frühbestimmung (im
Fötusstadium) einer eventuellen
Behinderung ist sicher enorm wichtig,

gibt aber doch keine vollständige

Antwort auf alle Konsequenzen des
Postulates «Recht auf Leben». Wenn
heute wieder von wertem und
unwertem Leben gesprochen wird,
natürlich unter einem wissenschaftlichen

Mäntelchen, so hat das weniger

mit faschistoidem Gedankengut
zu tun als mit der Unfähigkeit unserer

Gesellschaft, den Behinderten
ein Recht auf Existenz einzuräumen,
geschweige denn ein Recht auf
Leben. Während unter Hitler die
Operation Gnadentod auf starken
Widerstand stiess, reagiert doch die
heutige Gesellschaft mit mehr als
nur Verständnis auf die Abtreibung
von wahrscheinlich behinderten
Ungeborenen. Auch wenn wir den
Gedankenfaden nicht weiterspinnen,

der zur Menschenzucht mit
Embryotransfer und Gentechnik
führt, bleibt doch jetzt schon die
versuchte Ausschaltung jeder
Geburtsbehinderung. Aberwas auf der einen
Seite zu verhindern versucht wird,
entsteht auf der anderen. So füllen
querschnittgelähmte Unfallopfer die
Rehabilitationszentren und
Depressionskranke die Psychiatriekliniken.
Die Behinderten sind also ganz
bestimmt nicht am aussterben, weder
als Personen noch als Problem. Es
hat nur eine Verlagerung stattgefunden

von den mehrheitlich behinderten
Kindern im Familienrahmen zu

den behinderten Erwachsenen im



gesellschaftlichen Umfeld. Aber
beide Elemente, Familie und Gesellschaft,

haben heute ihre Tragfähigkeit
gegenüber Andersartigen

weitgehend verloren. Ob es sich nun um
Aussteiger, Flüchtlinge oder Behinderte

handelt.

«Recht auf Leben» ist ein Problem,
das bei jedem von uns persönlich
anfängt und sich weder spezifisch
am Ungeborenen noch am
Behinderten reduzieren lässt. Ich muss mir
vor allem bewusst werden, wo ich die
Grenzlinie zum von der Gesellschaft
nicht konform abgestempelten
Wesen, gleich welcher Art, ziehe.
Will ich mein schlechtes Gewissen,
immer vorausgesetzt, dass ich ein
solches auch besitze, mit Einzahlungen

an Terre des Hommes, Pro Infirmis

oder an die Flüchtlingshilfe
beruhigen? Oder mehr für ein
menschenwürdiges Dasein aller
Aussenstehenden tun? Etwas jedoch ist
gewiss, jeder, der von der heiligen
Unantastbarkeit des werdenden
Lebens redet und daneben die Jungen

an die Wand stellen, die Flüchtlinge

ausschaffen und die
Behinderten in Ghettoheime stecken will,
hat eigentlich kein Recht, die Wörter
«Recht auf Leben» in den Mund zu
nehmen. Dass sich heute Randgruppen

so unsichtbar wie möglich
machen oder sich um den
Preis einer Selbstverleugnung anzu¬

passen versuchen, sollte keine
willkommene Entschuldigung sein,
mich dort einzusetzen, wo ich wenig
oder gar nicht betroffen bin: beim
werdenden Leben. Die Entscheidung

einer zukünftigen Mutter wird
ja manchmal nicht einmal vom Vater
des Kindes mitgetragen, geschweige

denn von einem Aussenstehenden.
«Recht auf Leben» kann nur

grundsätzlich verstanden werden,
sonst bleibt es ein leerer Slogan der
höchstens mit billiger Demagogie
gefüllt ist.

H.R. Kloter, Genève

Zum PULS Nr. 1,
Februar 1986

Liebe neue Puls-Leute

Die neue Aufmachung des Puls
spricht an, sie ist «gluschtig». Ich
wünsche Euch, dass die hoch
gesteckte Zielsetzung «Drucksache
aus der Behindertenbewegung» mit
dem Äussern schritthält.
Eine Drucksache muss mit Tatsachen

aufwarten, wenn mit Druck
etwas in die Tat umgesetzt werden
soll. Zum heiklen Thema «Recht auf
Leben», dessen Wahl ich sehr be-
grüsse, möchte ich zu den rechtlichen

Fragen («Sozialversicherungsträger»)

einige Berichtigungen an-



bringen:
1. Viel entscheidender als allfällige
Regelungen in der Sozialversicherung,

die es allerdings nicht gibt, ist
die strafrechtliche Seite des
Problèmes: Nach Art. 120 StGB gibt es
keine sog. eugenische Indikation.
Die erkennbare Behinderung eines
Fötus ist somit-offiziell-kein
Rechtfertigungsgrund für einen straflosen

Schwangerschaftsunterbruch.
Dagegen kann die Kenntnis von
einer (schweren) Behinderung des
Fötus einen schweren psychischen
Schaden für die schwangere Frau
zur Folge haben, was mit ärztlicher
Bestätigung eine straffreie Abtreibung

zuliesse.
2. Die Leistungspflicht der
Krankenkassen für einen
Schwangerschaftsunterbruch ist im Gesetz
(KVG) nicht geregelt. Nach der
neuesten Praxis des Eidg.
Versicherungsgerichtes müssen die
Krankenkassen die Abtreibungskosten
bezahlen, wenn der Abort
strafrechtlich zulässig ist.
3. Die Interpretation von Artikel 7
des IV-Gesetzes ist falsch und
zudem politisch undenkbar. Absatz 2
bedeutet einzig, dass Angehörige
keine Leistungen erhalten, wenn sie
die Behinderung absichtlich oder
grobfahrlässig herbeigeführt haben.
Beispielsweise erhält in der AHV
eine Witwe keine Witwenrente, wenn

sie ihren Mann ermordet hat... Eine
solche Konstellation ist in der IV
undenkbar, denn nicht die Angehörigen

eines behinderten Kindes erhalten

irgendwelche IV-Leistungen,
sondern der Anspruch steht direkt
dem behinderten Kind zu.

Thomas Bickel, SAEB, Zürich

Überfordern wir uns selbst?

Obwohl ich selbst nicht zu den
Gegnerinnen des
Schwangerschaftsabbruchs gehöre und eine
Fristenlösung sehr begrüssen würde,

finde ich es doch sehr fragwürdig,
wie leicht und diskussionslos im

Zusammenhang mit zu erwartenden
oder vermuteten Behinderungen für
das Kind Abtreibungen gutgeheissen

werden. Diesen Kindern soll ein
Leben als Behinderte erspart
bleiben, heisst es.
Wo so argumentiert wird, ist wohl
kaum bewusst, was alles in diesem
wohlgemeinten Argument mitverpackt

ist:
Das Leben von Behinderten ist
offenbar nicht lebenswert! Daraus
folgt, dass die Gesellschaft sich
unnötig belasten würde, indem sie
vermeidbares unwertes Leben
mittragen würde - einmal mehr wird
sichtbar, dass Behinderte in unserer



Gesellschaft nicht erwünscht sind.
Von da ist es dann nicht mehr weit zu
den bekannten «Das-Boot-ist-voll-
Weisheiten»: Die Gesellschaft
verkraftet nur so und soviele Ausländer,

Behinderte...
Dass das Leben als Behinderte(r)
lebenswert ist, braucht wohl nicht
mehr erst bewiesen zu werden; das
wurde und wird uns tausendfach
vorgelebt, womit das genannte Argument

sich als recht fadenscheinig
und gesucht und vor allem als
untauglich erweist.
Was ich als Argument allenfalls gelten

lassen könnte, ist die Belastung
der Eltern, besonders der Mutter.
Solange unsere Gesellschaft so
wenig mitträgt und die ganze
Verantwortung für die Kinder der Kleinfamilie

aufbürdet, wo meistens die
Hauptlast bei der Frau liegt, bedeutet

eine Behinderung eine
ungeheure Mehrbelastung. Wo eine
solche Mehrbelastung nicht tragbar ist,
würde ich eine Abtreibung als Notlösung

möglicherweise akzeptieren,
obwohl die entsprechende
Unterstützung der Familie durch ihr Umfeld

eine sinnvollere Lösung sein
könnte.
Aber eigentlich sind diese ganzen
Entscheide und Argumentationen
gar nicht die Grundproblematik. Das
Hauptproblem ist doch, dass wir
durch neue medizinisch-technische
Errungenschaften mit ganz neuen

Anforderungen konfrontiert werden:
Was früher Schicksal war, wird plötzlich

erkennbar, voraussehbar,
abwendbar - und das verpflichtet!
Durch .Fruchtwasseruntersuchun¬
gen etc. können Behinderungen
schon sehr früh in der Schwangerschaft

festgestellt werden, und auch
von der Erbbiologie her ist sehr viel
über die Wahrscheinlichkeit einer
Behinderung unter bestimmten
Bedingungen bekannt. Was nützt nun
all dieses Wissen, wenn es nicht
verwendet werden kann? Die Medizin
hat sicher Interesse daran, ihre
Kenntnisse auch (zum Wohle der
Menschheit) anzuwenden. Deshalb
wird schwangeren Frauen nahegelegt,

jedes Risiko genau abklären zu
lassen. Stellt sich dann in den
Untersuchungen heraus, dass das Kind
behindert sein wird/könnte, dann
steht das betreffende Paar vor dem
schwerwiegenden Entscheid für
oder gegen ein behindertes Kind.
Dabei bekommt es wahrscheinlich
von verschiedenen Seiten Druck zu
spüren (Medizin, Umgebung, eigene
und gesellschaftliche Einstellung zu
Behinderung etc.) und kann gar
nicht mehr frei entscheiden. Das
Paar kann dem Dilemma auch nicht
entgehen, wenn es die
Untersuchungen verweigert, denn es
riskiert, bei der Geburt eines (vermeidbaren)

behinderten Kindes mit
Vorwürfen überhäuft zu werden oder
macht sich dann einfach selbst
welche.
Haben wir uns da wohl wiedermal
mit unseren technischen Fortschritten

ins eigene Fleisch geschnitten'
Plötzlich sind da Sachzwänge, und
es sollen Entscheide gefällt werden,
die uns gar nicht zustehen und uns
überfordern!

Lisa Brühlmann, Basel


	Leserecho

