
Zeitschrift: Puls : Monatsheft der Gruppen IMPULS + Ce Be eF

Herausgeber: IMPULS und Ce Be eF : Club Behinderter und Ihrer FreundInnen
(Schweiz)

Band: 25 (1983)

Heft: 7-8: Religion, Glaube, Gott

Artikel: Mein Glaube und die Politik

Autor: Brühlmann, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mein glaube und die politik
Liebe Ruth,
ich wusste gleich, als ich die themenvorschau gelesen hatte, dass ich an diesem

thema wohl nicht einfach so vorbeikommen würde. So hat mich denn auch dein brief
mit der aufforderung, etwas zu schreiben, nicht sonderlich überrascht. Es liegt auch
nahe: Während eines doch mehrere jähre dauernden Studiums habe ich mich mit

théologie beschäftigt, und ich arbeite in der kirche. Also dürfte es mir auch nicht so

schwer fallen.
Das stimmt alles, und trotzdem muss ich dir gestehen, dass mich deine anfrage auch

beunruhigte. Ich merke, das ich trotz der zeitweise intensiven beschäftigung mit

diesem thema keine pfannenfertige und leichtverdauliche antworten bereit habe,

dass sich mit jedem versuch einer antwort wieder neue fragen stellen. Ich nehme
auch alle meine hemmungen wahr, in aller öffentlichkeit über dinge zu schreiben,
die mich letztlich wirklich angehen. Für mich hat das etwas zu tun mit intimität und

vertrauen, das ich eigentlich nur aufbringen kann, wenn ich mein gegenüber, meinen

gesprächspartner auch kenne. Ich erlebe es fast ähnlich, wie wenn ich gefragt
würde, wie ich es denn so mit meiner Sexualität halte. Für beide bereiche spüre ich,

die grenze zwischen echter Offenheit und krankhaftem sich-zur-schau-stellen ist

oft fliessend.

Nun höre ich natürlich schon die einwände: «Was soll das? Jetzt hat er théologie
studiert, arbeitet gar in der kirche und knorzt so mit seiner antwort herum. Typisch!»

höre ich sagen, «für diese leute von den grossen kirchen. Typisch, die wissen selber
nicht mehr, woran sie glauben und an was sie sich festhalten sollen.» Wie klar und

eindeutig geben sich im gegensatz dazu die leute, die ihren glauben auf der

Bahnhofstrasse, im Hallenstadion oder in der Telearena vertreten; die leute, die laut

und deutlich bekennen, was für sie bedeutet, gott gefunden zu haben, jesus begeg-.
net, durch ihn glücklich geworden zu sein.

Ich leugne nicht, dass es das gibt, aber es nervt mich, wenn sich die leute anmassen,
zu behaupten, gerade sie brächten mirdie stunde der entscheidung, an ihnen würde

ich nicht vorbeikommen, mit und bei ihnen könnte ich mich für die ewige Seligkeit
oder dann eben für die ewige Verdammnis entscheiden.
Aber, fehlt es mir vielleicht doch am schlichten, einfachen glauben? Nehme ich mich

und meine fähigkeit zu denken zu wichtig? Bin ich zu wenig demütig? (Es sind dies

alles eigenschaften, welche von den sogenannten gläubigen immer wieder gefordert

wurden. Es kommt nicht von ungefähr, wenn auch heute noch immerwieder einmal

von ihnen als von den schafen die rede ist.)

Ich bin überzeugt, dass ich einige berechtigung habe, den kirchen, wie auch andern

religiösen bewegungen gegenüber, immer wieder eine kritische haltung
einzunehmen.

Ich will nicht mit dem mistkarren durch die geschichte fahren, um alle Schandtaten

aufzuladen. Aber so ganz komme ich an derfeststellung nicht vorbei, dass im namen

gottes menschen gemartert, kriege geführt und verbrechen begangen wurden.

Oder was hat denn eine zweitausendjährige geschichte des Christentums an gutem
bewirkt? Ist es nicht das christliche abendland, das für die allerexistentiellsten ängste

ums überleben der erde die Verantwortung zu übernehmen hat?

28



Aber auch im engeren rahmen, innerhalb meiner eigenen kirche, werde ich immer
wieder mit Vorgängen konfrontiert, von denen ich einfach nicht annehmen kann,
dass dies im sinne jesu geschieht. Das gleiche gilt auch für viele andere bewegungen,

auch solche, die sich als gegenstücke zu den grossen kirchen betrachten: Oft
stelle ich auch bei ihnen fest, dass die von ihnen gesetzten Schwerpunkte
menschen in ihren entscheidungen unfrei machen, und dann kommt das mir alles auch
wieder nicht sehr christlich vor.

Einen ausweg aus diesen Sackgassen sah und sehe ich auch heute noch in den
verschiedenen ansätzen, die unter den begriffen politische théologie, gesellschaftlich-
emanzipatorische théologie und théologie der befreiung laufen, wie sie wohl am
ausgeprägtesten aus der südamerikanischen basisgemeinde-bewegung hervorgegangen

sind. Alle diese denkrichtungen wollen zum ausdruck bringen, dass derchri-
stliche glaube nicht einfach eine herzensangelegenheit des einzelnen ist, sondern
immer etwas mit politik zu tun hat, mit befreiung aus politischen, wirtschaftlichen,
gesellschaftlichen zwängen. Es steckt dahinter die erkenntnis, dass eine Spiritualität,

losgelöst von politischem engagement, letztlich ins leere läuft, in gefahr steht,
zur saftlosen seelenmassage zu verkommen.
An all diesen versuchen, die bedeutung des Christenglaubens für unsere zeit
aufzuweisen, überzeugt mich so sehr, dass es nicht hochgescheite fachtheologen
waren, die am grünen tisch neue erkenntnisse machten, sondern dass es menschen
sind, die unter ungerechten und entwürdigenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen

bedingungen ihr leben mehr schlecht und recht fristen, die angefangen
haben, die bibel neu zu lesen. Sie haben festgestellt, dass das thema der bibel nicht
eine auflistung dessen ist, was man darf und was nicht, dass viele texte ja nicht
einfach geschichte sind, sondern ihre eigene geschichte widerspiegeln.
Ich weiss natürlich: Die basisgemeinde-bewegung hat ihre grosse bedeutung für
südamerikanische Verhältnisse. Ihre erfahrungen lassen sich nicht einfach
übernehmen. Aber die Zielrichtung gilt auch für uns: Auch bei uns musste sich die kirche
auf die seite der ausgebeuteten stellen, auch bei uns musste sie solidarisierung der
zukurzgekommenen ermöglichen, ich meine, dass sich die kirche entschlossener
hinter die friedensbewegung stellen musste, klarer zu fragen derumweltzerstörung

%-V

'.« 1

tf
¦ y.

1vr<



Stellung nehmen musste. Ich weiss, wie wenig und zaghaft das geschieht und
erlebe, wie das mir auch immer wieder mühe macht. Noch bedrückender erlebe ich,
wie auch ich selber immer wieder, gemessen an diesem anspruch, versage, wie ich
konflikten ausweiche, wie meine Stellungnahmen undeutlich auch auf den eigenen
vorteil bedacht sind.
Was ist jetzt mit der frage nach dem glauben an gott? Gegenfrage: Wie wichtig ist
diese frage noch? Habe ich doch versucht, ein wenig anzudeuten, was es für mich
bedeutet, christ zu sein. Aber warum denn christ sein? Ich kenne viele menschen,
die sich mit allen ihren kräften für eine bessere weit einsetzen und die sich auf
keinen gott im hintergrund verlassen. Argument, gegenargument...
Ich will hier nicht mehr weitergehen. Ich könnte darauf hinweisen, dass ich ohne
glauben an unserer weit vielleicht noch eher verzweifeln würde. Aber dann
missbrauche ich gott als therapeutikum in der behandlung meiner depressiven anteile.
An diesem punkt kann ich nur ganz schlicht und einfach gestehen: Das beispiel Jesu
fasziniert mich. Mich fasziniert der mann, der in seiner zeit lebte und versuchte
darüber hinaus zu gehen. Der eindeutig partei ergriff, ohne die andern als seine gegner
abzuschreiben. Der aus einem tiefen vertrauen auf gott, den er seinen vater nannte,
handelte. Der mit seiner mission am kreuze landete in tiefer gottverlassenheit, und
von dem seine anhänger damals und auch heute behaupten: es war nicht alles
umsonst.

Toni Brühlmann, Schönenwerdstr. 15/1, 8952 Schlieren

Stimmt es, dass du den regenbogen
als zeichen des friedens
und der Verbindung zu den menschen
verstanden hast?
Dann schaffe am Himmel
ein solch mächtiges zeichen,
dass es das gewissen der Völker
erschüttert
und sie dahin führt,
den offensichtlichen irrsinn der kriege
und der missbildung
einer winzigen weit der reichen zu sehen,
die umschlossen und durchdrungen
von den wassern des elends ist.

Helder Camara

30


	Mein Glaube und die Politik

