Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2017)

Heft: 100-101: Expanded exchange

Artikel: "Les infos du paradis” : interinanimative flesh : on Narcissister's muscle

memory = beseelend beseeltes Fleisch : Uber das Muskelgedéachtnis
bei Narcissister

Autor: Nyong'O, Tavia / Schmidt, Suzanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-817216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-817216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<LES INFOS DU PARADIS>

TAVIA NYONG'’O

INTERINANIMATIVE FLESH:

On Narcissister’s

Muscle Memory

In bodybuilding, dance, and re-
lated corporeal disciplines, “mus-
cle memory” refers to an embodied
plasticity in which the muscles, once
trained to go through a motion, re-
tain that physical “memory” even
after a long period of disuse. Re-
cently re-described by physiologists
as “motor learning,” muscle mem-
ory remains under a cloud of sci-
entific doubt—does it actually exist
within the skeletal-muscular fibers
of the body? To such a constative
line of questioning into what mus-
cle memory s, we should counter
a performative line of questioning
into what muscle memory does.
In the case of a body performing

TAVIA NYONG’O is professor of Afri-
can American Studies, American Studies,
and Theater Studies at Yale University,

New Haven.

PARKETT 100/101 2017

against a backdrop of difference—
race, gender, nation, sexuality, re-
ligion, or age, for example—this
collective corporeal history is often
referred to as trauma. But can we
also turn, however scandalously, to
the erotic and retrieve from this
spasm a potentially crucial differ-
ence—the spasm of jouissance? It is
here that the work of performance
and visual artist Narcissister proves
revelatory, both as a spasm of jou-
issance and as a small drama of ki-
netic strength, one where the per-

'forrning flesh interinanimates with

its body burden. The interinanima-
tive is a mode of performance that
calls up history into the present as
a collective shudder. It is also my
mode of writing here, within and
between the lines of black per-
formance theorists Fred Moten,
Amber Jamilla Musser, and Ariel

480

Osterweis, each of whose texts have
stirred this one into action.” Their
thinking forms my own intellectual
muscle memory as I respond to
Narcissister’s astonishing perfor-
mances of the flesh.

Trained in New York’s Alvin
Ailey American Dance Theater,
Narcissister began her career in
the city’s downtown neo-burlesque
scene. Indeed, one of her signa-
ture performances, Every Woman
(2010), is a reversal of the strip-
then
progressively retrieves the various
elements of an outfit from her

tease: She begins naked,

bodily orifices (an act reminiscent
of Carolee Schneemann’s Interior
Seroll, 1975). Yet however much of
her body is exposed, Narcissister’s
face is always masked. The face, as
we know from our daily visual diet
of selfies and advertising images,
has increasingly become an im-
personal and transactional nexus
that sells everything and gives away
nothing. Narcissister’s anonymiz-
ing mask inverts the expected ob-
session of the narcissist with her
own visage. Instead, it is the flesh



NARCISSISTER, BURKA BARBIE, 2009-14, color video, sound, 5> min. 10 sec. / Farbvideo, Ton.

that does the work of “faciality” in
her performances; it is nudity that
becomes paradoxically expressive,
affecting, and impersonal.

Despite her kinetic virtuosity,
Narcissister is an artist of the vul-
nerable. In Upside Down (2011),
which the artist performed on the
competitive reality-television show
America’s Got Talent, she acts as a
living “topsy-turvy” doll—a toy tra-
ditionally made by enslaved black
women in the American South for
the white girls they cared for.? On
the show, audience and judges
alike applauded her cartwheels,
as she first revealed her masked
brown face, then, standing on her
hands, the white doll face emerged
from within the folds of her skirts,
bobbing and weaving between her
legs now spread aloft as arms. Dis-

persed in this moment of exuber-
ant fun was the transgression of
her illusion of a conjoint blackness
and whiteness, with all the fraught
history of violence it encodes. Nar-
cissister uses humor, Osterweis in-
sightfully writes of this scene, “to
point to the racialized and gen-
dered horrors that are part of US
history.”® Presenting this interi-

_nanimative performance to pub-

lic scrutiny and judgment, Upside
Down provided a moment in which
America’s talent for racial amnesia
was tricked into judging itself.

The child of a Moroccan Jewish
woman and an African American
man, Narcissister theatricalizes the
“visible seams” of raced feminin-
ity—to borrow a useful concept
from visual theorist Nicole Fleet-
wood to describe art that leaves its

481

constructedness manifest to the
viewer.? Rather than hide the illu-
sion of race in-a myth of authentic-
ity, the visible seams in the work of
performers like Narcissister show
how race is fabricated out of whole
cloth. In the video Burka Barbie
(2014), the artist enters a dollar
store, veers to the toy section, and
pulls out a small plastic avatar of
pious Islamic femininity; in a video
flash, she transforms into a life-size
version. Fronting a troupe of other
burka barbies come to life, Narcis-
sister leads her identikit dancers
in a synchronized routine to the
tune of the Clash’s “Rock the Cas-
bah.” The clash between observant
dress and punk appropriation of
a North African landscape pres-
ents one such visible seam in the
work. At key moments in the dance



sequence, she flips her black burka
to reveal another: an underside of
vibrant pattern and color.

In Burka Barbie, her troupe styl-
izes the motor learning of veiled
movement through public space,
calling attention to the vulnera-
bility of both clothed and exposed
bodies to surveillance and harass-
ment (as the recent burkini ban in
France underscores). Compare this
with a video from the same year,
part of the larger project “Narcissis-
ter is You,” in which the artist and
collaborators (all wearing versions
of her mask) navigated the streets
of New York while bare-breasted to
highlight the legality of this action;
Penal Law 245.01, which discrim-
inated between male and female
toplessness, was in fact repealed in
1992. The politics of Narcissister’s
secular impropriety, we might say,
are everywhere interlined with an
attentiveness to the arbitrary the-
atrics of gendered comportment.
However startling her juxtaposi-
tions, she is after something deeper
than mere iconoclasm. Rather than
merely shock or transgress, Narcis-
sister brings racial, religious, sex-
ual, and gender contradictions to
a point of condensed energy, out
of which tension her performances
then explode.

Narcissister’s athletic and ex-
plicit performances enact what the
artist refers to as a “radical narcis-
sism,” a feminist narcissism that
seeks to reclaim it from the stigma
to which it has been consigned by
morality.”’ Drawing aesthetic tac-
tics from a range of popular per-
formance genres, including bur-
lesque, striptease, pantomime, and
even clowning, Narcissister has de-

veloped a series of spectacular and
indelible images of what I would
call a plastic racialized femininity.
This racial plastic body is one that
is constantly giving form to and
receiving form from the various
props and sets with which it stages
itself, and one that periodically
explodes into the orgasmic jouis-
sance or shudder that is alluded to
in the double entendre title of her
2013 piece Organ Player (Abrons
Arts Center, New York).®

Indeed, many of the most vivid
moments of a Narcissister perfor-
mance strike us as a literalization
of some common double entendre
(“string of pearls,” “tossed salad”),
a comic refusal of the patriarchal

»

imperative to keep the sexual, ex-
creting, lactating, and reproduc-
ing body absented from view (and
thereby all the more vulnerable to
the predation of various lechers
and rapists egging each other on
with their “locker-room talk”). By
literalizing fantasies that typically
depend upon symbolic hierarchies
and exclusions (male over female,
black over white, Christian over
Muslim, modern over primitive),
Narcissister’s scenarios often have
the uncanny effect of temporarily
traversing and dispelling such fan-
tasies. If commercial sex work plays
to a desire symbolically positioned
as male, I would argue that the rad-
ical reclamation of “jacking off”
we encounter in Narcissister’s per-
formances of self-involvement can
instead be thought in relation to a
black feminist ethics of the interin-
animative flesh.

By evoking interinanimative
flesh here, I intend to draw out a
body/flesh distinction imposed on

482

NARCISSISTER, I'M EVERY WOMAN, 2009,

recent theory by Hortense Spillers,
and advanced by, among other crit-
ics, Moten and Osterweis. I draw
on these theorists to make sense
of how, recurrently in Narcissis-
ter’s performances, the difference
between the performer’s body and
its various props, avatars, manne-
quins, and other stand-ins lapse
into a kind of indistinction. Mala-
bou’s theory of plasticity, in other
words, is anticipated in Spillers’s
analytic. In Spillers’s distinction
between body and flesh, the differ-
ence is most commonly employed
to assert an autonomy of analysis
for black gender and sexuality, on
the basis of the historic exclusion
of enslaved black women and men
from normative conceptions of the
human. “In other words,” as Spill-
ers puts it, in phrasing that alludes
to her psychoanalytic framing, “in
the historic outline of dominance,

the respective subject-positions of
‘female’ and ‘male’ adhere to no
symbolic integrity.”” If the gen-
dered body is symbolic (and sym-
bolically white), then the flesh
moves us into the realm of the
imaginary that might also be a fugi-
tive retreat for liberation. In a well-
known passage, Spillers writes:

I would make a distinction . . . be-
tween “body™ and “flesh” and impose
that distinction as the central one be-
tween captive and liberated subject-po-
sitions. In that sense, before the “body”
there is the “flesh,” that zero degree of
social conceptualization that does not
escape concealment under the brush of
discourse, or the reflexes oj" iconography.
Even though the European hegemonies
stole bodies—some of them female—out
of West African communities in concert
with the African “middleman,” we re-
gard this human and:social irrepara-
bility as high crimes against the flesh,

as the person of African females and
African males registered the wounding.
If we think of the “flesh” as a primary
narrative, then we mean its seared,
divided, ripped-apariness, riveted to
the ship’s hole, fallen, or “escaped”
overboard.®)

Unlike the body, which must
be produced publicly and tried ac-
cording to the rule of law and ac-
cording to the codes of discourse,
the flesh is never granted civic
life. Unconcealing the flesh thus
provides a direct trip to the terrify-
ing territory where Spillers’s essay
lives: a territory of aggression, ap-
petite, ingestion, and excretion, a
place where slavery and its after-
lives are forever interinanimate.?
In Spillers’s surprising insistence
that muscle memories of the flesh
are not “captive” but “liberated,” I
hear a call to account for the fab-
ulative dimension of memory; not

483

performance, Pioneer Works, Brooklyn, 2014 / ICH BIN JEDE FRAU, Performance. (COURTESY OF THE DEITCH ARCHIVE, NEW YORK)

Jjust ordinary fiction or storytelling,
but the powers of the false. If we must
shudder to think, as Spillers sug-
gests, then Narcissister’s spectacu-
lar performances of “brown jouis-
sance” (to borrow Musser’s phrase)
offer tools for thought. They loosen
the joints where the liberated and
the captive have grown soldered to
each other. They make those joints
move and dance.

Narcissister’s current film-in-
progress, also titled Organ Player,
brings together footage of the live
performance of the same name
along with numerous other works
and braids them into a quasi-au-
tobiographical narrative, with an-
imations by Martha Coburn. An
early version embraced a “detec-
tive story” framing to reveal the
forked paths of personal iden-
tity and familial belonging for an
artist who straddles African and



American; Jewish, Christian, and
Muslim; avant-garde and tradition-
alist worlds. That family history
can be approached in the generic
mode of the detective story sug-
gests the enduring dialectic of
the secret and its revelation that,
I have tried to suggest elsewhere,
is a ruse of memory.'"” Although
this frame may not make it into the
final version of the film, it is worth
mentioning here for its insight into
Narcissister’s artistic process. The
perfect crime, after all, is the one
that leaves no trace.

In the film, a potent source of
interinanimation is located in the
memories of a daughter mourning
her mother, reanimating glimpses
of their life together in her mind
and body. The hunger of memory
is rendered here in a palimpsest
of footage from various stage acts,
overlaid with snippets of recorded
messages and home video of her
ailing mother. One excerpt is from
I'm Hungry (2013), a sequence in
which Narcissister plays an elegant
French lady who goes from dining
in a restaurant to stripping to her
lingerie and literally chewing the
scenery, lifting chairs and tables
aloft with her teeth, before miming
masturbation that produces, in lieu
of orgasm, a serviette from inside
her vagina. Dabbing daintily at her
lips, adjusting her hair, and calling
out “Check please!,” the performer
theatricalizes the ravenous hunger
of the id and its containment by in-
hibition. As a double of both North
African mother and American
daughter, this plastic athlete of the
appetites conjures the explosive
strength and resilience of a feral
feminine uncontained by bour-

geois and patriarchal propriety. It
is this double or alter, this avatar to
borrow Uri McMillan’s term, that is
claimed by a mourning daughter as
her inheritance.'”

At one point in Organ Player,
Narcissister is sent on a dizzying
animated journey through her own
digestive system, interinanimating
her own flesh with little animal-
cules of herself that might be her
child, her inner child, her mother,
or her mother’s mother. The jour-
ney culminates with joyous vulgar-
ity: She emerges at last from a giant
anal sphincter encased in a brown,
poop-like sack. She then stands,
tenses her muscles, and leaps back
into the anus, wandering back up
through the animated bodily pas-
sages, in possible homage to the
classic theory of hysteria as caused
by a womb gone loose and wander-
ing through the innards.

Narcissister’s excremental jour-
ney would seem to warn against
any yearning for the reintegration
of the subject, incorporating into
itself all that which it previously
abjected and excluded. That does
not seem to be the message of her
radical, appetitive narcissism. On
the contrary, the ritual with which
Organ Player ends suggests no such
transcendence of the flesh. If death
is the final involuntary spasm of the
flesh, then how do we care for, how
do we uncaptivate, the body that
remains? In a closing sequence,
Narcissister again avails herself of a
dance corps to help her sing a dirge.
Mourning her recently deceased
mother, Narcissister' emerges from
the flames of her own funeral pyre,

-ominously flapping batlike wings.

Feeding the demon, as the Sufis

184

say, she carries her mother’s ashes
into the sea, making death into a
work of art as well as a rite of re-
membrance. In the glister of ashes
slowly sinking beneath the waves,
the film finds its final image of im-
personal flesh, a clenched body at
last finding release, unfurling and
descending down to a mudsill level
where a certain black feminist in-
terinanimacy lingers, breathes, and
waits to regroup.

1) Fred Moten, In The Break: The Aesthetics
of the Black Radical Tradition (Minnesota:
University of Minnesota Press, 2003); Ariel
Osterweis, “Public Pubic: Narcissister’s
Performance of Race, Disavowal, and Aspi-
ration,” TDR: The Drama Review, 59 (4), Win-
ter 2015: 101-16; Amber Jamilla Musser,
“On the Orgasm of the Species: Female
Sexuality, Science and Sexual Difference,”
Feminist Review, vol. 102, no 1 (November
2012): 1-20.

2) Robin Bernstein, Racial Innocence: Per-
Jorming American Childhood from Slavery to
Civil Rights (New York: New York Univer-
sity Press, 2011). ! i

3) Osterweis, “Public Pubic,” TDR, 103.

4) Nicole R. Fleetwood, Troubling Vision:
Performance, Visuality, and Blackness (Chi-
cago: University of Chicago Press, 2011).
5) See also Rebecca Schneider, The Ex-
plicit Body in Performance (London and New
York: Routledge, 1997).

6) See Catherine Malabou, “Plasticity and
Elasticity in Freud’s Beyond the Pleasure
Principle,” Diacritics 37, no. 4 (2007):
78-86.

7) Hortense Spillers, “Mama’s Baby, Papa’s
Maybe: An American Grammar Book,” Dia-
critics 17, no. 2 (1987): 66.

8) Ibid., 67.

9) Alexander G. Weheliye, Habeas Viscus:
Racializing Assemblages, Biopolitics, and Black
Feminist Theories of the Human (Durham, NC:
Duke University Press, 2014).

10) Tavia Nyong’o, The Amalgamation
Waltz: Race, Performance and the Ruses of
Memory (Minneapolis: University of Minne-
sota Press, 2009).

11) Uri McMillan, Embodied Avatars: Gene-
alogies of Black Feminist Art and Performance
(New York: New York University Press,
2015).



TAVIA NYONG’O

BESEELEND BESEELTES FLEISCH*

Uber das
Muskelgedachtnis
bei Narcissister

Im Kontext von Bodybuilding,
Tanz und ahnlichen koérperlichen
Betatigungen meint «Muskelge-
dachtnis» die Fahigkeit der Kor-
permuskeln, einmal erlernte Be-
wegungsabldufe
zu behalten», selbst wenn sie lange
Zeit nicht mehr ausgetibt wurden.
Neuerdings von Physiologen als
«motorisches Lernen» bezeichnet,
bleibt der Begriff des Muskelge-
dachtnisses mit wissenschaftlichen
Zweifeln behaftet: Lésst es sich
tatsichlich im Skelettmuskelge-
webe des Korpers lokalisieren? Der
konstativen Frage danach, was das
Muskelgedéchtnis ist, sollten wir
stets die performative Frage ge-
genuberstellen, was es leistet. Im

«im Gedéachtnis

Fall eines Koérpers, der vor einem
Hintergrund vielfiltiger Differen-
zen — beziiglich Rasse, Gender, Na-

TAVIA NYONG’O ist Professorin fir
afroamerikanische Kulturwissenschaften,
amerikanische Kulturwissenschﬁften und
Theaterwissenschaften an der Yale Univer-

sity, New Haven.

tionalitat, Sexualitit, Religion oder
Alter — agiert, kommt diese kollek-
tive Korpergeschichte haufig als
Trawma zur Sprache. Aber kénnen
wir uns nicht, selbst wenn es skan-
daltrachtig ist, dem Erotischen zu-
wenden und aus dem Spasmus der
Lust eine potenziell entscheidende
Differenz gewinnen? Hierzu ist die
bildende Kunst und Performance-
arbeit von Narcissister aufschluss-
reich, sowohl als Spasmus der Lust
wie als kleines kinetisches Energie-
drama, in welchem der Leib in der
Performance mit seiner korper-
lichen Biirde eine wechselseitige
Beseelung erfahrt. Diese besee-
lende Beseelung ist eine Form der
Performance, die das Historische
als kollektiven Schauder in die Ge-
genwart holt. Das entspricht dem
Modus, in dem ich hier schreibe,
quasi in und zwischen den Zeilen
der schwarzen Kulturkritiker Fred
Moten, Amber Jamilla Musser und
Ariel Osterweis, deren Texte dem
vorliegenden letztlich zur Geburt
verholfen haben.” Ihr Denken be-

485

stimmt mein eigenes intellektuelles
Muskelgedachtnis ebenso, wie ich
auf Narcissisters verbliffende Pra-
sentationen des Fleisches reagiere.

Narcissister absolvierte ihre
Ausbildung im New Yorker Alvin
Ailey American Dance Theater und
begann ihre Karriere in der New
Yorker Neo-Burlesk-Szene. Tat-
sachlich ist einer ihrer typischen
Performanceauftritte, Every Woman
(2010), ein umgekehrter Strip-
tease: Sie beginnt nackt, um dann
nach und nach diverse Kleidungs-
stiicke aus ihren Korperoffnungen
zuziehen (ein Vorgehen, das an Ca-
rolee Schneemanns Interior Scroll,
1975, erinnert). Doch egal, wie viel
Haut sie zeigt, Narcissisters Gesicht
ist stets maskiert. Wie wir aufgrund
unserer taglichen visuellen Kost
aus Selfies und Werbephotos wis-
sen, ist das Gesicht mehr und mehr
zu einer unpersonlichen transak-
tionalen Schnittstelle geworden,
die alles verkauft und nichts preis-
gibt. Narcissisters Anonymitat ge-
wahrende Maske unterlauft die zu
erwartende Verliebtheit der Nar-
zisstin in ihr eigenes Gesicht. Statt-
dessen ist es das Fleisch, das ihren
Performances ein «Gesicht» gibt;
es ist die Nacktheit, die erstaunlich
expressiv, bertithrend und Zugleich
unpersonlich wirkt.

Trotz ihrer Bewegungsvirtuosi-
tat ist Narcissister eine Kunstlerin

PARKETT 100/101 2017



der Verletzlichkeit. In Upside Down
(Auf den Kopf gestellt, 2011), das
sie im Rahmen der Reality-Tv-
Wettbewerbsshow «America’s Got
Talent» zeigte, tritt sie als leben-
dige «topsy-turvy» Puppe auf — ein
Spielzeug in Gestalt einer Dop-
pelpuppe mit zwei Oberkérpern
und Koépfen, einer schwarzen und
einer weissen, die an der Taille
zusammengeflgt sind, mit einem
Rock, der sich wenden ldsst; man
- sieht eine Puppe mit langem Rock,
die sich auf den Kopf stellen ldsst,
sodass ihr Gegenpart zum Vor-
schein kommt. Schwarze Sklaven-
kinderméddchen in den Stidstaaten
pflegten solche Puppen fir ihre
weissen Schutzlinge herzustellen.?
In der Show applaudierten Publi-
kum und Jury gleichermassen, als

I
M!!l% i

NARCISSISTER, BARE BREASTED PROJECT (HARLEM #2), 2015,
~ postcard for the Studio Museum, Harlem, New York / BARBUSIGES PROJEKT, Postkarte.

Narcissister mit ihrem maskierten
schwarzen Gesicht das Rad schlug
und sobald sie im Handstand war
aus den Falten ihres Rockes zwi-
schen ihren nun als Hinde em-
porgereckten gespreizten Beinen
wackelnd und pendelnd das weisse
Gesicht zum Vorschein kam. In
diesem absurd lustigen Moment
loste sich der Verstoss ihres Vor-
gaukelns einer Verbundenheit von
Schwarz und Weiss samt der gan-
zen darin verpackten gewalttrach-
tigen Geschichte auf. «Narcissister
nutzt den Humor», meint Oster-
weis treffend zu dieser Szene, «um
auf die rassen- und genderspezifi-
schen Schrecken der Geschichte
der USA zu verweisen.»® Dadurch,
dass diese Beseelungs-Performance
dem Urteil und der Begutachtung

486

des Publikums unterbreitet wurde,
brachte Upside
einen Moment lang dazu, sein ei-

Down Amerika

genes Talent zur Vergesslichkeit
in Sachen Rassismus kritisch zu

beurteilen.

Als Kind einer marokkani-
schen Judin und eines Afroame-
rikaners inszeniert Narcissister

die sichtbaren Nahtstellen einer
rassisch gepragten Weiblichkeit —
um einen nutzlichen Begriff von
Nicole Fleetwood zu verwenden,
den diese Kritikerin der visuellen
Kultur zur Beschreibung einer
Kunst benutzt, die dem Betrachter
ihre eigene Konstruiertheit trans-
parent macht.” Statt die Illusion
der Rasse in einem Authentizi-
tatsmythos zu vernebeln, machen
die sichtbaren Nahtstellen in der
Arbeit von Performancekiinstle-
rinnen wie Narcissister deutlich,
dass der Begriff der Rasse jeglicher
Grundlage entbehrt. Im Video
Burka Barbie (2014) betritt die
Kunstlerin einen 1-Dollar-Laden,
steuert die Spielwarenabteilung an
und greift sich ein kleines Plastik-
Burkapiippchen als Verkérperung
islamischer Weiblichkeit heraus;
im Video verwandelt sie sich blitz-
artig in eine lebensgrosse Version
desselben. Sie fithrt eine Truppe
weiterer zum Leben erweckter
Burka-Barbies an und tanzt an der
Spitze ihrer Phantomtinzerinnen
wunderbar synchron zu den Klian-
gen von Clashs «Rock the Casbah».
Der Konflikt zwischen der achtsa-
men Kleidung und der punkarti-
gen Aneignung einer nordafrika-
nischen Landschaft bildet eine der
sichtbaren Nahtstellen des Werks.
In entscheidenden Momenten
der Tanzsequenz schlagt sie ihre



schwarze Burka zuriick und lasst
darunter eine andere mit grellen
Mustern und leuchtenden Farben
aufblitzen.

In Burka Barbie stilisiert ihre
Truppe das motorische Lernen der
verschleierten Bewegung im o6f
fentlichen Raum und verweist auf
die Verwundbarkeit verhullter wie
exponierter Kérper durch Uberwa-
chung und Beldstigung (wie auch
das jungst erfolgte Burkini-Verbot
in Frankreich zeigt). Stellen wir
diese Arbeit neben ein Video aus
demselben Jahr, das Teil des um-
fassenderen Projekts Narcissister
is You war, in dem die Kunstlerin
und Mitwirkende (die allesamt
Variationen ihrer eigenen Maske
trugen) barbusig durch die Stras-
sen von New York spazierten, um
die Legalitit solchen Verhaltens
deutlich zu machen; tatsachlich
wurde 1992 der Artikel 245.01 des
Strafgesetzes, der zwischen mannli-
cher und weiblicher Nacktheit des
Oberkoérpers unterschied, aufge-
hoben. Man konnte sagen, dass die
Politik von Narcissisters sakularer
Ungehorigkeit zwischen den Zei-
len stets die willktirliche Theatralik
geschlechtsspezifischer Rollenmus-
ter im Blick hat. Wie erschreckend
ihre Gegentuberstellungen auch
sein mogen, es geht ihr um mehr
als um reine Bilderstirmerei. Statt
bloss zu schockieren oder Grenzen
zu sprengen, bringt Narcissister
rassische, religiose, sexuelle und
_genderspezifische Widerspriiche
auf einen energetisch derart ver-
dichteten Punkt, dass sich ihre Per-
formances explosionsartig dieser
Spannung entledigen.

Narcissisters athletische und ex-
plizite Performancearbeiten sind,

so die Kunstlerin selbst, szenische
Umsetzungen
Narzissmus», eines feministischen

eines «radikalen
Narzissmus, der das Stigma abzu-
schiitteln sucht, das ihm von der 6f-
fentlichen Moral verpasst wurde.”
Indem sie sich asthetischer Stra-
tegien aus einer Reihe populérer
Theaterformen bediente, darunter
die Burleske, der Striptease, die
Pantomime, ja selbst das Clown-
eske, hat Narcissister eine Reihe
spektakularer
cher Bilder dessen entwickelt, was
ich als plastische rassenspezifisch defi-
nierte Weiblichkeit bezeichnen wiirde.

und unausloschli-

Dieser rassenspezifische plastische
Kérpef ist einer, der die verschie-
denen Requisiten und. Kulissen,
mit denen er sich umgibt, laufend
formt und durch sie geformt wird,
und einer, der regelmassig eine or-
gasmusartige Explosion von Lust
oder Schauder hervorruft, worauf
auch der doppelsinnige Titel der
Arbeit Organ Player (Abrons Arts

Center, New York) aus dem Jahr |

2013 anspielt.?
Tatsachlich
die lebhaftesten Momente einer

erinnern gerade
Narcissister-Performance  haufig
an die buchstdbliche Inszenierung
Doppel-
deutigkeitén («string of pearls /

gelaufiger sprachlicher
Perlenkette», «tossed salad / an-
gerichteter Salat»), eine komische
Auflehnung gegen das
chalische Gebot,
Exkremente absondernden,

patriar-
den sexuellen,
sau-
genden und sich fortpflanzenden
Korper aus dem sichtbaren Um-
feld zu verbannen (und dadurch
fir die Nachstellungen diverser
Lustmolche und potenzieller Ver-
gewaltiger, die sich gegenseitig
mit ihren sexistischen «Umkleide-

487

raum-Sprichen» .anheizen, umso
verletzlicher zu machen). Durch
die buchstiabliche Verkoérperung
von Phantasien, die gewdhnlich
auf symbolischen Hierarchien und
Ausschluss beruhen (mannlich
vor weiblich, schwarz vor weiss,
Christ vor Moslem, modern vor
urspriinglich), haben Narcissisters
Szenarien héufig den unheimli-
chen Effekt, diese Phantasien vor-
ubergehend zu durchkreuzen und
zu bannen. Wiahrend die kommer-
zielle Sexarbeit ein Begehren an-
spricht, das symbolisch ménnlich
besetzt ist, wiirde ich sagen, dass
das radikale In-Anspruch-Nehmen
des «Wichsens», dem wir in den
Performance-Arbeiten begegnen,
in denen Narcissister sich mit sich
selbst auseinandersetzt, mit einer
schwarzen feministischen Ethik des
beseelend beseelten Fleisches in Verbin-
dung gebracht werden kann.

Mit dem Verweis auf das besee-
lend beseelte Fleisch mochte ich
an dieser Stelle eine Unterschei-
dung zwischen Korper und Fleisch
ins Spiel bringen, die Hortense
Spillers in der neueren theoreti-
schen Diskussion durchsetzte und
die auch von anderen Autoren, wie
Moten und Osterweis, verfochten
wird. Ich berufe mich auf diese,
um besser zu verstehen, wie sich in
Narcissisters Performancearbeiten
die Differenz zwischen dem Koérper
der Akteurin und ihren diversen
Requisiten, Avataren, Puppen und
anderen Doubles immer wieder
verwischt. Anders formuliert, Ma-
labous Theorie der Plastizitat wird
in Spillers’ Analyse vorweggenom-
men. Bei Spillers” Unterscheidung
zwischen Korper und Fleisch dient
die Differenz meist dazu, eine au-



NARCISSISTER & A. L. STEINER,
WINTER/SPRING COLLECTION (2012),

color video, sound, 12 min. 30 sec. /

Farbuvideo, Ton.

tonome Analyse der schwarzen
Genderproblematik und Sexualitat
zu gewihrleisten, und zwar auf der
Basis des historischen Ausschlusses
der versklavten schwarzen Frauen
und Manner von den normativen
Begriffen des Menschlichen. «Mit
anderen Worten», wie es Spillers in
ihrer auf ihren psychoanalytischen
Kontext Sprache
formuliert, «vor dem historischen

verweisenden

Hintergrund der Herrschaftsver-
haltnisse sind die jeweiligen Sub-
jektpositionen von <weiblich> und
«mannlich> mit keinerlei symbo-
lischer Integritit verbunden.»”
Wenn der genderspezifische Kor-
per symbolisch (und symbolisch
weiss) ist, dann versetzt uns das

Fleisch ins Reich des Imaginaren,

das auch eine befreiende Zuflucht
sein konnte. In einer bekannten
Passage schreibt Spillers:

Ich mochte eine Unterscheidung tref-
fen ... zwischen «Korper» und «Fleisch»
und diesen Unterschied zum zentralen
Unterschied zwischen gefangenen und
befreiten Subjektpositionen erkldren. In
diesem Sinn kommt vor dem «Korper»
das «Fleisch», diese Nullstufe sozialer
Begrifflichkeit, die ithrem Verborgensein
im Unterholz des Diskurses ebenso wenig
entkommt wie ihren ikonographischen
Reflexen. Obschon die europdischen
Mdichte gemeinsam mit afrikanischen
«Mittelsmdnnern» Korper aus westaf-
rikanischen Gemeinschaften stahlen —
darunter etliche weibliche —, betrachten
wir diese menschliche und gesellschaft-

liche Irreparabilitat als schweres Ver-

brechen gegen das «Fleisch», so wie die
afrikanischen Frauen wund Mdnner
diese Verletzung als Individuen wahr-
nahmen. Wenn wir das «Fleisch» als
wrspriingliches Narrativ verstehen, so

488

' progress»,

meinen wir damit sein verbranntes, ab-
getrenntes Losgerissensein, angekettet
im Schiffsrumpf, tber Bord gegangen
oder «gefliichtet».®)

Anders als der Korper, der of-
fentlich vorgewiesen und entspre-
chend den Regeln des Gesetzes
und jeweiligen Diskurses beurteilt
werden muss, ist die staatsbiirger-
liche Existenz des -Fleisches nie
gewahrleistet. Das Fleisch seiner
Verborgenheit zu entreissen, fuhrt
uns direkt auf das Furcht einflGs-
sende Geldnde, auf dem Spillers’
Essay angesiedelt ist: ein Land
voller Aggression, Begierde, des
Aufnehmens und Ausscheidens,
ein Ort, an dem die Sklaverei und
ihre Nachwirkungen - seelisch fiir
immer verknupft sind.” In Spil-
lers’ uberraschendem Insistieren
darauf, dass die Erinnerungen
des fleischlichen Muskelgedécht-
nisses nicht «gefangen», sondern
«befreit» sind, hore ich einen
Aufruf, der

des Gedachtnisses Rechnung zu

Fabulierfreudigkeit

tragen; nicht dem iiblichen Hang
zur Fiktion oder zum Geschichten-
erzahlen, sondern den Machten
des Unwahren. Falls wir, wie Spil-
lers meint, erschauern miussen, um
zu denken, liefern Narcissisters
spektakulare Vorfiihrungen «brau-
ner - Lusterlebnisse» (um Mussers
Ausdruck «brown jouissance» zu
verwenden) das notige Denkwerk-
zeug. Sie lockern die Fugen und
Lotstellen zwischen dem Befreiten
und Gefangenen, versetzen sie in
Schwingung und lassen sie tanzen.

Narcissisters aktueller Film «in
der auch unter dem
Titel Organ Player lauft, verbindet
Filmmaterial der- gleichnamigen

Live-Performance mit zahlreichen



anderen Werken und verflicht
alles zu einer pseudo-autobiogra-
phischen Geschichte mit Anima-
tionen von Martha Coburn. Eine
friithe Version benutzte eine «De-
tektivgeschichte» als Rahmen, um
die verzweigten Pfade personlicher
Identitat und familidrer Zugehorig-
keit einer Kiinstlerin aufzudecken,
die Afrikanisches und Amerikani-
sches, Judisches, Christliches und
Muslimisches, Avantgarde und Tra-
ditionsgebundenheit in sich birgt.
Dass man eine Familiengeschichte
mit den gattungsmassigen Mitteln
der Detektivgeschichte behandeln
kann, verweist auf die nachhaltige
Dialektik des Verborgenen und sei-
ner Enthullung, die, wie ich an an-
derer Stelle darzulegen suchte, eine
List der Erinnerung darstellt.'” Ob-
wohl dieser Rahmen in der endgiil-
tigen Version des Films wohl nicht
mehr enthalten sein wird, ist er
hier doch erwahnenswert, weil er
Einblick in den Schaffensprozess
der Kunstlerin gewdhrt. Das per-
fekte Verbrechen ist letztlich eines,
das keine Spur hinterlasst.

In diesem Film liegt eine starke
Quelle der wechselseitig beseelen-
den Beseelung in den Erinnerun-
gen einer Tochter, die um ihre
Mutter trauert und Momente des
gemeinsam Erlebten geistig und
korperlich noch einmal durchlebt.
Der Erinnerungshunger wird in
einem Palimpsest aus Filmmaterial
von ~diversen Buhnenauftritten,
tiberlagert mit Ausschnitten von
auf Band hinterlassenen Nach-
richten und privaten Videoaufnah-
men ihrer alten kranken Mutter,
Ein Ausschnitt
stammt aus /'m Hungry (Ich bin
hungrig, 2013). Es handelt sich um

wiedergegeben.

eine Sequenz, in der Narcissister
eine elegante Franzoésin spielt, die
zundchst in einem Restaurant di-
niert, sich dann bis auf die Unter-
wasche auszieht und buchstablich
an ihrer Umgebung nagt, Stihle
und Tische mit den Zahnen hoch-
stemmt und schliesslich einen Mas-
turbationsakt mimt, bei dem sie
anstelle eines Orgasmus eine Ser-
viette aus ihrer Vagina hervorzieht.
Geziert die Lippen tupfend und
ihr Haar richtend ruft sie nach der
Rechnung, «Check please!» — eine
fulminante Inszenierung des Heiss-
hungers des Es und seiner Ban-
digung durch Hemmungen. Als
Double einer nordafrikanischen
Mutter und einer amerikanischen
Tochter zugleich fithrt uns diese
biegsame Athletin der Begierden
die Sprengkraft und Geschmeidig-
keit einer ungezihmten Weiblich-
keit jenseits aller burgerlichen und
patriarchalischen Anstandsregeln
vor Augen. Dieses Double oder

Alter Ego, diesgr Avatar, mit Uri
McMillan gesprochen, wird hier
von einer trauernden Tochter als
rechtmaéssiges Erbe beansprucht.'?

An einem Punkt in Organ Player,
wird Narcissister auf eine Schwin-
del erregende Trickfilmreise durch
ihr eigenes Verdauungssystem ge-
schickt und verschmilzt seelisch mit
den eigenen kleinen Mikroorga-
nismen, die ihr Kind sein kénnten,
ihr inneres Kind, ihre Mutter oder
die Mutter ihrer Mutter. Die Reise
gipfelt frohlich vulgdar: Am Ende
taucht die Kunstlerin aus einem
riesigen, in einen braunen kackar-
tigen Sack eingelassenen Schliess-
muskel wieder auf. Dann steht sie
da, spannt die Muskeln, springt
wieder in den Anus und spaziert
durch die im Trickfilm dargestell-
ten Korperpassagen wieder zurtck,

NARCISSISTER, ORGAN PLAYER,

in progress, feature film, color, sound,
production still / ORGAN-SPIELER,
Spielfilm, Farbe Ton.

489



NARCISSISTER, ORGAN PLAYER, in progress, feature film, color, sound, production still / ORGAN-SPIELER, Spielfilm, Farbe Ton.

moglicherweise eine Hommage an
die klassische Lehre der Hysterie,
laut der die Gebirmutter sich be-
kanntlich losreisst und durch die
Eingeweide wandert.
Narcissisters  kotartige Reise
scheint vor der Sehnsucht nach
einer Reintegration des Subjekts zu
warnen, indem sie alles korperlich
~ in sich  aufnimmt, was sie vorher
ausgeschieden und ausgeschlossen
hat. Das scheint aber nicht die Bot-
schaft ihres radikalen, triebhaften
Narzissmus zu sein. Im Gegenteil,
das Ritual am Ende von Organ
Player deutet auf keine derartige
Transzendenz des Fleisches. Wenn
der Tod die letzte unfreiwillige
Zuckung des Fleisches ist, wie kon-
nen wir fiir den zuriickgelassenen
Koérper sorgen und ihn befreien?
In einer abschliessenden Szene be-
dient sich Narcissister erneut einer
Tanztruppe, die ihr dabei hilft, ein
Klagelied zu singen. In Trauer um
ihre kurzlich verstorbene Mutter
tritt Narcissister aus den Flammen
ihres eigenen Scheiterhaufens
hervor und schlagt unheilvoll mit
ihren fledermausartigen Flugeln.
Um den Damon zu flttern, wie

die Sufis sagen, tragt sie die Asche
ihrer Mutter ins Meer und macht
den Tod damit zugleich zu einem
Kunstwerk und einem Gedenk-
ritual. Im Glitzern der langsam in
den Wellen versinkenden Asche
findet der Film zu seinem ab-
schliessenden Bild des unpersonli-
chen Fleisches, der geballte Korper
findet endlich Befreiung, indem
er sich ausbreitet und hinabsinkt
bis zur Schlammschwelle, wo eine
gewisse schwarze feministische, be-
seelende Beseelung anhalt, Luft
holt und darauf wartet, sich neu zu
formieren. :
(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)
eine

* Im Englischen interinanimative:

Wortschopfung, die auf John Donnes
Neologismus interinanimation zurick-
geht, vgl. dessen Gedicht, The Ecstasy / Die
Ekstase.

1) Fred Moten, In The Break: The Aesthetics
of the Black Radical Tradition, University of
Minnesota Press, Minnesota 2003; Ariel
Osterweis, «Public Pubic: Narcissister’s
Performance of Race, Disavowal, and As-
piration», TDR: The Drama Review, 59 (4),

Winter 2015: 101-116; Amber Jamilla
Musser, «On the Orgasm of the Species:
Female Sexuality, Science and Sexual Dif-

490

ference», Feminist Review, Vol. 102, Nr. 1
(November 2012): 1-20.

2) Robin Bernstein, Racial Innocence: Per-
forming American Childhood. from Slavery to
Civil Rights, New York University Press,
New York 2011.

3) Osterweis, «Public Pubic» TDR, op cit.
(Anm. 1), S..103.

4) Nicole R. Fleetwood, Troubling Vision:
Performance, Visuality, and Blackness, Uni-
versity of Chicago Press, Chicago 2011.

5) Siehe auch Rebecca Schneider, The Ex-
plicit Body in Performance, Routledge, Lon-
don / New York 1997.

6) Siehe Catherine Malabou, «Plasticity
and Elasticity in Freud’s Beyond the Plea-
sure Principle», Diacritics 37, Nr. 4 (2007):
78-86.

7) Hortense Spillers, «<Mama’s Baby, Papa’s
Maybe: An American Grammar Book»,
Diacritics 17, Nr. 2 (1987): 66. (Alle Zitate
hier und im Folgenden sind aus dem Eng-
lischen ubersetzt.)

8) Ebenda, S. 67.

9) Alexander G. Weheliye, Habeas Viscus:
Racializing Assemblages, Biopolitics, and
Black Feminist, Theories of the Human, Duke
University Press, Durham, North Carolina,
2014.

10) Tavia Nyong’'o, The Amalgamation
Waltz: Race, Performance and the Ruses of Me-
mory, University of Minnesota Press, Min-
nesota 2009.

11) Uri McMillan, Embodied Avatars: Genea-
logies of Black Feminist Art and Performance,
New York University Press, New York 2015.



	"Les infos du paradis" : interinanimative flesh : on Narcissister's muscle memory = beseelend beseeltes Fleisch : über das Muskelgedächtnis bei Narcissister

