
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2017)

Heft: 100-101: Expanded exchange

Artikel: "Les infos du paradis" : interinanimative flesh : on Narcissister's muscle
memory = beseelend beseeltes Fleisch : über das Muskelgedächtnis
bei Narcissister

Autor: Nyong'O, Tavia / Schmidt, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES INFOS DU PARADIS»

TA VIA NYONG' O

INTERINANIMATIVE FLESH:

On Narcissister s

Muscle Memory
In bodybuilding, dance, and
related corporeal disciplines, "muscle

memory" refers to an embodied

plasticity in which the muscles, once
trained to go through a motion,
retain that physical "memory" even
after a long period of disuse.

Recently re-described by physiologists
as "motor learning," muscle memory

remains under a cloud of
scientific doubt—does it actually exist
within the skeletal-muscular fibers
of the body? To such a constative
line of questioning into what muscle

memory is, we should counter
a performative line of questioning
into what muscle memory does.

In the case of a body performing

TA VIA NYONG 'O is professor of Afri-

can American Studies, American Studies,

and Theater Studies at Yale University,

New Haven.

against a backdrop of difference—

race, gender, nation, sexuality,
religion, or age, for example—this
collective corporeal history is often
referred to as trauma. But can we
also turn, however scandalously, to
the erotic and retrieve from this

spasm a potentially crucial
difference—the spasm of jouissance? It is

here that the work of performance
and visual artist Narcissister proves
revelatory, both as a spasm of
jouissance and as a small drama of
kinetic strength, one where the

performing flesh interinanimates with
its body burden. The interinanima-
tive is a mode of performance that
calls up history into the present as

a collective shudder. It is also my
mode of writing here, within and
between the lines of black
performance theorists Fred Moten,
Amber Jamilla Musser, and Ariel

Osterweis, each of whose texts have

stirred this one into action."Their
thinking forms my own intellectual
muscle memory as I respond to
Narcissister's astonishing
performances of the flesh.

Trained in New York's Alvin
Ailey American Dance Theater,
Narcissister began her career in
the city's downtown neo-burlesque
scene. Indeed, one of her signature

performances, Every Woman

(2010), is a reversal of the
striptease: She begins naked, then

progressively retrieves the various
elements of an outfit from her
bodily orifices (an act reminiscent
of Carolee Schneemann's Interior
Scroll, 1975). Yet however much of
her body is exposed, Narcissister's
face is always masked. The face, as

we know from our daily visual diet
of selfies and advertising images,
has increasingly become an

impersonal and transactional nexus
that sells everything and gives away

nothing. Narcissister's anonymiz-
ing mask inverts the expected
obsession of the narcissist with her
own visage. Instead, it is the flesh

PARKETT 1 00/ 10 1 201 7 480



10 sec. / Farbvideo, Ton.

constructedness manifest to the
viewer.4' Rather than hide the
illusion of race in a myth of authenticity,

the visible seams in the work of
performers like Narcissister show

how race is fabricated out of whole
cloth. In the video Burka Barbie

(2014), the artist enters a dollar
store, veers to the toy section, and

pulls out a small plastic avatar of
pious Islamic femininity; in a video
flash, she transforms into a life-size
version. Fronting a troupe of other
burka barbies come to life, Narcissister

leads her identikit dancers
in a synchronized routine to the

tune of the Clash's "Rock the
Casbah." The clash between observant
dress and punk appropriation of
a North African landscape presents

one such visible seam in the
work. At key moments in the dance

NARCISSISTER, BURKA BARBIE, 2009-14, color video, sound, 5 min.

that does the work of "faciality" in
her performances; it is nudity that
becomes paradoxically expressive,

affecting, and impersonal.
Despite her kinetic virtuosity,

Narcissister is an artist of the
vulnerable. In Upside Down (2011),
which the artist performed on the

competitive reality-television show
America's Got Talent, she acts as a

living "topsy-turvy" doll—a toy
traditionally made by enslaved black

women in the American South for
the white girls they cared for.2' On
the show, audience and judges
alike applauded her cartwheels,
as she first revealed her masked

brown face, then, standing on her
hands, the white doll face emerged
from within the folds of her skirts,

bobbing and weaving between her
legs now spread aloft as arms. Dis¬

persed in this moment of exuberant

fun was the transgression of
her illusion of a conjoint blackness
and whiteness, with all the fraught
history of violence it encodes.
Narcissister uses humor, Osterweis

insightfully writes of this scene, "to

point to the racialized and
gendered horrors that are part of US

history."3' Presenting this interi-
nanimative performance to public

scrutiny and judgment, Upside

Down provided a moment in which
America's talent for racial amnesia

was tricked into judging itself.
The child of a Moroccan Jewish

woman and an African American

man, Narcissister theatricalizes the
"visible seams" of raced femininity—to

borrow a useful concept
from visual theorist Nicole Fleetwood

to describe art that leaves its

481



sequence, she flips her black burka

to reveal another: an underside of
vibrant pattern and color.

In Burka Barbie, her troupe stylizes

the motor learning of veiled

movement through public space,

calling attention to the vulnerability

of both clothed and exposed

bodies to surveillance and harassment

(as the recent burkini ban in
France underscores). Compare this

with a video from the same year,

part of the larger project "Narcissis-

ter is You," in which the artist and

collaborators (all wearing versions

of her mask) navigated the streets

of New York while bare-breasted to

highlight the legality of this action;
Penal Law 245.01, which discriminated

between male and female

toplessness, was in fact repealed in
1992. The politics of Narcissister's

secular impropriety, we might say,

are everywhere interlined with an

attentiveness to the arbitrary
theatrics of gendered comportment.
However startling her juxtapositions,

she is after something deeper
than mere iconoclasm. Rather than

merely shock or transgress, Narcis-

sister brings racial, religious, sexual,

and gender contradictions to
a point of condensed energy, out
of which tension her performances
then explode.

Narcissister's athletic and

explicit performances enact what the

artist refers to as a "radical narcissism,"

a feminist narcissism that
seeks to reclaim it from the stigma
to which it has been consigned by

morality.5' Drawing aesthetic tactics

from a range of popular
performance genres, including
burlesque, striptease, pantomime, and

even clowning, Narcissister has de¬

veloped a series of spectacular and

indelible images of what I would
call a plastic racialized femininity.
This racial plastic body is one that
is constantly giving form to and

receiving form from the various

props and sets with which it stages

itself, and one that periodically
explodes into the orgasmic jouissance

or shudder that is alluded to
in the double entendre title of her
2013 piece Organ Player (Abrons
Arts Center, New York).6'

Indeed, many of the most vivid

moments of a Narcissister performance

strike us as a literalization
of some common double entendre

("string of pearls," "tossed salad"),

a comic refusal of the patriarchal
imperative to keep the sexual,

excreting, lactating, and reproducing

body absented from view (and

thereby all the more vulnerable to

the prédation of various lechers

and rapists egging each other on
with their "locker-room talk"). By

literalizing fantasies that typically
depend upon symbolic hierarchies
and exclusions (male over female,
black over white, Christian over
Muslim, modern over primitive),
Narcissister's scenarios often have

the uncanny effect of temporarily
traversing and dispelling such
fantasies. If commercial sex work plays

to a desire symbolically positioned
as male, I would argue that the radical

reclamation of "jacking off'
we encounter in Narcissister's
performances of self-involvement can
instead be thought in relation to a

black feminist ethics of the interin-

animative flesh.

By evoking interinanimative
flesh here, I intend to draw out a

body/flesh distinction imposed on

NARCISSISTER, FM EVERY WOMAN, 2009,

recent theory by Hortense Spillers,
and advanced by, among other critics,

Moten and Osterweis. I draw

on these theorists to make sense

of how, recurrently in Narcissister's

performances, the difference
between the performer's body and

its various props, avatars, mannequins,

and other stand-ins lapse

into a kind of indistinction. Mala-

bou's theory of plasticity, in other
words, is anticipated in Spillers's
analytic. In Spillers's distinction
between body and flesh, the difference

is most commonly employed
to assert an autonomy of analysis

for black gender and sexuality, on
the basis of the historic exclusion
of enslaved black women and men
from normative conceptions of the

human. "In other words," as Spill-
ers puts it, in phrasing that alludes

to her psychoanalytic framing, "in
the historic outline of dominance,

482

performance, Pioneer Works, Brooklyn, 2014 / ICH BIN JEDE FRAU, Performance. (COURTESY OF THE DEITCH ARCHIVE, NEW YORK)

the respective subject-positions of
'female' and 'male' adhere to no
symbolic integrity."7' If the
gendered body is symbolic (and
symbolically white), then the flesh

moves us into the realm of the

imaginary that might also be a fugitive

retreat for liberation. In a well-

known passage, Spillers writes:

I would make a distinction
between "body" and "flesh" and impose

that distinction as the central one

between captive and liberated subject-positions.

In that sense, before the "body "

there is the "flesh, " that zero degree of
social conceptualization that does not

escape concealment under the brush of
discourse, or the reflexes of iconography.

Even though the European hegemonies

stole bodies—some of them female—out

of West African communities in concert

with the African "middleman, " we

regard this human and social irrepara-

bility as high crimes against the flesh,

as the person of African females and

African males registered the wounding.

If we think of the "flesh " as a primary
narrative, then we mean its seared,

divided, ripped-apartness, riveted to

the ship's hole, fallen, or "escaped"

overboard.s)

Unlike the body, which must
be produced publicly and tried
according to the rule of law and

according to the codes of discourse,
the flesh is never granted civic

life. Unconcealing the flesh thus

provides a direct trip to the terrifying

territory where Spillers's essay

lives: a territory of aggression,
appetite, ingestion, and excretion, a

place where slavery and its afterlives

are forever interinanimate.9'
In Spillers's surprising insistence

that muscle memories of the flesh

are not "captive" but "liberated," I

hear a call to account for the fab-
ulative dimension of memory; not

just ordinary fiction or storytelling,
but the powers of the false. If we must
shudder to think, as Spillers
suggests, then Narcissister's spectacular

performances of "brown
jouissance" (to borrow Musser's phrase)
offer tools for thought. They loosen
the joints where the liberated and

the captive have grown soldered to
each other. They make those joints
move and dance.

Narcissister's current film-in-

progress, also titled Organ Player,

brings together footage of the live

performance of the same name

along with numerous other works

and braids them into a

quasi-autobiographical narrative, with
animations by Martha Coburn. An

early version embraced a "detective

story" framing to reveal the
forked paths of personal identity

and familial belonging for an

artist who straddles African and

483



American; Jewish, Christian, and

Muslim; avant-garde and traditionalist

worlds. That family history
can be approached in the generic
mode of the detective story
suggests the enduring dialectic of
the secret and its revelation that,
I have tried to suggest elsewhere,
is a ruse of memory.10' Although
this frame may not make it into the
final version of the film, it is worth
mentioning here for its insight into
Narcissister's artistic process. The

perfect crime, after all, is the one
that leaves no trace.

In the film, a potent source of
interinanimation is located in the
memories of a daughter mourning
her mother, reanimating glimpses
of their life together in her mind
and body. The hunger of memory
is rendered here in a palimpsest
of footage from various stage acts,
overlaid with snippets of recorded

messages and home video of her

ailing mother. One excerpt is from
I'm Hungry (2013), a sequence in
which Narcissister plays an elegant
French lady who goes from dining
in a restaurant to stripping to her
lingerie and literally chewing the

scenery, lifting chairs and tables

aloft with her teeth, before miming
masturbation that produces, in lieu
of orgasm, a serviette from inside
her vagina. Dabbing daintily at her
lips, adjusting her hair, and calling
out "Check please!," the performer
theatricalizes the ravenous hunger
of the id and its containment by
inhibition. As a double of both North
African mother and American
daughter, this plastic athlete of the

appetites conjures the explosive
strength and resilience of a feral
feminine uncontained by bour¬

geois and patriarchal propriety. It
is this double or alter, this avatar to
borrow Uri McMillan's term, that is

claimed by a mourning daughter as

her inheritance.1"
At one point in Organ Player,

Narcissister is sent on a dizzying
animated journey through her own
digestive system, interinanimating
her own flesh with little animalcules

of herself that might be her
child, her inner child, her mother,
or her mother's mother. The journey

culminates with joyous vulgarity:

She emerges at last from a giant
anal sphincter encased in a brown,
poop-like sack. She then stands,

tenses her muscles, and leaps back
into the anus, wandering back up
through the animated bodily
passages, in possible homage to the
classic theory of hysteria as caused

by a womb gone loose and wandering

through the innards.
Narcissister's excremental journey

would seem to warn against

any yearning for the reintegration
of the subject, incorporating into
itself all that which it previously
abjected and excluded. That does

not seem to be the message of her
radical, appetitive narcissism. On
the contrary, the ritual with which
Organ Player ends suggests no such

transcendence of the flesh. If death
is the final involuntary spasm of the

flesh, then how do we care for, how
do we uncaptivate, the body that
remains? In a closing sequence,
Narcissister again avails herself of a

dance corps to help her sing a dirge.
Mourning her recently deceased

mother, Narcissister emerges from
the flames of her own funeral pyre,
ominously flapping bat-like wings.

Feeding the demon, as the Sufis

say, she carries her mother's ashes

into the sea, making death into a

work of art as well as a rite of
remembrance. In the glister of ashes

slowly sinking beneath the waves,
the film finds its final image of
impersonal flesh, a clenched body at
last finding release, unfurling and

descending down to a mudsill level
where a certain black feminist in-
terinanimacy lingers, breathes, and
waits to regroup.

1) Fred Moten, In The Break: The Aesthetics

of the Black Radical Tradition (Minnesota:
University of Minnesota Press, 2003); Ariel
Osterweis, "Public Pubic: Narcissister's
Performance of Race, Disavowal, and
Aspiration," TDR: The Drama Review, 59(4), Winter

2015: 101-16; Amber Jamilla Musser,
"On the Orgasm of the Species: Female

Sexuality, Science and Sexual Difference,"
Feminist Review, vol. 102, no 1 (November
2012): 1-20.
2) Robin Bernstein, Racial Innocence:

Performing American Childhood from Slavery to

Civil Rights (New York: New York University

Press, 2011).
3) Osterweis, "Public Pubic," TDR, 103.

4) Nicole R. Fleetwood, Troubling Vision:

Performance, Visuality, and Blackness

(Chicago: University of Chicago Press, 2011).
5) See also Rebecca Schneider, The

Explicit Body in Performance (London and New
York: Routledge, 1997).
6) See Catherine Malabou, "Plasticity and
Elasticity in Freud's Beyond the Pleasure

Principle," Diacritics 37, no. 4 (2007):
78-86.
7) Hortense Spillers, "Mama's Baby, Papa's
Maybe: An American Grammar Book,"
Diacritics 17, no. 2 (1987): 66.

8) Ibid., 67.

9) Alexander G. Wehejiye, Habeas Viscus:

Racializing Assemblages, Biopolitics, and Black
Feminist Theories of the Human (Durham, NC:

Duke University Press, 2014).
10) Tavia Nyong'o, The Amalgamation
Waltz: Race, Performance and the Ruses of
Memory (Minneapolis: University of Minnesota

Press, 2009).
11) Uri McMillan, Embodied Avatars:
Genealogies of Black Feminist Art and Performance
(New York: New York University Press,

2015).

484



TAVIA NYONG'O

BESEELEND BESEELTES FLEISCH*

Uber das

Muskelgedächtnis
bei Narcissister

Im Kontext von Bodybuilding,
Tanz und ähnlichen körperlichen
Betätigungen meint «Muskelgedächtnis»

die Fähigkeit der
Körpermuskeln, einmal erlernte
Bewegungsabläufe «im Gedächtnis

zu behalten», selbst wenn sie lange
Zeit nicht mehr ausgeübt wurden.

Neuerdings von Physiologen als

«motorisches Lernen» bezeichnet,
bleibt der Begriff des
Muskelgedächtnisses mit wissenschaftlichen
Zweifeln behaftet: Lässt es sich

tatsächlich im Skelettmuskelgewebe

des Körpers lokalisieren? Der
konstativen Frage danach, was das

Muskelgedächtnis ist, sollten wir
stets die performative Frage
gegenüberstellen, was es leistet. Im
Fall eines Körpers, der vor einem

Hintergrund vielfältiger Differenzen

- bezüglich Rasse, Gender, Na-

TA VIA NYONG'O ist Professorin für
afroamerikanische Kulturwissenschaften,

amerikanische Kulturwissenschaften und

Theaterwissenschaften an der Yale University,

New Haven.

tionalität, Sexualität, Religion oder
Alter - agiert, kommt diese kollektive

Körpergeschichte häufig als

Trauma zur Sprache. Aber können
wir uns nicht, selbst wenn es

skandalträchtig ist, dem Erotischen
zuwenden und aus dem Spasmus der
Lust eine potenziell entscheidende
Differenz gewinnen? Hierzu ist die
bildende Kunst und Performancearbeit

von Narcissister aufschlussreich,

sowohl als Spasmus der Lust
wie als kleines kinetisches Energiedrama,

in welchem der Leib in der
Performance mit seiner körperlichen

Bürde eine wechselseitige
Beseelung erfährt. Diese beseelende

Beseelung ist eine Form der
Performance, die das Historische
als kollektiven Schauder in die

Gegenwart holt. Das entspricht dem

Modus, in dem ich hier schreibe,
quasi in und zwischen den Zeilen
der schwarzen Kulturkritiker Fred

Moten, Amber Jamilla Musser und
Ariel Osterweis, deren Texte dem

vorliegenden letztlich zur Geburt
verholfen haben.1' Ihr Denken be¬

stimmt mein eigenes intellektuelles
Muskelgedächtnis ebenso, wie ich
auf Narcissisters verblüffende
Präsentationen des Fleisches reagiere.

Narcissister absolvierte ihre
Ausbildung im New Yorker Alvin
Ailey American Dance Theater und
begann ihre Karriere in der New
Yorker Neo-Burlesk-Szene.
Tatsächlich ist einer ihrer typischen
Performanceauftritte, Every Woman

(2010), ein umgekehrter Striptease:

Sie beginnt nackt, um dann
nach und nach diverse Kleidungsstücke

aus ihren Körperöffnungen
zu ziehen (ein Vorgehen, das an Ca-

rolee Schneemanns Interior Scroll,

1975, erinnert). Doch egal, wie viel
Haut sie zeigt, Narcissisters Gesicht
ist stets maskiert. Wie wir aufgrund
unserer täglichen visuellen Kost

aus Selfies und Werbephotos
wissen, ist das Gesicht mehr und mehr
zu einer unpersönlichen transak-
tionalen Schnittstelle geworden,
die alles verkauft und nichts preisgibt.

Narcissisters Anonymität
gewährende Maske unterläuft die zu
erwartende Verliebtheit der
Narzisstin in ihr eigenes Gesicht.
Stattdessen ist es das Fleisch, das ihren
Performances ein «Gesicht» gibt;
es ist die Nacktheit, die erstaunlich
expressiv, berührend und zugleich
unpersönlich wirkt.

Trotz ihrer Bewegungsvirtuosität
ist Narcissister eine Künstlerin

485 PARKETT 100/1-01 201 7



y

O

§
03

03

Q3

5

0
1
Q3

o,

I

^ 1
03 ~

to
03 <45

3q -c;
E-<

C/} *»

^ vS.
CO ^to "e
5 Q
03 33

r£ "5

5 °

der Verletzlichkeit. In Upside Down

(Auf den Kopf gestellt, 2011), das

sie im Rahmen der Reality-TV-
Wettbewerbsshow «America's Got
Talent» zeigte, tritt sie als lebendige

«topsy-turvy» Puppe auf - ein

Spielzeug in Gestalt einer
Doppelpuppe mit zwei Oberkörpern
und Köpfen, einer schwarzen und
einer weissen, die an der Taille
zusammengefügt sind, mit einem
Rock, der sich wenden lässt; man
sieht eine Puppe mit langem Rock,
die sich auf den Kopf stellen lässt,
sodass ihr Gegenpart zum
Vorschein kommt. Schwarze
Sklavenkindermädchen in den Südstaaten

pflegten solche Puppen für ihre
weissen Schützlinge herzustellen.2'
In der Show applaudierten Publikum

und Jury gleichermassen, als

Narcissister mit ihrem maskierten
schwarzen Gesicht das Rad schlug
und sobald sie im Handstand war
aus den Falten ihres Rockes
zwischen ihren nun als Hände
emporgereckten gespreizten Beinen
wackelnd und pendelnd das weisse

Gesicht zum Vorschein kam. In
diesem absurd lustigen Moment
löste sich der Verstoss ihres
Vorgaukeins einer Verbundenheit von
Schwarz und Weiss samt der ganzen

darin verpackten gewaltträchtigen

Geschichte auf. «Narcissister

nutzt den Humor», meint Osterweis

treffend zu dieser Szene, «um
auf die rassen- und genderspezifi-
schen Schrecken der Geschichte
der USA zu verweisen.»3' Dadurch,
dass diese Beseelungs-Performance
dem Urteil und der Begutachtung

des Publikums unterbreitet wurde,
brachte Upside Down Amerika
einen Moment lang dazu, sein

eigenes Talent zur Vergesslichkeit
in Sachen Rassismus kritisch zu

beurteilen.
Als Kind einer marokkanischen

Jüdin und eines Afroamerikaners

inszeniert Narcissister
die sichtbaren Nahtstellen einer
rassisch geprägten Weiblichkeit -
um einen nützlichen Begriff von
Nicole Fleetwood zu verwenden,
den diese Kritikerin der visuellen
Kultur zur Beschreibung einer
Kunst benutzt, die dem Betrachter
ihre eigene Konstruiertheit
transparent macht.4' Statt die Illusion
der Rasse in einem Authentizitätsmythos

zu vernebeln, machen
die sichtbaren Nahtstellen in der
Arbeit von Performancekünstlerinnen

wie Narcissister deutlich,
dass der Begriff der Rasse jeglicher
Grundlage entbehrt. Im Video
Burka Barbie (2014) betritt die
Künstlerin einen 1-Dollar-Laden,
steuert die Spielwarenabteilung an
und greift sich ein kleines Plastik-

Burkapüppchen als Verkörperung
islamischer Weiblichkeit heraus;
im Video verwandelt sie sich blitzartig

in eine lebensgrosse Version
desselben. Sie führt eine Truppe
weiterer zum Leben erweckter
Burka-Barbies an und tanzt an der
Spitze ihrer Phantomtänzerinnen
wunderbar synchron zu den Klängen

von Clashs «Rock the Casbah».

Der Konflikt zwischen der achtsamen

Kleidung und der punkartigen

Aneignung einer nordafrika-
nischen Landschaft bildet eine der
sichtbaren Nahtstellen des Werks.

In entscheidenden Momenten
der Tanzsequenz schlägt sie ihre

486



schwarze Burka zurück und lässt

darunter eine andere mit grellen
Mustern und leuchtenden Farben
aufblitzen.

In Burka Barbie stilisiert ihre
Truppe das motorische Lernen der
verschleierten Bewegung im
öffentlichen Raum und verweist auf
die Verwundbarkeit verhüllter wie

exponierter Körper durch Überwachung

und Belästigung (wie auch
das jüngst erfolgte Burkini-Verbot
in Frankreich zeigt). Stellen wir
diese Arbeit neben ein Video aus

demselben Jahr, das Teil des

umfassenderen Projekts Narcissister
is You war, in dem die Künstlerin
und Mitwirkende (die allesamt
Variationen ihrer eigenen Maske

trugen) barbusig durch die Strassen

von New York spazierten, um
die Legalität solchen Verhaltens
deutlich zu machen; tatsächlich
wurde 1992 der Artikel 245.01 des

Strafgesetzes, der zwischen männlicher

und weiblicher Nacktheit des

Oberkörpers unterschied,
aufgehoben. Man könnte sagen, dass die
Politik von Narcissisters säkularer

Ungehörigkeit zwischen den Zeilen

stets die willkürliche Theatralik
geschlechtsspezifischer Rollenmuster

im Blick hat. Wie erschreckend
ihre Gegenüberstellungen auch
sein mögen, es geht ihr um mehr
als um reine Bilderstürmerei. Statt
bloss zu schockieren oder Grenzen

zu sprengen, bringt Narcissister
rassische, religiöse, sexuelle und
genderspezifische Widersprüche
auf einen energetisch derart
verdichteten Punkt, dass sich ihre
Performances explosionsartig dieser

Spannung entledigen.
Narcissisters athletische und

explizite Performancearbeiten sind,

so die Künstlerin selbst, szenische

Umsetzungen eines «radikalen
Narzissmus», eines feministischen
Narzissmus, der das Stigma
abzuschütteln sucht, das ihm von der
öffentlichen Moral verpasst wurde.5'

Indem sie sich ästhetischer
Strategien aus einer Reihe populärer
Theaterformen bediente, darunter
die Burleske, der Striptease, die

Pantomime, ja selbst das Clown-
eske, hat Narcissister eine Reihe

spektakulärer und unauslöschlicher

Bilder dessen entwickelt, was

ich als plastische rassenspezifisch
definierte Weiblichkeit bezeichnen würde.
Dieser rassenspezifische plastische
Körper ist einer, der die verschiedenen

Requisiten und Kulissen,
mit denen er sich umgibt, laufend
formt und durch sie geformt wird,
und einer, der regelmässig eine

orgasmusartige Explosion von Lust
oder Schauder hervorruft, worauf
auch der doppelsinnige Titel der
Arbeit Organ Player (Abrons Arts
Center, New York) aus dem Jahr
2013 anspielt.6'

Tatsächlich erinnern gerade
die lebhaftesten Momente einer
Narcissister-Performance häufig
an die buchstäbliche Inszenierung
geläufiger sprachlicher
Doppeldeutigkeiten («string of pearls /
Perlenkette», «tossed salad /
angerichteter Salat»), eine komische

Auflehnung gegen das

patriarchalische Gebot, den sexuellen,
Exkremente absondernden,
säugenden und sich fortpflanzenden
Körper aus dem sichtbaren Umfeld

zu verbannen (und dadurch
für die Nachstellungen diverser
Lustmolche und potenzieller
Vergewaltiger, die sich gegenseitig
mit ihren sexistischen «Umkleide¬

raum-Sprüchen» anheizen, umso
verletzlicher zu machen). Durch
die buchstäbliche Verkörperung
von Phantasien, die gewöhnlich
auf symbolischen Hierarchien und
Ausschluss beruhen (männlich
vor weiblich, schwarz vor weiss,

Christ vor Moslem, modern vor
ursprünglich), haben Narcissisters
Szenarien häufig den unheimlichen

Effekt, diese Phantasien
vorübergehend zu durchkreuzen und
zu bannen. Während die kommerzielle

Sexarbeit ein Begehren
anspricht, das symbolisch männlich
besetzt ist, würde ich sagen, dass

das radikale In-Anspruch-Nehmen
des «Wichsens», dem wir in den
Performance-Arbeiten begegnen,
in denen Narcissister sich mit sich
selbst auseinandersetzt, mit einer
schwarzen feministischen Ethik des

beseelend beseelten Fleisches in Verbindung

gebracht werden kann.
Mit dem Verweis auf das beseelend

beseelte Fleisch möchte ich
an dieser Stelle eine Unterscheidung

zwischen Körper und Fleisch
ins Spiel bringen, die Hortense
Spillers in der neueren theoretischen

Diskussion durchsetzte und
die auch von anderen Autoren, wie

Moten und Osterweis, verfochten
wird. Ich berufe mich auf diese,

um besser zu verstehen, wie sich in
Narcissisters Performancearbeiten
die Differenz zwischen dem Körper
der Akteurin und ihren diversen

Requisiten, Avataren, Puppen und
anderen Doubles immer wieder
verwischt. Anders formuliert, Ma-
labous Theorie der Plastizität wird
in Spillers' Analyse vorweggenommen.

Bei Spillers' Unterscheidung
zwischen Körper und Fleisch dient
die Differenz meist dazu, eine au-



NARCISSISTER & A. L. STEINER,

WINTER/SPRING COLLECTION (2012),

color video, sound, 12 min. 30 sec. /
Farbvideo, Ton.

tonome Analyse der schwarzen

Genderproblematik und Sexualität
zu gewährleisten, und zwar auf der
Basis des historischen Ausschlusses

der versklavten schwarzen Frauen
und Männer von den normativen

Begriffen des Menschlichen. «Mit
anderen Worten», wie es Spillers in
ihrer auf ihren psychoanalytischen
Kontext verweisenden Sprache
formuliert, «vor dem historischen

Hintergrund der Herrschaftsverhältnisse

sind die jeweiligen
Subjektpositionen von <weiblich> und
<männlich> mit keinerlei symbolischer

Integrität verbunden.»7'
Wenn der genderspezifische Körper

symbolisch (und symbolisch
weiss) ist, dann versetzt uns das

Fleisch ins Reich des Imaginären,

das auch eine befreiende Zuflucht
sein könnte. In einer bekannten
Passage schreibt Spillers:

Ich möchte eine Unterscheidung treffen

zwischen «Körper» und «Fleisch»

und diesen Unterschied zum zentralen

Unterschied zwischen gefangenen und

befreiten Subjektpositionen erklären. In
diesem Sinn kommt vor dem «Körper»

das «Fleisch», diese Nullstufe sozialer

Begrifflichkeit, die ihrem Verborgensein

im Unterholz des Diskurses ebenso wenig
entkommt wie ihren ikonographischen

Reflexen. Obschon die europäischen
Mächte gemeinsam mit afrikanischen
«Mittelsmännern» Körper aus
westafrikanischen Gemeinschaften stahlen -
darunter etliche weibliche -, betrachten

wir diese menschliche und gesellschaftliche

Irreparabilität als schweres

Verbrechen gegen das «Fleisch», so wie die

afrikanischen Frauen und Männer
diese Verletzung als Individuen
wahrnahmen. Wenn wir das «Fleisch» als

ursprüngliches Narrativ verstehen, so

meinen wir damit sein verbranntes,

abgetrenntes Losgerissensein, angekettet

im Schiffsrumpf, über Bord gegangen
oder «geflüchtet».8)

Anders als der Körper, der
öffentlich vorgewiesen und entsprechend

den Regeln des Gesetzes

und jeweiligen Diskurses beurteilt
werden muss, ist die staatsbürgerliche

Existenz des Fleisches nie

gewährleistet. Das Fleisch seiner

Verborgenheit zu entreissen, führt
uns direkt auf das Furcht einflössende

Gelände, auf dem Spillers'
Essay angesiedelt ist: ein Land
voller Aggression, Begierde, des

Aufnehmens und Ausscheidens,
ein Ort, an dem die Sklaverei und
ihre Nachwirkungen seelisch für
immer verknüpft sind.9' In Spillers'

überraschendem Insistieren
darauf, dass die Erinnerungen
des fleischlichen Muskelgedächtnisses

nicht «gefangen», sondern
«befreit» sind, höre ich einen
Aufruf, der Fabulierfreudigkeit
des Gedächtnisses Rechnung zu

tragen; nicht dem üblichen Hang
zur Fiktion oder zum Geschichtenerzählen,

sondern den Mächten
des Unwahren. Falls wir, wie Spillers

meint, erschauern müssen, um
zu denken, liefern Narcissisters

spektakuläre Vorführungen «brauner

Lusterlebnisse» (um Mussers

Ausdruck «brown jouissance» zu

verwenden) das nötige Denkwerkzeug.

Sie lockern die Fugen und
Lötstellen zwischen dem Befreiten
und Gefangenen, versetzen sie in
Schwingung und lassen sie tanzen.

Narcissisters aktueller Film «in

progress», der auch unter dem
Titel Organ Player läuft, verbindet
Filmmaterial der gleichnamigen
Live-Performance mit zahlreichen

488



anderen Werken und verflicht
alles zu einer pseudo-autobiogra-
phischen Geschichte mit Animationen

von Martha Coburn. Eine
frühe Version benutzte eine

«Detektivgeschichte» als Rahmen, um
die verzweigten Pfade persönlicher
Identität und familiärer Zugehörigkeit

einer Künstlerin aufzudecken,
die Afrikanisches und Amerikanisches,

Jüdisches, Christliches und
Muslimisches, Avantgarde und
Traditionsgebundenheit in sich birgt.
Dass man eine Familiengeschichte
mit den gattungsmässigen Mitteln
der Detektivgeschichte behandeln
kann, verweist auf die nachhaltige
Dialektik des Verborgenen und
seiner Enthüllung, die, wie ich an
anderer Stelle darzulegen suchte, eine
List der Erinnerung darstellt.10'
Obwohl dieser Rahmen in der endgültigen

Version des Films wohl nicht
mehr enthalten sein wird, ist er
hier doch erwähnenswert, weil er
Einblick in den Schaffensprozess
der Künstlerin gewährt. Das

perfekte Verbrechen ist letztlich eines,
das keine Spur hinterlässt.

In diesem Film liegt eine starke

Quelle der wechselseitig beseelenden

Beseelung in den Erinnerungen

einer Tochter, die um ihre
Mutter trauert und Momente des

gemeinsam Erlebten geistig und

körperlich noch einmal durchlebt.
Der Erinnerungshunger wird in
einem Palimpsest aus Filmmaterial
von diversen Bühnenauftritten,
überlagert mit Ausschnitten von
auf Band hinterlassenen
Nachrichten und privaten Videoaufnahmen

ihrer alten kranken Mutter,
wiedergegeben. Ein Ausschnitt
stammt aus I'm Hungry (Ich bin
hungrig, 2013). Es handelt sich um

eine Sequenz, in der Narcissister
eine elegante Französin spielt, die
zunächst in einem Restaurant
diniert, sich dann bis auf die
Unterwäsche auszieht und buchstäblich
an ihrer Umgebung nagt, Stühle
und Tische mit den Zähnen
hochstemmt und schliesslich einen Mas-

turbationsakt mimt, bei dem sie

anstelle eines Orgasmus eine
Serviette aus ihrer Vagina hervorzieht.
Geziert die Lippen tupfend und
ihr Haar richtend ruft sie nach der

Rechnung, «Check please!» - eine
fulminante Inszenierung des Heiss-

hungers des Es und seiner
Bändigung durch Hemmungen. Als

Double einer nordafrikanischen
Mutter und einer amerikanischen
Tochter zugleich führt uns diese

biegsame Athletin der Begierden
die Sprengkraft und Geschmeidigkeit

einer ungezähmten
Weiblichkeitjenseits aller bürgerlichen und
patriarchalischen Anstandsregeln
vor Augen. Dieses Double oder

Alter Ego, dieser Avatar, mit Uri
McMillan gesprochen, wird hier
von einer trauernden Tochter als

rechtmässiges Erbe beansprucht.11'
An einem Punkt in Organ Player,

wird Narcissister auf eine Schwindel

erregende Trickfilmreise durch
ihr eigenes Verdauungssystem
geschickt und verschmilzt seelisch mit
den eigenen kleinen Mikroorganismen,

die ihr Kind sein könnten,
ihr inneres Kind, ihre Mutter oder
die Mutter ihrer Mutter. Die Reise

gipfelt fröhlich vulgär: Am Ende
taucht die Künstlerin aus einem

riesigen, in einen braunen kackartigen

Sack eingelassenen Schliess-

muskel wieder auf. Dann steht sie

da, spannt die Muskeln, springt
wieder in den Anus und spaziert
durch die im Trickfilm dargestellten

Körperpassagen wieder zurück,

NARCISSISTER, ORGAN PLA YER,

in progress, feature film, color, sound,

production still / ORGAN-SPIELER,

Spielfilm, Farbe Ton.

489



NARCISSISTER, ORGAN PLAYER, in progress, feature film, color, sound, production still / ORGAN-SPIELER, Spielfilm, Farbe Ton.

möglicherweise eine Hommage an
die klassische Lehre der Hysterie,
laut der die Gebärmutter sich
bekanntlich losreisst und durch die

Eingeweide wandert.
Narcissisters kotartige Reise

scheint vor der Sehnsucht nach
einer Reintegration des Subjekts zu

warnen, indem sie alles körperlich
in sich aufnimmt, was sie vorher
ausgeschieden und ausgeschlossen
hat. Das scheint aber nicht die
Botschaft ihres radikalen, triebhaften
Narzissmus zu sein. Im Gegenteil,
das Ritual am Ende von Organ

Player deutet auf keine derartige
Transzendenz des Fleisches. Wenn
der Tod die letzte unfreiwillige
Zuckung des Fleisches ist, wie können

wir für den zurückgelassenen
Körper sorgen und ihn befreien?
In einer abschliessenden Szene

bedient sich Narcissister erneut einer
Tanztruppe, die ihr dabei hilft, ein

Klagelied zu singen. In Trauer um
ihre kürzlich verstorbene Mutter
tritt Narcissister aus den Flammen
ihres eigenen Scheiterhaufens
hervor und schlägt unheilvoll mit
ihren fledermausartigen Flügeln.
Um den Dämon zu füttern, wie

die Sufis sagen, trägt sie die Asche

ihrer Mutter ins Meer und macht
den Tod damit zugleich zu einem
Kunstwerk und einem Gedenkritual.

Im Glitzern der langsam in
den Wellen versinkenden Asche

findet der Film zu seinem
abschliessenden Bild des unpersönlichen

Fleisches, der geballte Körper
findet endlich Befreiung, indem
er sich ausbreitet und hinabsinkt
bis zur Schlammschwelle, wo eine

gewisse schwarze feministische,
beseelende Beseelung anhält, Luft
holt und daraufwartet, sich neu zu

formieren.
(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

* Im Englischen interinanimative: eine

Wortschöpfung, die auf John Donnes

Neologismus interinanimation zurückgeht,

vgl. dessen Gedicht, The Ecstasy / Die
Ekstase.

1) Fred Moten, In The Break: The Aesthetics

of the Black Radical Tradition, University of
Minnesota Press, Minnesota 2003; Ariel
Osterweis, «Public Pubic: Narcissister's
Performance of Race, Disavowal, and

Aspiration», TDR: The Drama Review, 59 (4),

Winter 2015: 101-116; Amber Jamilla
Musser, «On the Orgasm of the Species:
Female Sexuality, Science and Sexual Dif¬

ference», Feminist Review, Vol. 102, Nr. 1

(November 2012): 1-20.
2) Robin Bernstein, Racial Innocence:

Performing American Childhood, from Slavery to

Civil Rights, New York University Press,

New York 2011.

3) Osterweis, «Public Pubic» TDR, op cit.
(Anm. 1), S..103.

4) Nicole R. Fleetwood, Troubling Vision:

Performance, Visuality, and Blackness,

University of Chicago Press, Chicago 2011.

5) Siehe auch Rebecca Schneider, The

Explicit Body in Performance, Routledge, London

/ New York 1997.

6) Siehe Catherine Malabou, «Plasticity
and Elasticity in Freud's Beyond the Pleasure

Principle», Diacritics 37, Nr. 4 (2007):
78-86.
7) Hortense Spillers, «Mama's Baby, Papa's
Maybe: An American Grammar Book»,
Diacritics 17, Nr. 2 (1987): 66. (Alle Zitate
hier und im Folgenden sind aus dem
Englischen übersetzt.)
8) Ebenda, S. 67.

9) Alexander G. Weheliye, Habeas Viscus:

Racializing Assemblages, Biopolitics, and
Black Feminist, Theories of the Human, Duke
University Press, Durham, North Carolina,
2014.

10) Tavia Nyong'o, The Amalgamation
Waltz: Race, Performance and the Ruses of
Memory, University of Minnesota Press,
Minnesota 2009.
11) Uri McMillan, Embodied Avatars: Genealogies

of Black Feminist Art and Performance,
New York University Press, New York 2015.

490


	"Les infos du paradis" : interinanimative flesh : on Narcissister's muscle memory = beseelend beseeltes Fleisch : über das Muskelgedächtnis bei Narcissister

