Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett
Band: - (2017)
Heft: 99: Collaborations Cao Fei, Omer Fast, Adrian Ghenie, Lynette

Yiadom-Boakye

Artikel: Lynette Yiadom-Boakye : levitating blackness : Lynette Yiadom-
Boakye's right to opacity = schwebendes Schwarz : Lynette Yiadom-
Boakyes Recht auf Undurchsichtigkeit

Autor: Edwards, Adrienne / Schmidt, Suzanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-817162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-817162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lynette Yiadom-Boakye

Levitating Blackness:

ADRIENNE EDWARDS

The paintings of Lynette Yiadom-Boakye always de-
pict black figures, frequently suspending them in en-
veloping darkness. From CASEIN and CHORD (both
2007) to PEACH TREE (2015), the artist has contin-
ually returned to the visual motif of black flesh slip-
ping into spans of nearly monochromatic color. Wa-

ADRIENNE EDWARDS is curator at large at the Walker
Art Center, Minneapolis; curator at Performa, New York; and a

PhD candidate in Performance Studies at New York University.

PARKETT 99 2017

vering between lush realism and abstraction, these

canvases illuminate Yiadom-Boakye’s poetic ambiva-
lence toward representation in visual art, in particu-
lar, the representation of black subjects. Her “black
paintings” use subtlety and seduction to challenge
the expectations of blackness in art and question the
clichés of its representations.

Debates over black representation have prolif-
erated in the interlinked discourses of Western art
history and black studies for more than a hundred



Lynette Yiadom-Boakye

Left page / Linke Seite:
LYNE1T
oil on linen, 21°/,x 18'/,”/

KASEIN, Ol auf Leinen, 55 x 46 cm.

'E YIADOM-BOAKYE, CASEIN, 2007,

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, CHORD, 2007,
oil on linen, 19°/,x 18'/,” /

AKKORD, Ol auf Leinen, 50,1 x 46 c¢m.

om-Boakye’s

pacity

Lynette ¥iad
Right to O

years. Important early twentieth-century black Amer-

ican figures insisted on defining black art as part of

a multi-front political, social, economic, and cultural
effort to demonstrate the humanity of black people.
Scholar W. E. B. Du Bois, for example, believed art’s
sole purpose was to promote a civil rights agenda;
in 1926, he wrote, “I do not care a damn for any art
that is not used for propaganda.” Alain Locke, an-
other architect of black racial advancement, argued
for the creation of a particular black aesthetic that

~

\nt

grew out of African formalism and technical mas-
tery, combined with expressions unique to the black
American experience. In the 1960s and 1970s, the
Black Arts Movement, founded by poet and activist
Amiri Baraka, promoted a similar agenda, instigated
by the Civil Rights and Black Power movements. Art
of this period emphasized a turn to Africa for inspira-
tion, the dramatization of black life, the portrayal of
so-called black features and characteristics, and the

depiction of suffering for strategic purposes.



Lynette Yiadom-Boakye

The United Kingdom saw its own Black Arts Move-
ment emerge in the 1980s, inspired in part by its
American predecessor. However, the British move-
ment sought to include all minority communities.
As Stuart Hall later recalled, the term black was em-
ployed “without the careful discrimination of ethnic,
racial, regional, national and religious distinctions
which has since emerged.” He continued:

It is wsed here not as the sign of an ineradicable genetic
imprint but as a signifier of difference: a difference which,
being historical, is therefore always changing, always lo-
cated, always articulated with other signifying elements: but
which, nevertheless, continues—persistently—to register its
disturbing effects.”)

The idealistic coalescing of multi-ethnic people
under the banner of blackness was the result of the
specific historical fashioning of colonialism, the com-
monality established through the migrant experience,
and the very real challenges of staking out a life in the
metropole. All of these factors played a seminal role
in the Black Arts Movement in the United Kingdom,
leading to distinct characteristics in British visual art:
themes such as exile and alienation from ethnic and
national identity; an aesthetics of fragmentation, as
seen in collage and montage, to speak to the sense
of destabilization and precarity of everyday life; the
inclusion of black popular culture through signifiers
such as Rastafarianism, self-styling in dress and hair,
and urban life and music; the intersectionality of
blackness and gender and sexuality; and the use of
graphics and text to underline a central message.

This newly focused artistic production occurred
in the context of the Thatcher administration, whose
conservative policies brought the further marginaliza-
tion of minorities, excessive policing, and persistent
race riots, from Brixton to Handsworth and beyond.
Black artists responded accordingly, as Hall has ex-
plained: “The black body—stretched, threatened,
distorted, degraded, imprisoned, beaten, and resist-
ing—became an iconic recurring motif.”® Although
well meaning, this proscriptive penchant for imme-
diacy, authenticity, and authority through figuration
and realism ultimately reinforced the reductive no-
tion of an essence locatable in art by black artists.

The same decade, however, witnessed pioneering
work by black British filmmakers that offered another

76

approach, presaging a shift to hybrid, experimental,
avant-garde aesthetics in the context of black rep-
resentation. Combining archival and documentary
footage, conceptualist tactics, and the emotive power
of symbolism, groups such as Black Audio Film Col-
lective (formed in 1982) and Sankofa Film and Video
Collective (formed in 1983) sought a more complex
consideration of the black experience.” In works
such as BAFC’s Signs of Empire (1982) and Handsworth
Songs (1986), as well as Sankofa’s films Territories
(1985) and Passion of Remembrance (1986), overdeter-
mined images are intermingled with more abstractly
poetic scenes, not to eliminate political, social, and
economic critique but to foster contemplation and,
ultimately, illuminate the inherent multiplicity of
blackness. Here blackness teasingly slips outside vi-
suality, accessibility, and knowability, exercising what
the Martinican writer Edouard Glissant described as

»5)

“the right to opacity”—an insistence on difference
in the face of the imposition of transparency, resist-
ing easy comprehension and thus limitations.

Yiadom-Boakye grew up in London during the pe-
riod of the Black Arts Movement, and despite their
obvious material differences, the films of BAFC and
Sankofa are an important conceptual and formal
precedent for her work. Pressing upon the limits of
form as a tactical, if not ethical, aesthetic impera-
tive, her black paintings similarly express the right
to opacity. Her figures offer an affective presence in
place of a delineated form, flesh in place of a body,
sensation in place of structure. Yiadom-Boakye with-
holds corporeal or scenic details to better allow us
to sense the forces that a singularity of color can un-
leash, honing our attention to the small distinctions
in hues and shades, revealing their complexities in
plays of light and dark. In the context of founda-
tional issues concerning black representation, such
aesthetic decisions illuminate the ways in which, to
quote the artist, “the act of mark-making and the
materials themselves become the meaning, or hold up
the meaning. How can one read the smudging or the
blurring of a line into another line, or a color into
another color?”®

These material choices—a myriad of dense tones
and heavy hues of browns, sullied with blues and yel-
lows—gain a physical and conceptual complexity and



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, ALIVE TO BE GLAD, 2013, oil on canvas, 78°/,x 62”7 /

LEBEN, UM GLUCKLICH ZU SEIN, Ol auf Leinwand, 200 x 160 cm.

N
Ny



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, A MIND FOR MOTIVE, 2013, oil on canvas, 70°/,x 63" /

EIN SINN FURS MOTIV, Ol auf Leinwand, 180 x 160 cm.

78



sophistication as unique to oil paint as to blackness.
The resulting figures, weightless in vast darkness, re-
sist easy legibility, replacing the signifying, knowable,
hyper-visual subject/object. In this regard, the black
paintings bring to mind fellow British artist Chris
Ofili’s series of “blue paintings,” which Glenn Ligon
has poetically described as having “this ‘feeling for
a color’ beyond a concern for representation.”” In
all of Yiadom-Boakye’s work, but perhaps most reso-
nantly in her black paintings, we see the body as the
radical force of flesh that has passed into color, to
paraphrase Deleuze and Guattari.®

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, SKYLARK, 2010,

otl omcanyas, 41 %/, x 297/ 2/

LERGHE, Ol auf Leinwand, 105 x 74,9 cm.

Lynette Yiadom-Boakye

For Yiadom-Boakye’s figures are not “real”—they
are not portraits of actual people; she does not work
from models. Rather, she borrows elements from
drawings, found photographs, and other images,
wresting them from their originary contexts and
sources to construct composite forms, carving out a
space from which to observe, contemplate, and truly
imagine matters such as being human, blackness as a
given, and what exactly “otherness” and the “other”
are, and to whom. In so doing, Yiadom-Boakye ex-
pands the parameters of black representation be-
yond individuals to conjure figures of blackness it-
self, reflecting on how the concept of race, too, is a
construct—she reinvents the invented, so to speak.
Today, we find ourselves beset with a persistent,
anachronistic return to conservative populism in pol-
itics and society, and with it, the imagined threat of
the other. Yiadom-Boakye’s paintings deconstruct
clichés in form and concept and redirect our expec-
tations. Undermining our visual comprehension, the
black paintings are an open field of encounter: The
white flourishes of an eye, the flash of a smile, or the
pink collar of a shirt offer a modicum of structure as
we wade in absolute darkness. Insisting on meaning-
ful ambiguity in her art, Yiadom-Boakye reveals a sen-
sibility akin to the capaciousness of blackness itself.

1) W. E. B. Dubois, “Criteria of Negro Art,” The Crisis, vol. 32,
October 1926: 296.

2) Stuart Hall, “Black Diaspora Artists in Britain: Three ‘Mo-
ments’ in Post-War History,” in History Workshop Journal, issue
61 (2006): 2.

3).dbid;: 17.

4) The members of Black Audio Film Collective were John
Akomfrah, Reece Auguiste, Edward George, Lina Gopaul, Avril

Johnson, David Lawson, and Trevor Mathison, while Sankofa

included Isaac Julien, Martina Attille, Maureen Blackwood, Na-
dine Marsh-Edwards, and Robert Crusz.

5) See Edouard Glissant, Poetics of Relation, trans. Betsy Wing
(Ann Arbor, MI: University of Michigan Press, 1997), and Man-
thia Diawara, “Conversation with Edouard Glissant Aboard the
Queen Mary II,” August 2009, www.liverpool.ac.uk/media/li-
vacuk/csis-2/blackatlantic/research/Diawara_text_defined.pdf.
6) Lynette Yiadom-Boakye, in conversation with Naomic Beck-
with, Lynette Yiadom-Boakye (Munich: Prestel, 2014), 103. (Em-
phasis by the author.)

7) Glenn Ligon, “Blue Black,” in Chris Ofili: Night and Day (New
York: New Museum, 2014), 87.

8) See Gilles Deleuze and Félix Guattari, What Is Philosophy?

(New York: Columbia University Press, 1994).



Lynette Yiadom-Boakye

Schwebendes Schwarz:

ADRIENNE EDWARDS

Auf den Gemailden von Lynette Yiadom-Boakye sind
stets schwarze Gestalten zu sehen, die gern in einem
von Dunkelheit umhullten Schwebezustand verhar-
ren. Von CASEIN und CHORD (Kasein und Akkord,
beide 2007) bis zu PEACH TREE (Pfirsichbaum, 2015)
kam die Kiunstlerin immer wieder zurtick auf das
Motiv der zu nahezu monochromen Farbfeldern ver-
fliessenden schwarzen Haut. Die zwischen sattem Re-
alismus und Abstraktion schwankenden Leinwande
unterstreichen Yiadom-Boakyes ambivalentes Ver-
haltnis zu den Darstellungsformen der bildenden
Kunst, insbesondere zur Darstellung schwarzer Men-
schen. Ihre «schwarzen Bilder» stellen die Erwartun-
gen an die schwarze Kunst und deren Darstellungs-
klischees auf subtile und verfithrerische Art in Frage.

Seit tiber hundert Jahren wurden schwarze Dar-
stellungsformen rege diskutiert, wo und wann immer
die abendldandische Kunstgeschichte und die Ge-
schichte der Schwarzen aufeinandertrafen und inein-
andergriffen. Im friahen 20. Jahrhundert bestanden
bedeutende afroamerikanische Personlichkeiten
darauf, die Kunst der Schwarzen als Teil eines po-

litischen, sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen

ADRIENNE EDWARDS ist Kuratorin am Walker Art Cen-

ter, Minneapolis, Kuratorin der Performa, New York, und Dokto-

randin im Fach Performance Studies an der New York University.

PARKETT 99 2017 80



Mehrfronten-Kampfes zu verstehen, der die Mensch-
lichkeit und Mitmenschlichkeit der Schwarzen unter
Beweis stellen sollte. Der Wissenschaftler W. E. B. Du
Bois etwa sah den Sinn der Kunst einzig im Kampf
um die Burgerrechte; 1926 schrieb er: «Ich pfeife auf
die Kunst, die nicht zu Propagandazwecken einge-
setzt wird.»" Alain Locke, ein weiterer Architekt des
sozialen Aufstiegs der Schwarzen, plddierte fur die
Begriindung einer spezifisch schwarzen Asthetik, die
auf der afrikanischen Formensprache, technischer
Meisterschaft und einzigartigen Ausdrucksformen
aus der Geschichte der schwarzen Amerikaner be-
ruhen sollte. In den 1960er, und 1970er-Jahren ver-
folgte das von dem Dichter und Politaktivisten Amiri
Baraka begrundete Black Arts Movement—im Zuge der
Blrgerrechts- und Black-Power-Bewegungen — ahnli-
che Ziele. Die Kunstwerke jener Zeit legten Wert auf
den Blick nach Afrika auf der Suche nach Inspira-
tion, auf die Wiedergabe sogenannt schwarzer Merk-
male und Besonderheiten sowie auf die Darstellung
von Leid aus strategischen Griinden.
Grossbritannien erlebte das Erwachen seines ei-
genen Black Arts Movement in den 1980er-Jahren,
teils angeregt durch die amerikanische Vorlduferbe-
wegung. Die britische Bewegung suchte jedoch alle
Minderheiten miteinzubeziehen. Wie Stuart Hall
sich spater erinnerte, wurde der Begriff «schwarz»
«ohne die sorgfaltige Differenzierung der ethni-
schen, rassischen, regionalen, nationalen und reli-

Lynette Yiadom-Boakye

giosen Unterschiede verwendet, die sich inzwischen
herauskristallisiert hat.» Und er fuhr fort:

Er wird hier nicht als Zeichen eines unauschloschlichen
genetischen Fingerabdrucks verwendet, sondern als Indi-
kator einer Differenz: eine Differenz, die sich als historisch
bedingte laufend verdndert, stets an einen Ort gebunden
und immer mit weiteren charakteristischen Elementen ver-
bunden ist: aber dennoch weiterhin — unabléssig — ihre ver-
storende Wirkung ausiibt.”

Die idealistische Vereinigung von Menschen un-
terschiedlicher ethnischer Herkunft unter der Fahne
des Schwarzseins war das Resultat der besonderen
historischen Pragung durch den Kolonialismus; ihre
Gemeinsamkeit beruhte auf der Einwanderungser-
fahrung und den sehr realen Problemen des Lebens
und der Selbstbehauptung in der Grossstadt.

Diese Faktoren spielten eine entscheidende Rolle
im britischen Black Arts Movement und fuhrten zu den
spezifischen Merkmalen der bildenden Kunst Gross-
britanniens: Themen wie Exil und Entfremdung von
der eigenen ethnischen und nationalen Identitat;
eine Asthetik der Zersplitterung, wie sie in Collagen
und Montagen zum Ausdruck kommt, und das An-
sprechen eines Gefiihls der Destabilisierung und des
Prekédren des Alltagslebens; das Miteinbeziehen der
schwarzen Volkskultur durch Symbole der Rastafari-
Kultur, eigenwillige Kleidungs- und Haarstile oder
spezielle urbane Lebens- und Musikstile; die Inter-
sektionalitit von Hautfarbe, Gender und Geschlecht;

Lynette Yiadom-Boakyes

Recht aut
Undurchsichtigkeit

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, PEACH TREE, 2015,
oil on canvas, 23°/,x 19°/,” /
PFIRSICHBAUM, Ol auf Leinwand, 60 x 50 cm.

81



[,\' nette Yiado m—[fnu/{) e

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, SHOOT THE DESPERATE, HUG THE NEEDY, 2010, oil on canvas

707/, x 78 °/,” / ERSCHIESST DIE VERZWEIFELTEN, UMARMT DIE BEDURFTIGEN, Ol auf Leinwand, 178,6 x 200 cm.

oder das Verwenden von Graphiken und Text zur
Unterstreichung der zentralen Botschaft.

Dieses neu ausgerichtete Kunstschaffen entstand
im Kontext der Thatcher-Regierung, deren konser-
vative Politik zu einer noch stirkeren Marginalisie-

82

rung der Minderheiten, zu ibermassiger Polizeipra-
senz und anhaltenden Rassenunruhen von Brixton
bis Handsworth und auch weiter entfernt fithrte. Die
schwarzen Kunstler reagierten entsprechend, wie
Hall erlauterte: «Der schwarze Kérper — gedehnt, be-



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, HALF A DOZEN DEAD, 2010, oil on canvas, 70 7/, x 78°/,” /

EIN HALBES DUTZEND TOTE, Ol auf Leinwand, 178,6 x 200 cm.

droht, verzerrt, erniedrigt, eingesperrt, geschlagen
und sich straubend — erlangte als stetig wiederkeh-
rendes Bildmotiv Kultcharakter.»® Obschon gut ge-
meint, verstarkte dieser Hang zur Unmittelbarkeit,

Authentizitat und Autoritat mittels Figtirlichkeit und

83

Realismus letztlich die zu kurz greifende Vorstellung,
dass die Kunst schwarzer Kiinstler ihrem Wesen nach
speziell und anders sei.

Dasselbe Jahrzehnt erlebte jedoch die Pionierleis-

tung von schwarzen britischen Filmemachern mit



Lynette Yiadom-Boakye

einem ganz anderen Ansatz, der hinsichtlich der Re-
prasentation schwarzer Kultur den Umbruch zu einer
hybriden, experimentellen und avantgardistischen
Asthetik einleitete. Mit der Kombination von Archiv-
und Dokumentarfilmmaterial, konzeptuellen Strate-
gien und der emotionalen Wirkung des Symbolismus
strebten Gruppen wie das (1982 gegriindete) Black
Audio Film Collective und das (1983 ins Leben geru-
fene) Sankofa Film and Video Collective eine kom-
plexere Betrachtung der schwarzen Lebenserfah-
rung an.” In Werken wie BAFCs Signs of Empire (1982)
und Handsworth Songs (1986) oder den Filmen Terri-
tories (1985) und Passion of Remembrance (1986) von
Sankofa sind uberdeterminierte Bilder mit abstrak-
teren poetischen Szenen durchsetzt; nicht etwa, um
die Kritik an Politik, Gesellschaft und Wirtschaft zu
unterbinden, sondern um zum Nachdenken anzure-
gen und letztlich die der schwarzen Kultur inhdrente
Vielfalt hervorzuheben. Das Schwarze entwischt hier
neckisch aus dem Bereich des Sichtbaren, Zugang-
lichen, Erkennbaren, indem es das ausubt, was der
Autor Edouard Glissant aus Martinique als «le droit
a I'opacité»” (das Recht auf Undurchsichtigkeit) be-
zeichnet — ein Beharren auf Differenz angesichts des
Zwangs zur Transparenz, um der leichten Verstand-
lichkeit und allen damit einhergehenden Einschran-
kungen zu entgehen.

Yiadom-Boakye ist zur Zeit des Black Arts Movement
in London aufgewachsen und die Filme von BAFC
und Sankofa sind trotz zahlreicher offenkundiger
und wesentlicher Differenzen wichtige konzeptuelle
und formale Vorlaufer ihres Werks. Mit ihrer nach-
dricklichen Betonung der Grenzen der Form als tak-
tisches, wenn nicht ethisches, so doch asthetisches
Gebot pochen ihre schwarzen Gemalde ebenfalls auf
das Recht auf Undurchdringlichkeit. Anstelle einer
begrenzten Form, Haut und Fleisch statt eines Kor-
pers, Empfindung anstelle von Struktur bieten Ihre
Figuren affektive Prasenz an. Yiadom-Boakye halt kor-
perliche oder szenische Details zurtick, damit wir die
Kréfte, die eine farbliche Eigenttimlichkeit zu entfes-
seln vermag, umso deutlicher spiiren, und schérft so
unsere Aufmerksamkeit fur feine Farbvarianten und
Schattierungen, die ihre Komplexitit erst im Spiel
von Licht und Schatten offenbaren. Im Kontext der
grundsatzlichen Fragen zur Darstellung Schwarzer

84

unterstreichen solche asthetischen Entscheide, wie —
so die Kiinstlerin selbst — «der Akt der Zeichensetzung
und der Materialien selbst zur Bedeutung werden,
oder Bedeutung tragen. Wie kann man das Verfliessen
oder Verschwimmen einer Zeile in eine andere, oder
einer Farbe in eine andere lesen?»%

Die konkrete Wahl der Farben — Myriaden dich-
ter Farbklinge und schwere, mit unterschiedlichen
Blau- und Gelbténen gesprenkelte Braunschattie-
rungen — gewinnt eine physische und geistige Kom-
plexitit und Raffinesse, die nur in Olfarbe und nur
in Schwarz moglich sind. Die so entstehenden Figu-
ren, schwerelos in unermesslicher Dunkelheit, wi-
derstehen jeder leichten Lesbarkeit, sie verdrangen
das Bedeutung stiftende, erkennbare, hypervisuelle
Subjekt-Objekt-Verhaltnis. In dieser Hinsicht erin-
nern diese schwarzen Bilder an die «blauen Bilder»
ihres britischen Kunstlerkollegen Chris Ofili, tber
die Glenn Ligon in poetischen Worten schrieb, sie
hatten «dieses «Gespur fur eine Farbe> jenseits jedes
Darstellungsinteresses».” Im gesamten Werk von Yia-
dom-Boakye, aber wohl am nachhaltigsten in ihren
schwarzen Bildern, sehen wir den Korper als radikale
Kraft des in Farbe tubergegangenen Fleisches (um
Deleuze und Guattari zu paraphrasieren).®

Denn Yiadom-Boakyes Figuren sind nicht «real» —
es sind keine Portriats existierender Personen; sie
arbeitet nicht nach dem Modell. Vielmehr entlehnt
sie Elemente aus Zeichnungen, bestehenden Pho-
tographien und anderen Bildern, reisst diese aus
ihrem urspringlichen Kontext, isoliert sie von ihrer
Quelle, um zusammengesetzte Formen zu konstru-
ieren; sie schafft sich einen Raum zum Beobachten
und Nachdenken, wo sie sich Dinge wirklich vorstel-
len kann, wie das Menschsein, das Schwarzsein als
Gegebenes, oder was genau «Anderssein» und der/
die/das «Andere» sind, und fur wen. Indem sie dies
tut, erweitert Yiadom-Boakye die Parameter der Dar-
stellung Schwarzer tiber das Individuum hinaus und
beschwort Figuren des Schwarzen an sich herauf, die
widerspiegeln, dass der Begriff der Rasse ebenfalls
ein Konstrukt ist — sie erfindet sozusagen das bereits
Erfundene neu.

Heute sehen wir uns bedrangt von einer hartna-
ckigen anachronistischen Riickkehr zu einem kon-
servativen Populismus in Politik und Gesellschaft



und damit auch zur Vorstellung des bedrohlichen

Anderen. Yiadom-Boakyes Malerei dekonstruiert
formale und begriffliche Klischees und lenkt unsere
Erwartungen in eine neue Richtung. Die schwarzen
Bilder unterlaufen unser visuelles Verstandnis und
weiten sich dadurch zu offenen Begegnungsraumen:
Die weissen Fanfarenstosse eines Auges, das Aufblit-
zen eines Lachelns oder der rosa Kragen eines Hem-
des bieten ein Minimum an Halt, wihrend wir in voll-
kommener Dunkelheit waten. Durch das Beharren
auf aussagekriftiger Doppelbodigkeit in ihren Bil-
dern offenbart Yiadom-Boakye eine Sensibilitat die
der Weite des schwarzen Daseins selbst verwandt ist.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

85

Lynette Yiadom-Boakye

1) W. E. B. Dubois, «Criteria of Negro Art», The Crisis, Vol. 32
(Oktober 1926): 296.

2) Stuart Hall, «Black Diaspora Artists in Britain: Three <Mo-
ments> in Post-War History», in History Workshop Journal, Heft 61
(2006): 2.

3) Ebenda, 17.

4) Die Mitglieder des Black Audio Film Collective waren John

Akomfrah, Reece Auguiste, Edward George, Lina Gopaul, Avril

Johnson, David Lawson und Trevor Mathison; zu Sankofa gehor-

ten Isaac Julien, Martina Attille, Maureen Blackwood, Nadine
Marsh-Edwards und Robert Crusz.

5) Siehe Edouard Glissant, Poétique de la relation, Gallimard,
Paris 1990, S.
Edouard Glissant Aboard the Queen Mary II», August 2009, www.

203, sowie Manthia Diawara, «Conversation with

liverpool.ac.uk/media/livacuk/csis-2/blackatlantic/research/
Diawara_text_defined.pdf.

6) Lynette Yiadom-Boakye im Gespriach mit Naomic Beckwith, in
Lynette Yiadom-Boakye, Prestel, Miinchen 2014 (in engl. Sprache),
S. 103. Hervorhebungen durch die Autorin.

7) Glenn Ligon, «Blue Black,» in Chris Ofili: Night and Day, New
Museum, New York 2014, S. 87.

8) Siehe Gilles Deleuze und Félix Guattari, Was ist Philosophie?,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996 (S. 217).

LYNETTE YIADOM-BOAKYE,
FOREIGN INSTRUCTION, 2011,
oil on canvas, 707/, x 78°/,” /
FREMDE ANWEISUNG,

Ol auf Leinwand, 178 x 200 cm.



I',‘ nette Yiado m-/;uu/\'v\ e

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, COTERIE OF QUESTIONS, 2015, oil on canvas, 78°/,x 51'/,” /

KLUNGEL VON FRAGEN, Ol auf Leinwand, 200 x 130 cm.

86



	Lynette Yiadom-Boakye : levitating blackness : Lynette Yiadom-Boakye's right to opacity = schwebendes Schwarz : Lynette Yiadom-Boakyes Recht auf Undurchsichtigkeit

