
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2017)

Heft: 99: Collaborations Cao Fei, Omer Fast, Adrian Ghenie, Lynette
Yiadom-Boakye

Artikel: Lynette Yiadom-Boakye : levitating blackness : Lynette Yiadom-
Boakye's right to opacity = schwebendes Schwarz : Lynette Yiadom-
Boakyes Recht auf Undurchsichtigkeit

Autor: Edwards, Adrienne / Schmidt, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ly nette Yiadom-B o aky e

Levitating Blackness:

The paintings of Lynette Yiadom-Boakye always

depict black figures, frequently suspending them in
enveloping darkness. From CASEIN and CHORD (both
2007) to PEACH TREE (2015), the artist has continually

returned to the visual motif of black flesh
slipping into spans of nearly monochromatic color. Wa-

ADRIENNE EDWARDS is curator at large at the Walker

Art Center, Minneapolis; curator at Performa, New York; and a

PhD candidate in Performance Studies at New York University.

vering between lush realism and abstraction, these

canvases illuminate Yiadom-Boakye's poetic ambivalence

toward representation in visual art, in particular,

the representation of black subjects. Her "black
paintings" use subtlety and seduction to challenge
the expectations of blackness in art and question the
clichés of its representations.

Debates over black representation have
proliferated in the interlinked discourses of Western art
history and black studies for more than a hundred

PARKETT 99 2017 74



Ly nette Yiadom-B o aky e

Left page / Linke Seite:

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, CASEIN, 2007,

oil on linen, 21 5/s x 18 '/" /
KASEIN, Öl auf Leinen, 55 x 46 cm.

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, CHORD, 2007,

oil on linen, 19 3/4 x 18 '/8" /
AKKORD, Öl auf Leinen, 50,1 x 46 cm.

Lynette Yiadom-Boakye's
Right to Opacity
years. Important early twentieth-century black American

figures insisted on defining black art as part of
a multi-front political, social, economic, and cultural
effort to demonstrate the humanity of black people.
Scholar W. E. B. Du Bois, for example, believed art's
sole purpose was to promote a civil rights agenda;
in 1926, he wrote, "I do not care a damn for any art
that is not used for propaganda."1' Alain Locke,
another architect of black racial advancement, argued
for the creation of a particular black aesthetic that

grew out of African formalism and technical mastery,

combined with expressions unique to the black
American experience. In the 1960s and 1970s, the
Black Arts Movement, founded by poet and activist
Amiri Baraka, promoted a similar agenda, instigated
by the Civil Rights and Black Power movements. Art
of this period emphasized a turn to Africa for inspiration,

the dramatization of black life, the portrayal of
so-called black features and characteristics, and the

depiction of suffering for strategic purposes.

75



Lynette Yiadom-B o aky e

The United Kingdom saw its own Black Arts Movement

emerge in the 1980s, inspired in part by its

American predecessor. However, the British movement

sought to include all minority communities.
As Stuart Hall later recalled, the term black was

employed "without the careful discrimination of ethnic,
racial, regional, national and religious distinctions
which has since emerged." He continued:

It is used here not as the sign of an ineradicable genetic

imprint but as a signifier of difference: a difference which,

being historical, is therefore always changing, always
located, always articulated with other signifying elements: but

which, nevertheless, continues—persistently—to register its

disturbing effects.2>

The idealistic coalescing of multi-ethnic people
under the banner of blackness was the result of the

specific historical fashioning of colonialism, the
commonality established through the migrant experience,
and the very real challenges of staking out a life in the

métropole. All of these factors played a seminal role
in the Black Arts Movement in the United Kingdom,
leading to distinct characteristics in British visual art:
themes such as exile and alienation from ethnic and
national identity; an aesthetics of fragmentation, as

seen in collage and montage, to speak to the sense

of destabilization and precarity of everyday life; the
inclusion of black popular culture through signifiers
such as Rastafarianism, self-styling in dress and hair,
and urban life and music; the intersectionality of
blackness and gender and sexuality; and the use of
graphics and text to underline a central message.

This newly focused artistic production occurred
in the context of the Thatcher administration, whose

conservative policies brought the further marginaliza-
tion of minorities, excessive policing, and persistent
race riots, from Brixton to Handsworth and beyond.
Black artists responded accordingly, as Hall has

explained: "The black body—stretched, threatened,
distorted, degraded, imprisoned, beaten, and
resisting—became an iconic recurring motif. "3) Although
well meaning, this proscriptive penchant for immediacy,

authenticity, and authority through figuration
and realism ultimately reinforced the reductive
notion of an essence locatable in art by black artists.

The same decade, however, witnessed pioneering
work by black British filmmakers that offered another

approach, presaging a shift to hybrid, experimental,
avant-garde aesthetics in the context of black
representation. Combining archival and documentary
footage, conceptualist tactics, and the emotive power
of symbolism, groups such as Black Audio Film
Collective (formed in 1982) and Sankofa Film and Video
Collective (formed in 1983) sought a more complex
consideration of the black experience.4' In works
such as BAFC's Signs ofEmpire (1982) and Handsworth

Songs (1986), as well as Sankofa's films Territories

(1985) and Passion ofRemembrance (1986), overdeter-
mined images are intermingled with more abstractly
poetic scenes, not to eliminate political, social, and
economic critique but to foster contemplation and,

ultimately, illuminate the inherent multiplicity of
blackness. Here blackness teasingly slips outside vi-

suality, accessibility, and knowability, exercising what
the Martinican writer Edouard Glissant described as

"the right to opacity"5'—an insistence on difference
in the face of the imposition of transparency, resisting

easy comprehension and thus limitations.
Yiadom-Boakye grew up in London during the

period of the Black Arts Movement, and despite their
obvious material differences, the films of BAFC and
Sankofa are an important conceptual and formal
precedent for her work. Pressing upon the limits of
form as a tactical, if not ethical, aesthetic imperative,

her black paintings similarly express the right
to opacity. Her figures offer an affective presence in
place of a delineated form, flesh in place of a body,
sensation in place of structure. Yiadom-Boakye
withholds corporeal or scenic details to better allow us

to sense the forces that a singularity of color can
unleash, honing our attention to the small distinctions
in hues and shades, revealing their complexities in
plays of light and dark. In the context of foundational

issues concerning black representation, such

aesthetic decisions illuminate the ways in which, to

quote the artist, "the act of mark-making and the
materials themselves become the meaning, or hold up
the meaning. How can one read the smudging or the

blurring of a line into another line, or a color into
another color?"6'

These material choices—a myriad of dense tones
and heavy hues of browns, sullied with blues and
yellows—gain a physical and conceptual complexity and

76



Ly nette Yiadom-Boaky e

I

j

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, ALIVE TO BE GLAD, 2013, oil on canvas, 78 7„ * <52" /
LEBEN, UM GLÜCKLICH ZU SEIN, Öl auf Leinwand, 200 x 160 cm.

77



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, A MIND FOR MOTIVE, 2013, oil on canvas, 70 7„ x 63" /
EIN SINN FÜRS MOTIV, Öl auf Leinwand, 180 x 160 cm.



Ly nette Yiadom-Boakye

sophistication as unique to oil paint as to blackness.
The resulting figures, weightless in vast darkness,
resist easy legibility, replacing the signifying, knowable,
hyper-visual subject/object. In this regard, the black

paintings bring to mind fellow British artist Chris
Ofili's series of "blue paintings," which Glenn Ligon
has poetically described as having "this 'feeling for
a color' beyond a concern for representation."7' In
all of Yiadom-Boakye's work, but perhaps most
resonantly in her black paintings, we see the body as the
radical force of flesh that has passed into color, to

paraphrase Deleuze and Guattari.8'

For Yiadom-Boakye's figures are not "real"—they
are not portraits of actual people; she does not work
from models. Rather, she borrows elements from
drawings, found photographs, and other images,

wresting them from their originary contexts and

sources to construct composite forms, carving out a

space from which to observe, contemplate, and truly
imagine matters such as being human, blackness as a

given, and what exactly "otherness" and the "other"
are, and to whom. In so doing, Yiadom-Boakye
expands the parameters of black representation
beyond individuals to conjure figures of blackness
itself, reflecting on how the concept of race, too, is a

construct—she reinvents the invented, so to speak.

Today, we find ourselves beset with a persistent,
anachronistic return to conservative populism in
politics and society, and with it, the imagined threat of
the other. Yiadom-Boakye's paintings deconstruct
clichés in form and concept and redirect our
expectations. Undermining our visual comprehension, the
black paintings are an open field of encounter: The
white flourishes of an eye, the flash of a smile, or the

pink collar of a shirt offer a modicum of structure as

we wade in absolute darkness. Insisting on meaningful

ambiguity in her art, Yiadom-Boakye reveals a

sensibility akin to the capaciousness of blackness itself.

1) W. E. B. Dubois, "Criteria of Negro Art," The Crisis, vol. 32,
October 1926: 296.

2) Stuart Hall, "Black Diaspora Artists in Britain: Three
'Moments' in Post-War History," in History Workshop Journal, issue
61 (2006): 2.

3) Ibid, 17.

4) The members of Black Audio Film Collective were John
Akomfrah, Reece Auguiste, Edward George, Lina Gopaul, Avril
Johnson, David Lawson, and Trevor Mathison, while Sankofa
included Isaac Julien, Martina Attille, Maureen Blackwood,
Nadine Marsh-Edwards, and Robert Crusz.

5) See Edouard Glissant, Poetics of Relation, trans. Betsy Wing
(Ann Arbor, MI: University of Michigan Press, 1997), and Man-
thia Diawara, "Conversation with Edouard Glissant Aboard the
Queen Mary II," August 2009, www.liverpool.ac.uk/media/li-
vacuk/csis-2/blackatlantic/research/Diawara_text_defined.pdf.
6) Lynette Yiadom-Boakye, in conversation with Naomic Beck-
with, Lynette Yiadom-Boakye (Munich: Prestel, 2014), 103.

(Emphasis by the author.)
7) Glenn Ligon, "Blue Black," in Chris Ofili: Night and Day (New
York: New Museum, 2014), 87.

8) See Gilles Deleuze and Félix Guattari, What Is Philosophy?
(New York: Columbia University Press, 1994).

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, SKYLARK, 2010,

oil on canvas, 41 3/s x 29 '/2" /
LERCHE, Öl auf Leinwand, 105 x 74,9 cm.

79



Ly nette Yiadoin-B oaky e

Schwebendes Schwarz:

ADRIENNE EDWARDS

Auf den Gemälden von Lynette Yiadom-Boakye sind
stets schwarze Gestalten zu sehen, die gern in einem

von Dunkelheit umhüllten Schwebezustand verharren.

Von CASEIN und CHORD (Kasein und Akkord,
beide 2007) bis zu PEACH TREE (Pfirsichbaum, 2015)
kam die Künstlerin immer wieder zurück auf das

Motiv der zu nahezu monochromen Farbfeldern ver-
fliessenden schwarzen Haut. Die zwischen sattem
Realismus und Abstraktion schwankenden Leinwände
unterstreichen Yiadom-Boakyes ambivalentes
Verhältnis zu den Darstellungsformen der bildenden
Kunst, insbesondere zur Darstellung schwarzer
Menschen. Ihre «schwarzen Bilder» stellen die Erwartungen

an die schwarze Kunst und deren Darstellungsklischees

auf subtile und verführerische Art in Frage.
Seit über hundert Jahren wurden schwarze

Darstellungsformen rege diskutiert, wo und wann immer
die abendländische Kunstgeschichte und die
Geschichte der Schwarzen aufeinandertrafen und inein-
andergriffen. Im frühen 20. Jahrhundert bestanden
bedeutende afroamerikanische Persönlichkeiten
darauf, die Kunst der Schwarzen als Teil eines

politischen, sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen

ADRIENNE EDWARDS ist Kuratorin am Walker Art Cen-

ter, Minneapolis, Kuratorin der Performa, New York, und Doktorandin

im Fach Performance Studies an der New York University.

PARKETT 99 2017 80



Ly nette Yiadom-B o aky e

Mehrfronten-Kampfes zu verstehen, der die Menschlichkeit

und Mitmenschlichkeit der Schwarzen unter
Beweis stellen sollte. Der Wissenschaftler W. E. B. Du
Bois etwa sah den Sinn der Kunst einzig im Kampf
um die Bürgerrechte; 1926 schrieb er: «Ich pfeife auf
die Kunst, die nicht zu Propagandazwecken eingesetzt

wird.»1' Alain Locke, ein weiterer Architekt des

sozialen Aufstiegs der Schwarzen, plädierte für die

Begründung einer spezifisch schwarzen Ästhetik, die
auf der afrikanischen Formensprache, technischer
Meisterschaft und einzigartigen Ausdrucksformen
aus der Geschichte der schwarzen Amerikaner
beruhen sollte. In den 1960er, und 1970er-Jahren
verfolgte das von dem Dichter und Politaktivisten Amiri
Baraka begründete Black Arts Movement -im Zuge der

Bürgerrechts- und Black-Power-Bewegungen - ähnliche

Ziele. Die Kunstwerke jener Zeit legten Wert auf
den Blick nach Afrika auf der Suche nach Inspiration,

auf die Wiedergabe sogenannt schwarzer Merkmale

und Besonderheiten sowie auf die Darstellung
von Leid aus strategischen Gründen.

Grossbritannien erlebte das Erwachen seines

eigenen Black Arts Movement in den 1980er-Jahren,
teils angeregt durch die amerikanische Vorläuferbewegung.

Die britische Bewegung suchte jedoch alle
Minderheiten miteinzubeziehen. Wie Stuart Hall
sich später erinnerte, wurde der Begriff «schwarz»

«ohne die sorgfältige Differenzierung der
ethnischen, rassischen, regionalen, nationalen und reli¬

giösen Unterschiede verwendet, die sich inzwischen
herauskristallisiert hat.» Und er fuhr fort:

Er wird hier nicht als Zeichen eines unauschlöschlichen

genetischen Fingerabdrucks verwendet, sondern als

Indikator einer Differenz: eine Differenz, die sich als historisch

bedingte laufend verändert, stets an einen Ort gebunden
und immer mit weiteren charakteristischen Elementen

verbunden ist: aber dennoch weiterhin - unablässig - ihre
verstörende Wirkung ausübt,2)

Die idealistische Vereinigung von Menschen
unterschiedlicher ethnischer Herkunft unter der Fahne
des Schwarzseins war das Resultat der besonderen
historischen Prägung durch den Kolonialismus; ihre
Gemeinsamkeit beruhte auf der Einwanderungserfahrung

und den sehr realen Problemen des Lebens
und der Selbstbehauptung in der Grossstadt.

Diese Faktoren spielten eine entscheidende Rolle
im britischen Black Arts Movement und führten zu den
spezifischen Merkmalen der bildenden Kunst
Grossbritanniens: Themen wie Exil und Entfremdung von
der eigenen ethnischen und nationalen Identität;
eine Ästhetik der Zersplitterung, wie sie in Collagen
und Montagen zum Ausdruck kommt, und das

Ansprechen eines Gefühls der Destabilisierung und des

Prekären des Alltagslebens; das Miteinbeziehen der
schwarzen Volkskultur durch Symbole der Rastafari-

Kultur, eigenwillige Kleidungs- und Haarstile oder
spezielle urbane Lebens- und Musikstile; die Inter-
sektionalität von Hautfarbe, Gender und Geschlecht;

Lynette Yiadom-Boakyes
Recht auf
Un durchsichtigkeit

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, PEACH TREE, 2015,

oil on canvas, 23 3/8 x 19 3/4" /
PFIRSICHBAUM, Öl auf Leinwand, 60 x 50 cm.

81



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, SHOOT THE DESPERATE, HUG THE NEEDY, 2010, oil on canvas

70 Vy x 78 '/" / ERSCHIESST DIE VERZWEIFELTEN, UMARMT DIE BEDÜRFTIGEN, Öl auf Leinwand, 178,6 x 200 cm.

oder das Verwenden von Graphiken und Text zur
Unterstreichung der zentralen Botschaft.

Dieses neu ausgerichtete Kunstschaffen entstand
im Kontext der Thatcher-Regierung, deren konservative

Politik zu einer noch stärkeren Marginalisie-

rung der Minderheiten, zu übermässiger Polizeipräsenz

und anhaltenden Rassenunruhen von Brixton
bis Handsworth und auch weiter entfernt führte. Die
schwarzen Künstler reagierten entsprechend, wie
Hall erläuterte: «Der schwarze Körper - gedehnt, be-

82



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, HALF A DOZEN DEAD, 2010, oil on canvas, 70 7/s x 78 V," /
EIN HALBES DUTZEND TOTE, Öl auf Leinwand, 178,6 x 200 cm.

droht, verzerrt, erniedrigt, eingesperrt, geschlagen
und sich sträubend - erlangte als stetig wiederkehrendes

Bildmotiv Kultcharakter.»3' Obschon gut
gemeint, verstärkte dieser Hang zur Unmittelbarkeit,
Authentizität und Autorität mittels Figürlichkeit und

Realismus letztlich die zu kurz greifende Vorstellung,
dass die Kunst schwarzer Künstler ihrem Wesen nach

speziell und anders sei.

Dasselbe Jahrzehnt erlebte jedoch die Pionierleistung

von schwarzen britischen Filmemachern mit

83



Lynette Yiadom-Boakye

einem ganz anderen Ansatz, der hinsichtlich der
Repräsentation schwarzer Kultur den Umbruch zu einer
hybriden, experimentellen und avantgardistischen
Ästhetik einleitete. Mit der Kombination von Archiv-
und Dokumentarfilmmaterial, konzeptuellen Strategien

und der emotionalen Wirkung des Symbolismus
strebten Gruppen wie das (1982 gegründete) Black
Audio Film Collective und das (1983 ins Leben gerufene)

Sankofa Film and Video Collective eine
komplexere Betrachtung der schwarzen Lebenserfahrung

an.4) In Werken wie BAFCs Signs ofEmpire (1982)
und Handsworth Songs (1986) oder den Filmen Territories

(1985) und Passion of Remembrance (1986) von
Sankofa sind überdeterminierte Bilder mit abstrakteren

poetischen Szenen durchsetzt; nicht etwa, um
die Kritik an Politik, Gesellschaft und Wirtschaft zu
unterbinden, sondern um zum Nachdenken anzuregen

und letztlich die der schwarzen Kultur inhärente
Vielfalt hervorzuheben. Das Schwarze entwischt hier
neckisch aus dem Bereich des Sichtbaren, Zugänglichen,

Erkennbaren, indem es das ausübt, was der
Autor Edouard Glissant aus Martinique als «le droit
à l'opacité»6) (das Recht auf Undurchsichtigkeit)
bezeichnet - ein Beharren auf Differenz angesichts des

Zwangs zur Transparenz, um der leichten Verständlichkeit

und allen damit einhergehenden Einschränkungen

zu entgehen.
Yiadom-Boakye ist zur Zeit des Black Arts Movement

in London aufgewachsen und die Filme von BAFC

und Sankofa sind trotz zahlreicher offenkundiger
und wesentlicher Differenzen wichtige konzeptuelle
und formale Vorläufer ihres Werks. Mit ihrer
nachdrücklichen Betonung der Grenzen der Form als

taktisches, wenn nicht ethisches, so doch ästhetisches
Gebot pochen ihre schwarzen Gemälde ebenfalls auf
das Recht auf Undurchdringlichkeit. Anstelle einer
begrenzten Form, Haut und Fleisch statt eines

Körpers, Empfindung anstelle von Struktur bieten Ihre
Figuren affektive Präsenz an. Yiadom-Boakye hält
körperliche oder szenische Details zurück, damit wir die
Kräfte, die eine farbliche Eigentümlichkeit zu entfesseln

vermag, umso deutlicher spüren, und schärft so

unsere Aufmerksamkeit für feine Farbvarianten und
Schattierungen, die ihre Komplexität erst im Spiel
von Licht und Schatten offenbaren. Im Kontext der
grundsätzlichen Fragen zur Darstellung Schwarzer

unterstreichen solche ästhetischen Entscheide, wie -
so die Künstlerin selbst - «der Akt der Zeichensetzung
und der Materialien selbst zur Bedeutung werden,

oder Bedeutung tragen. Wie kann man das Verfliessen
oder Verschwimmen einer Zeile in eine andere, oder
einer Farbe in eine andere lesen?»6'

Die konkrete Wahl der Farben - Myriaden dichter

Farbklänge und schwere, mit unterschiedlichen
Blau- und Gelbtönen gesprenkelte Braunschattierungen

- gewinnt eine physische und geistige
Komplexität und Raffinesse, die nur in Ölfarbe und nur
in Schwarz möglich sind. Die so entstehenden Figuren,

schwerelos in unermesslicher Dunkelheit,
widerstehen jeder leichten Lesbarkeit, sie verdrängen
das Bedeutung stiftende, erkennbare, hypervisuelle
Subjekt-Objekt-Verhältnis. In dieser Hinsicht
erinnern diese schwarzen Bilder an die «blauen Bilder»
ihres britischen Künstlerkollegen Chris Ofili, über
die Glenn Ligon in poetischen Worten schrieb, sie

hätten «dieses <Gespür für eine Farbe* jenseits jedes
Darstellungsinteresses».7) Im gesamten Werk von
Yiadom-Boakye, aber wohl am nachhaltigsten in ihren
schwarzen Bildern, sehen wir den Körper als radikale
Kraft des in Farbe übergegangenen Fleisches (um
Deleuze und Guattari zu paraphrasieren).8'

Denn Yiadom-Boakyes Figuren sind nicht «real» -
es sind keine Porträts existierender Personen; sie

arbeitet nicht nach dem Modell. Vielmehr entlehnt
sie Elemente aus Zeichnungen, bestehenden
Photographien und anderen Bildern, reisst diese aus

ihrem ursprünglichen Kontext, isoliert sie von ihrer
Quelle, um zusammengesetzte Formen zu konstruieren;

sie schafft sich einen Raum zum Beobachten
und Nachdenken, wo sie sich Dinge wirklich vorstellen

kann, wie das Menschsein, das Schwarzsein als

Gegebenes, oder was genau «Anderssein» und der/
die/das «Andere» sind, und für wen. Indem sie dies

tut, erweitert Yiadom-Boakye die Parameter der
Darstellung Schwarzer über das Individuum hinaus und
beschwört Figuren des Schwarzen an sich herauf, die

widerspiegeln, dass der Begriff der Rasse ebenfalls
ein Konstrukt ist - sie erfindet sozusagen das bereits
Erfundene neu.

Heute sehen wir uns bedrängt von einer hartnäckigen

anachronistischen Rückkehr zu einem
konservativen Populismus in Politik und Gesellschaft

84



Ly nette Yiadom-B oaky e

und damit auch zur Vorstellung des bedrohlichen
Anderen. Yiadom-Boakyes Malerei dekonstruiert
formale und begriffliche Klischees und lenkt unsere
Erwartungen in eine neue Richtung. Die schwarzen

Bilder unterlaufen unser visuelles Verständnis und
weiten sich dadurch zu offenen Begegnungsräumen:
Die weissen Fanfarenstösse eines Auges, das Aufblitzen

eines Lächelns oder der rosa Kragen eines Hemdes

bieten ein Minimum an Halt, während wir in
vollkommener Dunkelheit waten. Durch das Beharren
auf aussagekräftiger Doppelbödigkeit in ihren
Bildern offenbart Yiadom-Boakye eine Sensibilität die
der Weite des schwarzen Daseins selbst verwandt ist.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

1) W. E. B. Dubois, «Criteria of Negro Art», The Crisis, Vol. 32

(Oktober 1926): 296.

2) Stuart Hall, «Black Diaspora Artists in Britain: Three <Mo-

ments> in Post-War History», in History Workshop Journal, Heft 61

(2006): 2.

3) Ebenda, 17.

4) Die Mitglieder des Black Audio Film Collective waren John
Akomfrah, Reece Auguiste, Edward George, Lina Gopaul, Avril
Johnson, David Lawson und Trevor Mathison; zu Sankofa gehörten

Isaac Julien, Martina Attille, Maureen Blackwood, Nadine
Marsh-Edwards und Robert Crusz.

5) Siehe Edouard Glissant, Poétique de la relation, Gallimard,
Paris 1990, S. 203, sowie Manthia Diawara, «Conversation with
Edouard Glissant Aboard the Queen Mary II», August 2009, www.

liverpool.ac.uk/media/livacuk/csis-2/blackatlantic/research/
Diawara_text_defined.pdf.
6) Lynette Yiadom-Boakye im Gespräch mit Naomic Beckwith, in
Lynette Yiadom-Boakye, Prestel, München 2014 (in engl. Sprache),
S. 103. Hervorhebungen durch die Autorin.
7) Glenn Ligon, «Blue Black,» in Chris Ofili: Night and Day, New
Museum, New York 2014, S. 87.

8) Siehe Gilles Deleuze und Félix Guattari, Was ist Philosophie?,

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996 (S. 217).

LYNETTE YIADOM-BOAKYE,

FOREIGN INSTRUCTION, 2011,

oil on canvas, 70 7/8 x 78 3/4" /
FREMDE ANWEISUNG,

Ol auf Leinwand, 178 x 200 cm.

85



Lynette Yiadom-Boakye

LYNETTE YIADOM-BOAKYE, COTERIE OF QUESTIONS, 2015, oil on canvas, 78 3/t x 51 '// /
KLÜNGEL VON FRAGEN, Öl auf Leinwand, 200 x 130 cm.

86


	Lynette Yiadom-Boakye : levitating blackness : Lynette Yiadom-Boakye's right to opacity = schwebendes Schwarz : Lynette Yiadom-Boakyes Recht auf Undurchsichtigkeit

