
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2015)

Heft: 97: Andrea Büttner, Camille Henrot, Abraham Cruzvillegas, Hito Steyerl

Artikel: Camille Henrot : cargo, kago, and culture = Cargo, kago, und Kultur

Autor: Bell, Joshua A. / Geyer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CAMILLE
HENROT

1

0

CAMILLE HENROT. MILLION DOLLARS POINT. 2011.

video, 5 min. 35 see. / MILLION DOLLAR PUNKT, Video.

{Aid. IMAGES COURTESY OF THE ARTIST. JOHANN KÖNIG,

RERUN; KAMEL MENNOUli, PARIS; METRO PICTURES, NEW YORK)



Camille Henrot

Cargo,
JOSHUA A. BELL

Kago,

and
Culture

The word kago in Tok Pisin, a Creole spoken in parts
of Melanesia, is a cognate of the English-language
cargo, and on one level, it invokes the various goods

transported around the world by ship and by plane.
The term is closely connected to the cultural
movements that came to prominence in Oceania following
the disruptions of World War II, when much of the

region—still under European colonial rule—served
as military bases for the United States. Generally
referred to as "cargo cults" by Westerners, these

frequently millenarian sets of beliefs involved syncretic
rituals that often mimicked activities of the US

military-—drilling and marching, building piers and

airstrips—to prepare for the arrival of kago. The

derogatory appellation reflected the widespread Western

view that these movements grew out of local

JOSHUA A BELL is a cultural anthropologist and curator

of globalization at the Smithsonian Institution's National
Museum of Natural History, Washington, DC.

ignorance and irrationality, an interpretation that
remained dominant throughout the twentieth century.

An early example of a cargo cult originated in
1919 in Vailala, a village in the Territory of New

Papua—now part of Papua New Guinea, it was then
a British colony overseen by Australia—and quickly
spread across the region. Communities destroyed
their traditional ritual objects, and in their place
built special houses and a mock wireless station

through which to communicate with the dead.
Adherents believed that their ancestors were the actual

source of the colonial administration's wealth, a fact
concealed by Australian officials in order to divert
all goods to themselves; the correct performance of
these rituals, however, would ensure that their ancestors

would soon return in ships laden with kago

specifically for them.
There was, of course, a central truth to these

beliefs: Throughout Oceania, colonizers seized land,
plundered natural resources (timber, minerals, and

PARKETT 97 2015 106



oil), and exploited indigenous labor. Although dis-

missively dubbed the "Vailala Madness" by Western

authorities, the movement was in reality an attempt
to address the brutal inequalities of colonialism.1'

Fearing its incipient anti-authoritarianism, colonial
officials arrested the movement's leaders and put
an end to its public aspects by the early 1920s. As

the colonial situation in Oceania grew worse,
however, similar social movements appeared elsewhere.

It wasn't until the 1990s that anthropologists began
to recognize that the longstanding interpretation of
cargo cults—and, indeed, that very term—was in fact
a projection of Western materialism.2'

Revising earlier accounts, anthropologists have

now come to a closer understanding of the indigenous

philosophy that underlay these movements.
Kago is a counterpart to the anthropological notion
of culture. Melanesians use the term to interpret Western

behaviors, much as Westerners employ culture to
describe aspects of Melanesian life. Unlike cargo, the
word kago encapsulates an understanding that mate-

Gamille Henrot

rial things are deeply bound up with the lives of their
makers and users in a mutually constitutive field; kago

is thus antithetical to the alienation of people from
modes of production experienced under capitalism.
Objects emerge, then, not as commodities in which
human relations are reified but as things pregnant
with social and moral relationships that simply need
activation. Through this mode of analysis, Oceanic
communities engage the world and attempt to
transcend inequality, calling attention to our global
interconnections via the things we consume.3'

Indeed, a frequent indigenous response to the

continuing structural inequalities of capitalism has

been to establish common kinship with foreigners.

For instance, in the Purari Delta of Papua New

Guinea, where I have conducted research since 2000,

it was explained to me that white people are
descended from the younger of two brothers who came
down from the sky and transformed animals into
people. The younger brother, Rairi, descended with
a book said to be the Bible, while the elder, Mailau,

o

'q

-j

u

•«;
o
§
Q

00 OQ

* ICo CO

£

107



Camille Henrot

brought a chair made of rattan. Mailau turned his

chair into a totemic effigy, which the newly created

people decided to worship. Rejected, Kairi left
angrily, but not before telling those assembled that his

descendants would one day return to lift them up
with the knowledge in his book. In the 1880s, when

European missionaries arrived, they were understood
to be Kairi's children, returning to fulfill his promise.

Through this story, the I'ai/Iare not only reposition

themselves as the original intended inheritors of
white people's kago but also as kin, a relationship that
in Oceania carries with it certain obligations, such

as sharing. The story inverts received histories and
demands that outsiders recognize their duty to share

their wealth.4'

Through a similar creative syncretism, the films
of Camille Henrot push us to see the material world
and our relations within it in new ways. A visual

rumination on time, waste, and the future, CYNO-

POLIS (2009) is a montage of scenes shot in and
around Saqqara, Egypt: men working on an archaeological

dig, stray dogs, tourists, and a woman sorting
trash. Pyramids, full of their own offerings as part of
ancient Egyptian mortuary rituals, are seen in the

background. I cannot help but see analogies between
these offerings and the kago I have described in
Oceania; in both instances, objects are used to mediate
social relations and are bound up with the desire
for communion with ancestral beings. CYNOPOLIS

opens—and, because it is shown as a loop, closes—

with a much smaller pyramidic assemblage of fabric,
wood, and rocks that stands next to the highway,
its fragility contrasted with the cars that zoom by in
the dust. In this ephemeral monument to rubbish,
I perceive a critique of contemporary materialism
and a reflection on the social and environmental

CAMILLE HENROT, COUPE/DECALE (Cut/Offest), 2011,

35-mm film transferred on Betanum, 5 min. 20 sec. /
SCHNITT/VERSATZ, 35-mm-Film transferiert auf Betanum.

108



Camille Henrot

CAMILLE HENROT, COUPE/DECALE (Cut/Offset), 2011,

35-mm film transferred on Betanum, 5 min. 20 sec. /
SCHNITT/VERSATZ, 35-mm-Film transferiert auf Betanum.

destruction that our global society has wrought
through continued overconsumption. At the same

time, the film reminds us that all things, no matter
how durable, eventually become ruins. (This I take

as a critique of heritage work, which seeks to salvage
the past in order to drive tourism and thus local
livelihoods and consumption.) And yet, we might
also remember that the Zabbaleen, the informal
garbage collectors of Cairo, are known for their high
rate of recycling: an endless loop in which rubbish
becomes material for new futures.5'

These themes return in two works that Henrot
made in the archipelago ofVanuatu, a Melanesian
nation known for its own articulations of kago. MILLION
DOLLAR POINT (2011) was filmed in the waters that
surround Espiritu Santo, where, at the close ofWorld
War II, the US military dumped millions of dollars'

worth of vehicles, building supplies, and
equipment—after British and French officials refused to
allow their donation to the ni-Vanuatu people. In
Henrot's video, we watch tropical fish swim past the
ruins of American cargo: Here lies kago, its promise
of hope suspended. By contrast, COUPE/DECALE

(Cut/Offset, 2011) focuses on the Nagol land dive

in Pentecost Island. In this ritual, men jump from a

ramshackle tower of wood some hundred feet tall,
with long vines tied around their ankles that pull
them up just as they are about to hit the ground.

Critics usually discuss COUPE/DECALE in terms of
the anthropological gaze, while pointing out that the

presence of tourists raises the question of authenticity;

some writers mention that the land dive was the

inspiration for bungee jumping. But the history of
this ritual is significantly more complex, making it a

109



Camille Henrol

case study in the ways that different entities use tradition

to their own ends. Originally linked to the yam
harvest, the Nagol was suppressed by colonial
officials, but it was revived after World War II—and made

more spectacular, as newly introduced machetes
allowed the construction of higher towers—when it
captured the imagination of foreign visitors; in the
1950s, the ritual was the subject of numerous
documentary films. Over the following decades, the Nagol
became a symbol of regional identity and, following
Vanuatu's independence in 1980, protected as

cultural heritage (as well as illustrated on the national
currency).6* This history informs Henrot's film, in
which both local and foreign spectators watch these

leaps of faith, alongside the artist. The granular quality

of the film indexes ethnographic documentaries,
but the image is distorted by a shifting split screen
while the soundtrack adds a layer of disquiet. Hen-
rot's presentation pulls us into the spectacle,
implicating us all as consumers of these displays of faith.

While GROSSE FATIGUE (2013) does not explore
the syncretic practices of Oceania, the film itself
demonstrates the kind of juxtapositions that are
the hallmark of rituals to elicit kago. Scenes in the
offices and archives of the Smithsonian's National
Museum of Natural History, in Washington, DC, are

interspersed with footage of hands opening books on

anthropology and art, human bodies next to sculptural

figures, a notebook with pasted-in photos and
a close-up of the Rosetta stone. All of these images
unfold as windows on a computer desktop while
a male voice recites a story about the origin of the
world—drawn from various cosmologies—over an

undulating electronic beat. In one meditative scene,
a museum staff member lifts a lifeless toucan from
a drawer full of identical specimens; as he slowly
turns the stiff body, contemplating it, the narrator
sings about the Creator's loneliness. The moment
is a reminder of the Western desire to capture and
collect—and a metaphor for the museological
effect—and of the nostalgia for what came before. But
as climate change, caused by human activities,
continues to devastate the natural world, scientists are

increasingly looking to such collections to help us

understand, and possibly save, endangered species."
In its disorienting flow of words and images,

GROSSE FATIGUE is a mesmerizing account of the
human endeavor to understand our universe—what
we can control and what escapes our grasp—through
language and art as well as science and technology,
and across time and space. Henrot's work exemplifies

the kind of syncretism found in expressions of
kago, making material and visual connections
between ancient Egypt, the varied histories of Oceania,
and a range of conditions and experiences today.
Her unexpected collages of images scramble hierarchies

and remix histories to disrupt the status quo
in ways that are both expansive and liberating.
Embracing the promise of kago, Henrot uncovers its

creative potential in our contemporary moment and

points to the opening space for new perspectives and

dialogues.

1) See F E. Williams, The Vailala Madness and the Destruction of
Native Ceremonies in Gulf Division (Poit Moresby: Government
Printer, 1923); F E. Williams, "The Vailala Madness in
Retrospect," m F E. Evans-Pritchard, ed., Essays Presented to C G. Sehg-

man (London: Kegan Paul, 1934), 369-79
2) See Lamont Lindstrom, Cargo Cult Strange Stories of Desire

from Melanesia and Beyond (Honolulu University of Hawaii Press,

1993).
3) Roy Wagner, The Invention of Culture (Chicago: University of
Chicago Press, 1981), 30-32; Joshua A Bell and Haidy Gesimar,

"Materialising Oceania. New Ethnographies of Things m Melanesia

and Polynesia," Australian Journal of Anthropology (January
2009) 3-27.
4) Joshua A Bell, "The Veracity of Form- Transfoiming Knowledges

and Theii Forms in the Purari Delta of Papua New

Guinea," in Raymond Silverman, ed Museums as Process Translating

Local and Global Knowledge (London' Routledge, 2014),
105-22, Stuart Kirsch, Reverse Anthropology Indigenous Analysis of
Social and Environmental Relations in New Guinea (Stanford, CA

Stanford University Press, 2006)
5) See Catherine Alexander and Joshua Reno, eds Economies of
Recycling. Global Transformations of Material Values and Social Relations

(London. Zed Books, 2012).
6) Marc Tabani, "The Carnival of Custom Land Dives, Millena-
rian Parades and Other Spectaculai Ritualizations m Vanuatu,"
Oceania 80 (November 2010)* 309-28
7) W John Kress, "Valuing Collections," Science 12 (December

2014): 346.

110



Camille Henrot

CAMILLE HENROT, UNTITLED,

digital drawing, dimension variable /
OHNE TITEL, digitale Zpichnung,

Masse variabel.

III



Ca mille He nrot

Cargo,
JOSHUA A. BELL

kago,

CAMILLE HENROT, GROSSE FATIGUE, 2013,

video, color, sound, 13 min. /
STARKE MÜDIGKEIT, Video, Farbe, Ton.

und
Kultur

PARKETT 97 2015 112



Camille Henrot

GALAXY NOS

Phont
Tablei
st of I

3xt Big Thir

\V :

CAMILLE HENROT, GROSSE FATIGUE, 2013,

video, color, sound, 13 min. /
STARKE MÜDIGKEIT, Video, Farbe, Ton.

Das Wort kago (von engl, cargo) bezeichnet in der
Kreolsprache Tok Pisin, die in Teilen Melanesiens

gesprochen wird, die mit Schiffen und Flugzeugen
über die ganze Welt transportierten Handelsgüter.
Das Wort ist eng mit den kulturellen Veränderungen

im Pazifikraum nach den Wirren des Zweiten

Weltkriegs verbunden, als die Region - noch unter
europäischer Kolonialherrschaft - zum Militärdepot

der Vereinigten Staaten wurde. Diese im Westen

unter dem Begriff «Cargo-Kult» zusammengefassten,
oft millenaristischen Glaubenssysteme praktizierten
synkretistische Rituale, die Aktivitäten der amerika-

JOSHUA A. BELL ist ein Kulturanthropologe und Kurator

für Globalisierung des Smithsonian National Museum of Natural

History, Washington, D.C.

nischen Streitkräfte nachahmten (Exerzieren,
Marschieren, Bau von Landebrücken und Landepisten
und so weiter), um die Ankunft von neuem kago
vorzubereiten. Der etwas abschätzige Terminus
charakterisiert die im Westen weitverbreitete Ansicht, dass

die genannten Bräuche der Ignoranz und Irrationalität

der Eingeborenen zuzuschreiben seien. Diese

Einschätzung blieb bis Ende des 20. Jahrhunderts
vorherrschend.

Ein frühes Beispiel des Cargo-Kults entstand 1919

in Vailala, einem Dorf im Gebiet von Neu Papua,
damals eine britische Kolonie, ist es heute Teil von
Papua-Neuguinea, und breitete sich rasch über die

gesamte Region aus. Dörfer zerstörten ihre
Ritualgegenstände und errichteten an deren Stelle
spezielle Gebäude und eine nachgebaute Funkstelle zur

113



Camille Henrot

Kommunikation mit den Toten. Die Anhänger der
Bewegung waren überzeugt, dass ihre eigenen
Vorfahren die Quelle allen Reichtums der Kolonialherren

waren und dass die australischen Beamten ihnen
diesen Sachverhalt vorenthielten, um alle Güter für
sich selbst zu behalten. Die vorschriftsmässige
Ausführung der Rituale würde die baldige Rückkehr der
Ahnen herbeiführen, in mit kago beladenen Schiffen,
deren Fracht einzig für die Gläubigen bestimmt war.

Dem Glaubenssystem lag eine fundamentale
Wahrheit zugrunde: Die Kolonialmächte annektierten

in ganz Ozeanien das Land, plünderten die

Rohstoffe (Holz, Bodenschätze, Öl) und beuteten
die Ureinwohner als Arbeitskräfte aus. Als «Vailala-
Wahn» abgetan, ist die religiöse Bewegung im Kern
als Versuch zu werten, einen Ausgleich für die brutale

Ungerechtigkeit des Kolonialismus zu schaffen.1'

Die Behörden, die Unruhen fürchteten, nahmen die
Anführer der Bewegung fest. Ab den frühen 1920er-

Jahren wurden die Rituale nicht mehr öffentlich
ausgeübt, doch als sich die Lage in den pazifischen
Kolonien verschlechterte, traten andernorts ähnliche
soziale Strömungen in Erscheinung. Kurz danach

begann auch die anthropologische Erforschung dieser

Phänomene, die erst nachträglich in den 1990er-

Jahren zum Schluss kam, dass die lange währende

Interpretation als Cargo-Kult - wie der Name selbst -
nichts anderes als eine Projektion westlicher
materialistischer Motivationen war.2'

Anthropologen, die sich erneut den älteren
Studien zuwandten, gelangten zu einem besseren
Verständnis der indigenen Philosophie, die den geistigen

Unterbau der fraglichen Bewegungen bildete.
Die Verwendung des Worts kago durch die Melane-
sier entspricht in etwa dem anthropologischen
Begriff Kultur, der Aspekte des melanesischen Lebens
beschreiben soll. Im Gegensatz zu cargo schliesst

kago das Wissen ein, dass materielle Dinge innerhalb
eines wechselseitig determinierten Felds untrennbar

mit dem Dasein ihrer Hersteller und Benutzer
verwoben sind. Kago bildet somit eine Antithese zur
Entfremdung des Menschen von der Produktion,
die der Kapitalismus bedingt. Das Objekt präsentiert

sich demnach nicht als Wirtschaftsgut, in dem
menschliche Beziehungen reifiziert sind, sondern
als Ding, das soziale und moralische Beziehungen

transportiert, die darauf warten, aktiviert zu werden.
Mittels dieser Methode der Analyse suchen die
pazifischen Gesellschaften Wege, die über die Ungleichheit

hinausführen und unsere Aufmerksamkeit auf
die globalen Netze lenken, in die uns die Güter, die
wir konsumieren, einbinden.3'

Eine indigene Antwort auf die anhaltende
strukturelle Ungleichheit innerhalb der kapitalistischen
Ordnung ist die Anknüpfung von Verwandtschaftsverbindungen

mit den Fremden. So wurde mir von
Bewohnern des Purari-Delta in Papua-Neuguinea, wo
ich seit 2000 Feldforschungen betreibe, mitgeteilt,
dass die Weissen Nachkommen des jüngeren von zwei

Brüdern seien, die vom Himmel stiegen und Tiere
in Menschen verwandelten. Der jüngere Bruder,
genannt Kairi, erschien mit einem Buch, bei dem es

sich um die Bibel handeln soll; der ältere Bruder,
genannt Mailau, brachte einen Stuhl aus Rohrgeflecht.
Mailau verwandelte seinen Stuhl in eine Totemstatue,
die von den neu erschaffenen Menschen als Heiligtum

verehrt wurde. Der solchermassen übertrumpfte
Kairi machte sich im Zorn davon, jedoch nicht ohne
allen Versammelten mitzuteilen, dass seine Nachfahren

eines Tages zu ihnen zurückkehren und sie mit
dem Wissen des Buchs erheben würden. Als in den

1880er-Jahren europäische Missionare auf der Insel

landeten, hielt man sie für Kairis Kinder, die wiederkamen,

um die Prophezeiung des Vaters zu erfüllen.
Mit dieser Erzählung positionierten sich die I'ai/Iare
nicht nur als rechtmässige Erben des kago, das die
Weissen mit sich brachten, sondern auch als deren
Verwandte. Verwandtschaftsbeziehungen sind in
Ozeanien mit bestimmten Pflichten wie der Besitzteilung

verbunden. In einer Umkehr der historischen

Uberlieferung richtete sich der beschriebene Mythos
mit der Forderung an die Fremden, sie mögen ihren
Reichtum mit den Ureinwohnern teilen.4'

Durch einen ähnlich kreativen Synkretismus wollen

uns Camille Henrots Filme dazu bringen, die
materielle Welt und unsere Rolle in ihr anders zu sehen.

CYNOPOLIS (2009), eine visuelle Meditation über
Zeit, Abfall und die Zukunft, ist eine Montage aus

Szenen, die in und um Sakkara, Ägypten, aufgenommen
wurden: Männer, die an einer archäologischen
Ausgrabungsstätte arbeiten, streunende Hunde, Touristen

und eine Frau, die Müll sortiert. Im Hintergrund

114



Ca mzlie Henrol

CAMILLE HENROT, GROSSE FATIGUE, 2013,

video, color, sound, 13 min. /
STARKE MÜDIGKEIT, Video, Farbe, Ton.

die Pyramiden, angefüllt mit Gaben, wie es die
altägyptischen Begräbnisrituale verlangten. Mir fallen
sofort die Parallelen zwischen diesen Gaben und dem
kago der pazifischen Völker ins Auge. CYNOPOLIS

beginnt - und weil der Film als Schleife gezeigt wird,
endet - mit einer stark verkleinerten pyramidenförmigen

Assemblage aus Stoffresten, Holzstücken und Steinen

am Rand der Autobahn, deren fragilen Zustand
die durch den Staub vorbeirasenden Autos bedrohen.
Dieses flüchtige Denkmal des Abfalls verstehe ich als

Kritik des Materialismus unserer Zeit, als Reflexion
über die soziale und ökologische Zerstörung, die der
unersättliche Konsum unserer globalen Gesellschaft
verursacht. Im selben Moment erinnert uns der Film
daran, dass alle Dinge, wie fest und widerstandsfähig
sie auch sein mögen, ihrem unabwendbaren Ruin
entgegengehen. Henrots Geste richtet sich, wie ich
denke, gegen die Erhaltung des kulturellen Erbes zur
Ankurbelung des Tourismus, der in der Folge die lo¬

kale Ökonomie und den lokalen Konsum beschleunigt.

Wir sollten an dieser Stelle allerdings nicht die
Zabbalin vergessen, die inoffiziellen, für ihre hoch-
effiziente Wiederverwertung berühmten Müllsammler

Kairos - ein endloser Kreislauf, in dem Müll zum
Baumaterial der Zukunft wird.3'

Diese Ideen werden in zwei Werken aufgearbeitet,
die Henrot im melanesischen Inselstaat Vanuatu
realisierte, der Schauplatz autochthoner Artikulationen
von kago war. MILLION DOLLAR POINT (2011) führt
uns in die Gewässer um Espiritu Santo. Am Ende des

Zweiten Weltkriegs versenkten US-Streitkräfte
Fahrzeuge, Ausrüstungsgegenstände und Baustoffe im
Wert von mehreren Millionen Dollar vor den Ufern
der Insel, weil die britischen und französischen
Behörden sich weigerten, das Material als Spende an
die lokale Ni-Vanuatu-Bevölkerung anzunehmen.
In Henrots Video schwimmen tropische Fische an
den Ruinen des amerikanischen cargo vorbei: Hier

115



Ca mille Hen rot

liegt kago, das untergegangene Versprechen der

Hoffnung. COUPE/DECALE (Schnitt/Versatz, 2011)

beschäftigt sich mit den Lianenspringern von Pentecost.

Die Männer, die an diesem Ritual teilnehmen,
springen von einem eigens aus Holz errichteten, bis

zu 30 Meter hohen Turm. Sie sind dabei nur durch
Lianen gesichert, die sie sich um die Knöchel
binden, um sich von ihnen auffangen zu lassen, ehe sie

auf dem Boden aufschlagen.
Rezensenten lesen COUPE/DECALE gewöhnlich

als Kommentar auf den anthropologischen Blick,
nicht ohne darauf hinzuweisen, dass die Anwesenheit

von Touristen die Frage der Authentizität ins

Spiel bringt. Häufig wird ausserdem erwähnt, dass es

sich bei dem melanesischen Sprungritual um einen
Vorläufer des Bungee-Springens handeln soll. Aber
seine Geschichte ist weitaus komplizierter. Das gol

genannte Ritual kann als Fallstudie dafür dienen, wie

verschiedene Akteure mit Traditionen umgehen, um
jeweils eigene Ziele zu erreichen. Gol stand ursprünglich

mit der Yamswurzel-Ernte in Verbindung. Von
den Kolonialbehörden verboten, lebte der Brauch
nach Ende des Zweiten Weltkriegs wieder auf, ja er
wurde sogar noch spektakulärer, da sich mit den

neu eingeführten Macheten noch höhere Türme
errichten liessen. Fremde Schaulustige liessen nicht
lange auf sich warten und noch in den 1950er-Jahren
wurden mehrere Dokumentarfilme über die
Lianenspringer gedreht. In den folgenden Jahrzehnten
stieg das goZ-Ritual zum Nationalsymbol auf. Nachdem

Vanuatu 1980 die Souveränität erlangte, wurde
es als Kulturerbe geschützt (und ist auch auf einer
Banknote abgebildet).6' Dieser historische Hintergrund

färbt Henrots Film, in dem Einheimische und

CAMILLE HENROT, GROSSE FATIGUE, 2013,

video, color, sound, 13 min. /
STARKE MÜDIGKEIT, Video, Farbe, Ton.

\

116



Camille Hem ot

Fremde mit der Künstlerin den Sprung ins Ungewisse

beobachten. Die körnige Bildqualität soll auf
ethnographische Dokumentarfilme verweisen, doch
dieser Eindruck wird durch die wechselnde Aufteilung

des Bildfelds und durch den Soundtrack wieder

verwischt. Henrots Präsentation zieht uns in das

Spektakel und macht uns alle zu Komplizen in der
Konsumierung des Glaubensakts.

Der Film GROSSE FATIGUE (Starke Müdigkeit,
2013) erforscht zwar nicht die synkretistischen Bräuche

Ozeaniens, praktiziert aber ebendie Art der
Gegenüberstellung, die für Äago-Rituale typisch ist.

Zwischen Szenen in den Büros und Archiven des

Smithsonian National Museum of Natural History in

Washington, D.C. sind Aufnahmen von Händen
eingeblendet, die Bücher über Anthropologie und Kunst
aufschlagen: menschliche Körper neben Statuen, ein
Notizbuch mit eingeklebten Photos neben dem Stein

von Rosetta. Alle diese Bilder erscheinen als Fenster

auf einem Computerbildschirm, begleitet von
einer männlichen Stimme, die über einem an- und
abschwellenden elektronischen Beat eine Erzählung
vom Anfang der Welt, kombiniert aus Schöpfungsmythen

diverser Kulturkreise, rezitiert. In einer besonders

meditativen Sequenz entnimmt ein Museumsmitarbeiter

den Balg eines Tukans aus einer Schublade
mit verwandten Exemplaren. Während er den steifen

Körper dreht und wendet, um ihn von verschiedenen
Seiten zu betrachten, singt der Sprecher von der
Einsamkeit des Schöpfers. Wir werden in diesem Moment
an den Besitz- und Sammlertrieb der abendländischen
Kultur erinnert - eine visuelle Metapher für den

museologischen Effekt sowie auch an deren Nostalgie
für das Vergangene. Die von der menschlichen
Zivilisation verursachte Klimaveränderung mit ihren
verheerenden Auswirkungen auf die Umwelt führt dazu,
dass immer mehr Wissenschaftler auf Sammlungen
dieser Art zurückgreifen, um bedrohte Arten zu
studieren und womöglich zu retten.7'

Der überbordende Wort- und Bildfluss von GROSSE

FATIGUE entbreitet ein hypnotisierendes Panorama
des menschlichen Wunsches, das Universum - alles,

was innerhalb und was ausserhalb unserer Kontrolle
liegt - durch Sprache und Kunst und Wissenschaft zu

begreifen. Henrots Film- und Videowerk verkörpert
den kreativen Synkretismus, der Artikulationen von
kago innewohnt, und gewährt uns Einblicke in die

von den Dingen beherbergten Welten - seien sie

religiös, wissenschaftlich oder imaginär. Durch die
materiellen und visuellen Verbindungen, die sie mit dem
alten Ägypten, mit der ereignisreichen Geschichte
Ozeaniens und den gegenwärtigen Bedingungen
knüpfen, eröffnen Henrots Bildcollagen weitreichende

und befreiende Perspektiven, die überkommene

Konventionen aushebeln. Dieser Aspekt ihrer
Arbeit, der dem Versprechen von kago verpflichtet
ist, nutzt das schöpferische Potenzial des Jetzt und
schafft Raum für neue Sichtweisen und Dialoge.

(Ubersetzung Bernhard Geyer)

1) Vgl. F F. Wilhams, The Vailala Madness and the Destruction of
Native Ceremonies in Gulf Division, Government Punter, Port
Moresby 1923; und ders., «The Vailala Madness in Retrospect», m
Essays Presented to C G. Seligman, hrsg von E E Evans-Pritchard,
Kegan Paul, London 1934, S 369-379
2) Vgl. Lamont Lmdstrom, Cargo Cult: Strange Stones oJDesnefrom
Melanesia and Beyond, University of Hawaii Press, Honolulu 1993.

3) Roy Wagner, The Invention of Culture, University of Chicago
Press, Chicago 1981, S. 30-32; Joshua A Bell und Haidy Geismar,

«Materialising Oceania; New Ethnographies of Things in
Melanesia and Polynesia», in Australian Journal of Anthropology,
Januar 2009, S. 3-27
4) Joshua A. Bell, «The Veracity of Fornv Transforming
Knowledges and Their Forms in the Purari Delta of Papua New
Guinea», in Museums as Process Translating Local and Global Knowledge,

hrsg. von Raymond Silverman, Routledge, London 2014,
S 105—122; Stuai t Kirsch, Reverse Anthropology Indigenous Analysis

of Social and Environmental Relations in New Guinea, Stanford
University Press, Stanford 2006.
5) Vgl. Economies of Recycling' Global Transformations of Material
Values and Social Relations, hrsg. von Catherine Alexander und

Joshua Reno, Zed Books, London 2012.
6) Marc Tabani, «The Carnival of Custom. Land Dives, Millena-
rian Parades and Other Spectacular Ritualizations in Vanuatu»,
in Oceania, 80, November 2010, S 309-328.
7) W John Kress, «Valuing Collections», in Science, 12, Dezember
2014, S. 346.

117


	Camille Henrot : cargo, kago, and culture = Cargo, kago, und Kultur

