
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2015)

Heft: 97: Andrea Büttner, Camille Henrot, Abraham Cruzvillegas, Hito Steyerl

Artikel: Andrea Büttners Ästhetik = Andrea Büttner's aesthetics

Autor: Menke, Christoph / Flett, Ishbel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrea Buttner

CHRIS 7 OPH MENKE

Andrea Büttners
••

Ästhetik
Was ist Ästhetik5 Die Ästhetik ist das Nachdenken der Philosophie über das Ästhetische, der
Versuch der Philosophie zu durchdenken und zu begreifen, worm das Ästhetische besteht,
was es über uns sagt, dass es das Ästhetische gibt oder dass wir es haben (oder dass es uns

hat), was wir dem Ästhetischen verdanken und wie wir es ihm danken können, was wir verlieren

(oder schon verloren haben), wenn wir es verlieren
Was ist das Ästhetische5 Das Ästhetische ist eine Dimension, eine Dynamik, eine Kraft

unserer «Seele» - also all dessen, was uns ausmacht -, die im Gegensatz zum Theoretischen
steht, weil sie keinen Gegenstand und keinen Inhalt hat, die im Gegensatz zum Praktischen
steht, weil sie kein Ziel hat, die im Gegensatz zum Begrifflichen steht, weil sie keine Regel
hat, die im Gegensatz zum Sozialen steht, weil sie keine Norm hat, die im Gegensatz zum
Individuellen steht, weil sie keinen Eigner hat Oder das Ästhetische ist die Kraft der
Faszination in einem Blick, der Antrieb der Begeisterung m einer Tat, die plötzliche Einsicht m

einem Gedanken
Die Ästhetik ist also der Versuch der Philosophie, das zu denken, was sich nicht begreifen

lasst, ohne das es aber gar kein Begreifen gibt Indem die Philosophie zur Ästhetik wird und
das Ästhetische zu ihrem Gegenstand macht, zu dem, worüber sie nachdenkt, richtet sie sich
also nicht nur auf etwas, das niemals zu einem Gegenstand werden kann, das Ästhetische

ist gar kein möglicher Gegenstand der Philosophie, nicht einfach ein weiteres der vielen
Felder, mit denen es die Philosophie zu tun hat Es ist ein Gegenuber der Philosophie, das

mit ihr streitet und mit dem die Philosophie streitet, an dem sie sich abarbeitet und das sie

niemals richtig zu fassen bekommen kann Die Ästhetik als philosophisches Begreifen des

Ästhetischen will etwas Unmögliches, sie ist eine Unmöglichkeit

CHRIS 1 OPH MFNKE ist Professor fur Philosophie an der Goethe-Universitat in Frankfurt am Main

33 PARKETT 97 2015



.-"csrfä,

i[t_
-^äÜÜI ~

c :^£jf
T^^-' •. - J*^xZ

•< v:
..'*~5ukr'-^^y''•i^V ' '

/•Sä?.

.;T^'

ANDREA BÜTTNER, IMAGES IN KANT'S CRITIQUE OE THE POWER OEJUDGMENT, 2014,

11 offset prints on paper, each 69 '/H x 41 V.,", installation view Museuin Ludwig, Cologne, 2014 /
BILDER IN KANTS KRITIK DER URTEILSKRAFT, II Offsetdrucke auf Papier, je 177 x 120 cm.

H '



Andrea Buttnei

Niemand ist sich deutlichei dieses Problems, dieser wesentlichen Unmöglichkeit der Ästhetik

bewusst gewesen als Kant Ihm voi allem verdanken wir die Einsicht m diese Unmöglichkeit

Wenn wir vom Ästhetischen - also etwa vom Schonen - reden, dann sieht das zwar so

aus, als winden wir einem Gegenstand eine bestimmte Eigenschaft zuschreiben, so ähnlich
wie all die anderen Eigenschaften, die dieser Gegenstand auch noch hat Aber in Wahrheit
hat «schon» gar keinen bestimmten und bestimmbaren Gehalt Das Schone, das Ästhetische

- mit dieser grundsätzlichen Einsicht setzt Kant ein - ist das wesentlich Unbestimmte
und Unbestimmbare, das, was nicht auf einen Begriff zu bringen ist Im Ästhetischen geht
es nicht um diese oder jene Bestimmtheit, nicht um etwas (als etwas), sondern es geht um -
nichts, um das Nichts der Bestimmtheit, um das, was vor jeder Bestimmung und über jede
Bestimmung hinaus ist

Aber zugleich zeigt niemand klaier als Kant, welche ungeheuren Schwierigkeiten allein
schon damit verbunden sind, ebendies zu sagen, also zu denken Man kann diesen Satz - das

Ästhetische ist das Unbestimmbare, das Nichts, der Abgrund aller Bestimmung - als die
Lizenz, ja die Aufforderung verstehen, das Ästhetische, eben statt es zu bestimmen, in gefuhli-
gen, einfühlenden Worten zu beschworen, das ist fur Kant aber nur Kitsch und Schwärmerei
Die Philosophie erreicht das Ästhetische nicht, wenn sie nur etwas narrativer, etwas metaphorischer,

etwas anschaulicher, etwas poetischer, etwas essayistischer wird - wenn sie sich also

selbst ästhetisch gebärdet Das hat gerade die grosse Ästhetik - Baumgarten, Kant, Hegel,
Adorno - nie getan Die Philosophie muss denken, und das kann man nur begrifflich, klar,
deutlich, unterscheidend, abstrakt Kants Lehre ist Man muss durch die Eiswuste der
Abstraktion hindurch, wenn man über das Ästhetische nachdenken will Die Philosophie muss
daher versuchen, das Ästhetische zu begreifen - obwohl, ja weil sie weiss, dass sie scheitern
wird Das ist es gerade, was die Ästhetik will Sie will am Ästhetischen scheitern Erst wenn
man die Erfahrung macht, dass die Versviche, das Ästhetische zu bestimmen und zu begreifen,

scheitern - also wirklich scheitein, nicht einfach schiefgehen -, erst dann hat man eine
Erfahrung des Ästhetischen gemacht Wer gar nicht versucht, das Ästhetische zu bestimmen,
wer sich also gai nicht auf den Abweg seiner begrifflichen Bestimmung macht, wer das Ästhetische

nicht verfehlt, wird es auch niemals als es selbst erfahren und denken

Sie meinen, ich hatte noch nichts über Andrea Buttner gesagt5 Ich hatte nur über die
Philosophie (Kants) und nicht über die Kunst (Buttners) gesprochen5 Da irren Sie sich Wenn es

Ihnen so schien, als hatte ich nur über Kant und die Philosophie gesprochen, so habe ich
zugleich über Andrea Buttner und ihre Kunst gesprochen - über Kant und seine Philosophie in
Andrea Buttners Kunst, über das, was sie uns über Kant zeigt, genauer, was sie mit Kant und
der Philosophie tut Im Jahr 2014 ist eine von ihr illustrierte Ausgabe der Kritik der Urteilskraft
(1790) erschienen Weder hat sie in den Text eingegriffen, noch ihn besprochen, kommentiert,

kritisiert, zei rissen, ummontiert oder sonst etwas, sondern sie hat etwas hinzugefugt
lnei und da eine kleine Zahl am Rande, die ein paar Zeilen des Kantischen Textes mit einem
Bild oder ein paar Bildern verbindet, die dieselbe Zahl bezeichnet Andrea Buttner griff
sowohl auf zeitgenossische wie auch historische Quellen (einschliesslich Kants Bibliothek)
zurück Zudem schuf sie elf Offsetdrucke mit mehi als zweihundert Bildern Was aber wird
aus dem Text der Kantischen Philosophie, wenn er mit Bildern verbunden wird5 Er wird ein

36



Andrea Büdner

ganz anderer. Aber nicht in seinem inneren Gefüge und seinem manifesten Inhalt, sondern
in seinem Status und damit seinem Gehalt. Der Text selbst, der Text der Philosophie, die

Philosophie wird anders. - Wie anders werden sie? Wie verändert sich der Text der Ästhetik
durch die Verbindung mit dem Bild? Und was sagt das über die Ästhetik und das Ästhetische?

An vielen Stellen (aber auch nicht immer) fügt Andrea Büttner dem Kantischen Text dort
ein Bild hinzu, wo der Text selbst eine (mehr oder weniger ausführliche) Bildbeschreibung
ist. Manchmal ist es ein historisch verbürgtes Bild, das Kant gekannt hat oder haben konnte,
manchmal eines, auf das seine Beschreibung zutrifft. Büttner scheint also das Bild als den

Gegenstand nachzuliefern, über den Kant redet. Aber immer gewinnt das Bild dabei einen
Uberschuss, eine Gegenkraft - eine Gegnerschaft. Es entfaltet sich ein unendliches Hin und
Her zwischen Text und Bild, indem beide aufeinander verweisen - und dem Verweis des

anderen widerstreiten, dagegenstehen. Der Text verliert seine Macht über das Bild. Aber was ist
ein Text ohne Macht über das Bild? Und wie kann es die Philosophie ohne die Macht über
das Bild geben?

Erst scheint der Text uns zu sagen, was wir im Bild sehen sollen: zum Beispiel wie Kant

sagt: «in einem Bergkristall einen beweglichen Tropfen Wasser». Und mehr noch: Der Text
scheint uns zu sagen, wie wir das Bild sehen sollen, sodass wir «mit Recht verlangen, dass ein

jeder andere es ebenso finden müsse» -, und zwar nicht nur, dass jeder dasselbe sehen müsse,

sondern auch dieselbe Lust empfinden müsse. Aber umso länger wir hin und her gehen, uns
zwischen Text und Bild, im Zwischen von Text und Bild aufhalten und bewegen, umso unklarer

wird das Verhältnis zwischen ihnen: Kann der Text das Bild, unser Wahrnehmen anleiten
und ausdrücken? Ist es nicht vielmehr das Bild, aus dem der Text erst hervorgeht? Ist also das

Bild nicht nur kein Gegenstand des Textes und damit sein Gegenüber, ja, Gegner, sondern
als Gegner zugleich der Grund des Textes? Dreht sich das Verhältnis von Text und Bild nicht
herum und wird das Bild zu dem, aus dem der Text erst hervorgeht? Unterminiert also - im
wörtlichen Sinn: indem sie eine Mine, einen Schacht in den Grund treibt, von dem aus das

Drüberstehende zum Einsturz gebracht werden kann - Andrea Büttner den Kantischen Text,
indem sie das Bild, das Andere, den Gegner des Textes, als dessen Grund und damit Abgrund
erweist? Aber wer sagt das? Und wenn man es sagen kann, in einem Text schreiben kann, hat
dann nicht wieder und doch der Text über das Bild gesiegt?

Indem Andrea Büttner dieses abgründige Text-Bild-Spiel entfaltet, führt sie uns in das

Innerste der Kantischen Ästhetik. Denn es ist genau dieses Spiel zwischen Kants Text und
seinem Bild-Gegenüber und Bild-Grund, das in dem Text der Kantischen Ästhetik selbst noch
einmal zum Gegenstand wird. Zwei Spiele also zwischen Text und Bild: das Spiel, über das

die Kantische Ästhetik spricht (oder das Spiel, so wie die Kantische Ästhetik darüber spricht),
und das Spiel, in dem Andrea Büttners Kunstwerk besteht, das es praktiziert und das wir
vollziehen, in dem wir dieses Kunstwerk erfahren; das Spiel zwischen Text und Bild in
(philosophischer) Theorie und (künstlerischer) Praxis. (Philosophie und Kunst sind beide beides,
aber gerade darin entgegengesetzt.)

Im Zentrum der Kantischen Ästhetik steht das Spiel zwischen Verstand und Einbildungskraft,

Begriff und Anschauung; an diesem Spiel, sagt Kant, haben wir Lust, es macht uns

Lust, und deshalb nennen wir den Gegenstand, in dessen Erfahrung wir in uns dieses Spiel

37



Andrea Büttner

erfahren, in der wir uns also lustvoll selbst erfahren, «schön». Kants Grundannahme ist, dass

wir in der Erfahrung des Schönen Lust daran haben, dass Verstand und Einbildungskraft,
Begriff und Anschauung Vermögen sind, die miteinander übereinstimmen: Ästhetische Lust
ist Lust an der Harmonie - der Harmonie von Textvermögen und Bildvermögen, Begriff und

Anschauung; der Harmonie in uns. Unsere Lust am Schönen versichert uns, dass wir - anders

als wir uns täglich erfahren mögen - gar nicht zerrissen, entfremdet, entzweit sind, sondern
dass die Möglichkeit wirklich besteht, dass wir mit uns und damit untereinander übereinstimmen.

- Schon bei Kant, also sehr früh in ihrer Geschichte, reimt sich Ästhetik auf Ideologie.
Andrea Büttners Kunst zwischen Text und Bild, ihre Kunst des Zwischen, rettet die Ästhetik

vor sich selbst; vor ihrer eigenen Gefahr, ja vor ihrem eigenen Willen der Ideologisierung.
Büttners Kunst entfaltet, was die Ästhetik - ganz egal, was sie sagt - tut und dadurch ist. In
Büttners Ausgabe wird die Ästhetik zum Schauplatz eines Streits, der nicht zu beenden ist, der
aber nicht zerstörerisch, sondern hervorbringend ist (und der vielleicht deshalb auch lustvoll

ist); die Ästhetik als Schauplatz des unbeendbaren Streits, nicht der Harmonie, zwischen

Text und Bild, in dem beide erst zu dem werden, was sie sind. Das ist keine Kritik an Kant.
Es ist die stärkste Apologie seiner Ästhetik, die sich denken lässt. Wir erfahren durch Andrea
Büttners Kant-Ausgabe, welchen waghalsigen, gefährlichen und daher mutigen Schritt die

Kantische Philosophie tut, indem sie über das Ästhetische nachdenkt. Denn die Philosophie
eröffnet damit in sich einen Streit zwischen dem Ästhetischen, über das sie nachdenkt, und
sich selbst, ihrem eigenen Denken. Weil sie diesen Streit aber in sich eröffnet, beginnt sie

damit einen Streit mit sich selbst: Die Ästhetik ist die Philosophie im Widerstreit mit sich

selbst. Sie beginnt also einen Streit, den sie niemals gewinnen und der niemals mehr enden
kann (denn im Streit mit einem anderen kann man vielleicht gewinnen, im Streit mit sich

selbst aber nie). Die Ästhetik ist als das Nachdenken der Philosophie über das Ästhetische

der Streit der Philosophie mit dem, was sich ihr immer entziehen muss, gerade weil es sich

darin als ihr eigener Grund erweist. Andrea Büttner zeigt: In der Ästhetik macht die Philosophie

das ihr Fremdeste zu ihrem Innersten. Oder in der Ästhetik opfert die Philosophie sich

selbst - und befreit sich dadurch. Andrea Büttners Kant-Ausgabe gibt uns seine Ästhetik als

die Tragödie der Philosophie zu lesen, die zugleich ihre Komödie ist. Am Ende ist die
Philosophie so ohnmächtig und dadurch zugleich so lebendig wie noch nie.

ANDREA BÜTTNER, IMAGES IN KANT'S

CRITIQUE OF THE POWER OFJUDGMENT, 2014,

offset print on paper, 69 !/8 x 47 '/4" /
BILDER IN KANTS KRITIK DER URTEILSKRAFT,

Offsetdruck auf Papier, 177 x 120 cm.

38



39



Andrea Büttner

CHRISTOPH MENKE

Andrea Büttner's

Aesthetics

.Iura* J" '"f i* if tJa-hiiiwtMmeile

rtfonlerliih ist. mum.nu-n) »ein: indem
Tun« («-«Ulli »md. «•*" die««-« """ b»««'"ntiu> ober,

ha,int ilm-klube »uhiokiiw VcrlMli.il« cU-n ««voll! (V
k-dermaim t*"«' '"'P1"'1' jllPc,'"c'" '»"«'I''-" «in
nume ab e« eine jede hewimmir KiVonntnu nt, die doch %

uroncr anljenem Verhaliw« al« «nbkknver lir.lincuiig |*.

'"liirw NeP «ubjekuvr (Jiihcllwhr) Beurteil»«!# de« Oc-
e,n«|jmlc« od« 'kr Vor»»elluiiR. wodurch er gegeben

wird, edit nun «nr der I u»t an demselben vorher und ist M

ilci (iiunJ dieser I u«t an der 1 brumme der Rrkcimtnh-
«cimngeir. anl" jener Altgcim-inlK-ii aber .ier subjektiven
Bedingungen tkr Beurteilung der (Icgcnvtandc gründet
«ich allein die«c allgemeine subjektive (iiiltigkcit de«

WJilgcl'allcm. welche« wir um der Vorucllimg de« Gc- IS

^ciMundev den wir tehön nennen, verbinden.
Difl «einen Gciiifiiirauand. <clb«l auth nur in Ansehung

der Frfcennimtvcmiögcn. intticilen »u kniinen,
• • eine I uu bei steh Inline, kdnme nun au« dem iwliirilichcn

Dange de« Marnheim« (ie-irlhgkcti (ompirtseli und p«y- .vi

rlmk-yueb) k-tshthrh darum Da« ist aber zu unserer Ab-
oiht m.hi genug, Dir l.usi, du- wir ItiJiIctt. niuieii wir
jedem anderen im Gc«ehinack«iirtci1v ah notwendig zu.
glei.h ah ob c> litr eine BcwhalVeiihcii de« (iegciislandcs,
die in ihm naeh Begriffen brtiiiiiuii ist. anzusehen ware. IS
wenn wir etwa« ichün nennrn: da dorh Silibnlicil ohne
Ik-nebn»g auf da» Gefühl de» Subjekt« fur «ich meht« ist.
Die I n.ricninj: dieser Frage aher miiuen wir un» bi» rnr
Beam «uriung derjenigen: oh unJ wie ästhetische Urteile
a ptKui möglich und, vorbehalten. ya

.let« beschäftigen «vir um muh mil der minderen b'ra-
|K:tu«l"vtflK'A" w'f"»«emer wcclischeiiigrn »ubjekii-
een Ubemmtiminung der hrkcmitmskraltc unter eman-
1 V" ^m«kw"'i'«- bewollt werden, ob ästhetisch
L u l .,ßf" n"H'Trn s,m' "»«' '•ninltiidiiiiu, oder >5

i.u,
a»..'«"»!.«.

'««tat womit «vir jene in, Spiel setzen.

CHRISTOPH MENKE is a professor of philosophy at the University of Frankfurt am Main.

PARKETT 97 2015 40



Andrea Büttner

Page 24 and 25 / Seite 24 und 25:

ANDREA BÜTTNER, Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft,
artist's book, edited by Museum Ludwig, Cologne,

published by Felix Meiner Verlag, Hamburg, 2014 / Künstlerbuch.

(PHOTO: TINO GRASS)

What is aesthetics? Aesthetics is the philosophical consideration

of the aesthetic: the attempt to analyze and grasp what
it is that constitutes the aesthetic, and what it says about us

that the aesthetic exists or that we possess it (or indeed that it
possesses us); what we owe to the aesthetic and how we can pay
tribute to it, and what we lose (or have already lost) when we

no longer have it.
What is the aesthetic? The aesthetic is a dimension, a dynamic, a force of the soul, and

with that, a source of everything that makes us who we are—in contrast to theory, because it
has neither subject nor content; in contrast to praxis, because it has no goal; in contrast to

concept, because it has no rules; in contrast to society, because it has no norms; in contrast to

individuality, because it has no owner. Alternatively, the aesthetic is the power of fascination
in a glance, the drive of exaltation in a deed, the sudden insight into a thought.

In other words, aesthetics is the philosophical attempt to ponder what cannot be grasped,
but without which nothing can be grasped at all. In aesthetics, philosophy is not only directed
toward something that can never actually be quantified, but it takes on something that is an

impossibility within philosophy itself. Aesthetics is not simply another of the many diverse

fields that philosophy analyzes; it is more like a counterpart of philosophy, with which it is in
constant conflict: Philosophy gnaws away at aesthetics, but never quite gets to grips with it.
Aesthetics as a philosophical understanding of the aesthetic seeks the impossible—it is itself
an impossibility.

No one was more aware of this problem, of this fundamental impossibility, than Kant. It
is to him, in fact, that we owe our insight into this conundrum. When we speak of the
aesthetic—that is, of something beautiful—it might seem as though we were attributing a

specific quality to an object, a quality similar to all the other qualities that object might have; but
in truth, beauty has no specifiable quality. This is the basic premise with which Kant begins:
The beautiful, the aesthetic is something fundamentally indeterminate and undeterminable;
it cannot be pinned down. The aesthetic is not about some quality or other, not about a thing
(as a thing in itself) but about nothing, about the nothingness of that quality, about what

comes before all determination and goes beyond all determination.
Yet at the same time, nobody demonstrates more clearly than Kant what immense

difficulties are involved in even saying this, or in thinking it. This proposition—that the aesthetic
is indeterminate, nothingness, the abyss of all determination—might be taken as a license,

or even as an invitation, to describe the aesthetic in sentimental, emotional terms instead of
defining it; but for Rant, that is a kitschy, schmaltzy response. Philosophy does not grasp the
aesthetic simply by becoming a little more narrative, a little more metaphorical, a little more
descriptive, a little more essayistic—in other words, by acting a little more aesthetically itself.
The great thinkers in the field of aesthetics—Baumgarten, Kant, Hegel, Adorno—never did
this. Philosophy has to be a matter of thinking, conceptually clear and explicit, distinguishing

41



Andrea Buttner

and abstract. According to Kant, it is necessary to go through the icy wastes of abstraction in
order to contemplate the aesthetic. It is therefore the task of the philosopher to grasp the
aesthetic, even in the knowledge that this is bound to fail. And that is precisely the point of
aesthetics: It wants to fail to grasp the aesthetic. It is only when one actually goes through
the experience of discovering that all attempts to define and grasp the aesthetic are doomed
to failure—to utter failure, as opposed to simply foundering—that one has truly experienced
what the aesthetic and aesthetics mean. Those who do not even attempt to determine what the
aesthetic is, who do not follow the path of its conceptual determination, and who do not fail
to define it, will never be able to experience the aesthetic or contemplate it as itself.

At this point in my text, you might be wondering when I will mention Andrea Büttner. You're

thinking, "He's just rambling on about philosophy and not about art." But I've actually been

talking about Büttner's work at the same time—about Kant and his philosophy in her art,
and what this reveals to us about Kant, or rather, what it has to do with Kant and philosophy.
In 2014, the artist published her own edition of Kant's Kritik der Urteilskraft (Critique of the
Power ofJudgment), first published in 1790. She did not intervene in the text, commenting,
reviewing, criticizing, or deconstructing it, except to here and there discreetly add a number
in the margin; this number serves to connect a few lines of Kant's text with an image. Büttner
drew her images from a range of sources, both historical (including from Kant's own library)
and contemporary. She also created a series of eleven offset prints, featuring a total of more
than two hundred images. But what happens to Kant's philosophy when it is linked to
images? It becomes something else entirely. Not in its inner structure and manifest content,
but in its status and, with that, its substance. The text itself, the philosophical treatise, the

philosophy—all become different.
Frequently, Büttner adds an image where the text provides a description of one; the added

image might be of something that Kant knew or might have known, or simply something that
fits his description. In this way, Büttner seems to provide the image in retrospect as the object
Kant is talking about. But the image invariably gains something: a surplus, a counterforce, an

opponent. What emerges is an endless to and fro between text and image, with each

referencing the other—countering and contradicting it. The text loses its power over the image.
But what is a text without power over the image? And how can there be philosophy without
power over the image?

At first, the text appears to tell us what we should see in the image: For instance, as Kant
writes, "a bubble of water in a rock crystal." The text also appears to tell us how vie should see

the image, so that we can expect everyone else to see it the same way—not just that everyone
will see the same thing, but every person will experience the same pleasure. But the more we

alternate between text and image, the more the boundaries between them become blurred.
Can the text guide the image and express our perception of it? Or was it not, conversely, the

image that gave rise to the text in the first place? Does the image, then, constitute not the

content of the text but rather the basis of the text? Does Büttner undermine the text by showing

that the image, the opponent of the text, is the foundation, or ground, of the text—and,
with that, the abyss? But if this can be said, and if it can be written, has not the text once again
prevailed over the image?

42



43



A n drea Büttner

44



Andrea Buttner

By exploring the abyss of this text-and-image game, Büttner leads us into the very core of
Kantian aesthetics. For it is precisely this interaction between Kant's text and its visual
counterpart or visual ground that becomes the subject matter of the text of Kantian aesthetics.
There are, therefore, two games being played out here between text and image: the game
that Kantian aesthetics addresses (or the game of how Kantian aesthetics addresses it) and the

game of which Büttner's artwork is composed, which it practices and which we implement in
experiencing or perceiving the artwork; the game between text and image in (philosophical)
theory and in (artistic) practice. (Philosophy and art are both, at the same time, but in opposition

for precisely that reason.)
The play between reason and imagination, concept and intuition, lies at the very heart

of Kantian aesthetics. We take pleasure in this game, according to Kant, which is why we
describe the object that we perceive with pleasure as "beautiful." Kant's basic premise is that
we take pleasure in the perception of beauty, and that reason and imagination are capacities
that correspond to one another: aesthetic pleasure is pleasure in harmony—the harmony of
text and image, concept and viewpoint. It is a harmony that lies within ourselves. Our pleasure

in beauty assures us that—in contrast to what our daily experience might suggest—we
are not divided, alienated, or torn, but that there really is a possibility for us to come to terms
with ourselves and with others. Even in Kant—which is to say, very early in the history of the

discipline—aesthetics goes hand in hand with ideology.
Büttner's art between text and image, her art of the in-between, saves aesthetics from

itself—from its own danger and even from its own will to ideologize. Büttner's art develops
what aesthetics does—no matter what it might say—and what it therefore is. In Büttner's
work, aesthetics becomes the scene of a dispute that has no end, albeit one that is not
destructive but productive (and perhaps for that very reason also pleasurable); aesthetics as the

scene of unending dispute, rather than of harmony, between text and image, in which both
become what they are. This is not a critique of Kant; it is, in fact, the strongest imaginable
defense of his aesthetics. Through Büttner's edition, we discover what a bold, dangerous, and

courageous step Kant takes in thinking about the aesthetic. For in doing so, philosophy is

exposed to a dispute between the aesthetic that is the subject of its inquiry and the philosophy

that is its own way of thinking. But because aesthetics opens up this dispute within itself,
it begins a dispute with itself. Aesthetics is philosophy in conflict with itself, in the middle
of a dispute that it can never win and which can never end (for while one might be able to
win a dispute with others, one can never win a dispute with oneself). Aesthetics, as the
philosophical consideration of the aesthetic, is philosophy's dispute with what invariably eludes

it, precisely because what eludes it proves to be its own basis, or ground. Büttner shows that,
in aesthetics, philosophy takes what is most alien to itself and places this at its very core. To

put it another way: In aesthetics, philosophy sacrifices itself—and thereby, at the same time,
liberates itself. Büttner's edition serves up Kant's aesthetics for us to read as the tragedy of
philosophy that is, at the same time, its comedy. Ultimately, philosophy is as powerless and

as vibrant as never before.

(Translation: Ishbel Flett)

45


	Andrea Büttners Ästhetik = Andrea Büttner's aesthetics

