Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2015)

Heft: 97: Andrea Buttner, Camille Henrot, Abraham Cruzvillegas, Hito Steyerl
Artikel: Andrea Buttners Asthetik = Andrea Buttner's aesthetics

Autor: Menke, Christoph / Flett, Ishbel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andrea Biittner

CHRISTOPH MENKE

Andrea Buttners

Asthetik

Was ist Asthetik? Die Asthetik ist das Nachdenken der Philosophie tber das Asthetische; der
Versuch der Philosophie zu durchdenken und zu begreifen, worin das Asthetische besteht;
was es Uber uns sagt, dass es das Asthetische gibt oder dass wir es haben (oder dass es uns
hat); was wir dem Asthetischen verdanken und wie wir es ihm danken koénnen; was wir verlie-
ren (oder schon verloren haben), wenn wir es verlieren.

Was ist das Asthetische? Das Asthetische ist eine Dimension, eine Dynamik, eine Kraft
unserer «Seele» — also all dessen, was uns ausmacht —, die im Gegensatz zum Theoretischen
steht, weil sie keinen Gegenstand und keinen Inhalt hat; die im Gegensatz zum Praktischen
steht, weil sie kein Ziel hat; die im Gegensatz zum Begrifflichen steht, weil sie keine Regel
hat; die im Gegensatz zum Sozialen steht, weil sie keine Norm hat; die im Gegensatz zum
Individuellen steht, weil sie keinen Eigner hat. Oder das Asthetische ist die Kraft der Faszi-
nation in einem Blick; der Antrieb der Begeisterung in einer Tat; die plétzliche Einsicht in
einem Gedanken.

Die Asthetik ist also der Versuch der Philosophie, das zu denken, was sich nicht begreifen
lasst, ohne das es aber gar kein Begreifen gibt. Indem die Philosophie zur Asthetik wird und
das Asthetische zu ihrem Gegenstand macht, zu dem, wortiber sie nachdenkt, richtet sie sich
also nicht nur auf etwas, das niemals zu einem Gegenstand werden kann; das Asthetische
ist gar kein moglicher Gegenstand der Philosophie; nicht einfach ein weiteres der vielen
Felder, mit denen es die Philosophie zu tun hat. Es ist ein Gegenuber der Philosophie, das
mit ihr streitet und mit dem die Philosophie streitet; an dem sie sich abarbeitet und das sie
niemals richtig zu fassen bekommen kann. Die Asthetik als philosophisches Begreifen des
Asthetischen will etwas Unmogliches; sie ist eine Unmoglichkeit.

CHRISTOPH MENKE ist Professor fiir Philosophie an der Goethe-Universitit in Frankfurt am Main.

33 PARKETT 97 2015






Andrea Biittner

Niemand ist sich deutlicher dieses Problems, dieser wesentlichen Unmoglichkeit der Asthe-
tik bewusst gewesen als Kant. Ihm vor allem verdanken wir die Einsicht in diese Unmoglich-
keit: Wenn wir vom Asthetischen — also etwa vom Schénen — reden, dann sieht das zwar so
aus, als wiirden wir einem Gegenstand eine bestimmte Eigenschaft zuschreiben; so ahnlich
wie all die anderen Eigenschaften, die dieser Gegenstand auch noch hat. Aber in Wahrheit
hat «schon» gar keinen bestimmten und bestimmbaren Gehalt. Das Schone, das Astheti-
sche — mit dieser grundsitzlichen Einsicht setzt Kant ein — ist das wesentlich Unbestimmte
und Unbestimmbare; das, was nicht auf einen Begriff zu bringen ist. Im Asthetischen geht
es nicht um diese oder jene Bestimmtheit, nicht um etwas (als etwas), sondern es geht um —
nichts, um das Nichts der Bestimmtheit; um das, was vor jeder Bestimmung und tber jede
Bestimmung hinaus ist.

Aber zugleich zeigt niemand klarer als Kant, welche ungeheuren Schwierigkeiten allein
schon damit verbunden sind, ebendies zu sagen, also zu denken. Man kann diesen Satz — das
Asthetische ist das Unbestimmbare, das Nichts, der Abgrund aller Bestimmung — als die Li-
zenz, ja die Aufforderung verstehen, das Asthetische, eben statt es zu bestimmen, in gefiihli-
gen, einfithlenden Worten zu beschworen; das ist fiir Kant aber nur Kitsch und Schwéirmerei.
Die Philosophie erreicht das Asthetische nicht, wenn sie nur etwas narrativer, etwas metapho-
rischer, etwas anschaulicher, etwas poetischer, etwas essayistischer wird — wenn sie sich ‘also
selbst dsthetisch gebardet. Das hat gerade die grosse Asthetik — Baumgarten, Kant, Hegel,
Adorno — nie getan. Die Philosophie muss denken, und das kann man nur begrifflich, klar,
deutlich, unterscheidend, abstrakt. Kants Lehre ist: Man muss durch die Eiswuiste der Abs-
traktion hindurch, wenn man tber das Asthetische nachdenken will. Die Philosophie muss
daher versuchen, das Asthetische zu begreifen — obwohl, ja weil sie weiss, dass sie scheitern
wird. Das ist es gerade, was die Asthetik will: Sie will am Asthetischen scheitern. Erst wenn
man die Erfahrung macht, dass die Versuche, das Asthetische zu bestimmen und zu begrei-
fen, scheitern — also wirklich scheitern, nicht einfach schiefgehen —, erst dann hat man eine
Erfahrung des Asthetischen gemacht. Wer gar nicht versucht, das Asthetische zu bestimmen,
wer sich also gar nicht auf den Abweg seiner begrifflichen Bestimmung macht, wer das Asthe-
tische nicht verfehlt, wird es auch niemals als es selbst erfahren und denken.

Sie meinen, ich hatte noch nichts tiber Andrea Buttner gesagt? Ich hitte nur uber die Philo-
sophie (Kants) und nicht tiber die Kunst (Biittners) gesprochen? Da irren Sie sich. Wenn es
Ihnen so schien, als hétte ich nur iiber Kant und die Philosophie gesprochen, so habe ich zu-
gleich iiber Andrea Buttner und ihre Kunst gesprochen — tiber Kant und seine Philosophie in
Andrea Buttners Kunst; tiber das, was sie uns tiber Kant zeigt, genauer, was sie mit Kant und
der Philosophie tut. Im Jahr 2014 ist eine von ihr illustrierte Ausgabe der Kritik der Urteilskraft
(1790) erschienen. Weder hat sie in den Text eingegriffen, noch ihn besprochen, kommen-
tiert, kritisiert, zerrissen, ummontiert oder sonst etwas, sondern sie hat etwas hinzugefiigt:
hier und da eine kleine Zahl am Rande, die ein paar Zeilen des Kantischen Textes mit einem
Bild oder ein paar Bildern verbindet, die dieselbe Zahl bezeichnet. Andrea Buttner griff
sowohl auf zeitgenossische wie auch historische Quellen (einschliesslich Kants Bibliothek)
zurtck. Zudem schuf sie elf Offsetdrucke mit mehr als zweihundert Bildern. Was aber wird
aus dem Text der Kantischen Philosophie, wenn er mit Bildern verbunden wird? Er wird ein

36



Andrea Biittner

ganz anderer. Aber nicht in seinem inneren Geflige und seinem manifesten Inhalt, sondern
in seinem Status und damit seinem Gehalt. Der Text selbst, der Text der Philosophie, die
Philosophie wird anders. — Wie anders werden sie? Wie verandert sich der Text der Asthetik
durch die Verbindung mit dem Bild? Und was sagt das tiber die Asthetik und das Asthetische?

An vielen Stellen (aber auch nicht immer) figt Andrea Buttner dem Kantischen Text dort
ein Bild hinzu, wo der Text selbst eine (mehr oder weniger ausfithrliche) Bildbeschreibung
ist. Manchmal ist es ein historisch verbuirgtes Bild, das Kant gekannt hat oder haben konnte,
manchmal eines, auf das seine Beschreibung zutrifft. Buttner scheint also das Bild als den
Gegenstand nachzuliefern, tiber den Kant redet. Aber immer gewinnt das Bild dabei einen
Uberschuss, eine Gegenkraft — eine Gegnerschaft. Es entfaltet sich ein unendliches Hin und
Her zwischen Text und Bild, indem beide aufeinander verweisen — und dem Verweis des an-
deren widerstreiten, dagegenstehen. Der Text verliert seine Macht tiber das Bild. Aber was ist
ein Text ohne Macht tiber das Bild? Und wie kann es die Philosophie ohne die Macht tiber
das Bild geben?

Erst scheint der Text uns zu sagen, was wir im Bild sehen sollen: zum Beispiel wie Kant
sagt: «in einem Bergkristall einen beweglichen Tropfen Wasser». Und mehr noch: Der Text
scheint uns zu sagen, wie wir das Bild sehen sollen, sodass wir «mit Recht verlangen, dass ein
jeder andere es ebenso finden misse» —, und zwar nicht nur, dass jeder dasselbe sehen miisse,
sondern auch dieselbe Lust empfinden musse. Aber umso langer wir hin und her gehen, uns
zwischen Text und Bild, im Zwischen von Text und Bild aufhalten und bewegen, umso unkla-
rer wird das Verhaltnis zwischen ihnen: Kann der Text das Bild, unser Wahrnehmen anleiten
und ausdrucken? Ist es nicht vielmehr das Bild, aus dem der Text erst hervorgeht? Ist also das
Bild nicht nur kein Gegenstand des Textes und damit sein Gegentiber, ja, Gegner, sondern
als Gegner zugleich der Grund des Textes? Dreht sich das Verhaltnis von Text und Bild nicht
herum und wird das Bild zu dem, aus dem der Text erst hervorgeht? Unterminiert also — im
wortlichen Sinn: indem sie eine Mine, einen Schacht in den Grund treibt, von dem aus das
Driiberstehende zum Einsturz gebracht werden kann — Andrea Buttner den Kantischen Text,
indem sie das Bild, das Andere, den Gegner des Textes, als dessen Grund und damit Abgrund
erweist? Aber wer sagt das? Und wenn man es sagen kann, in einem Text schreiben kann, hat
dann nicht wieder und doch der Text tiber das Bild gesiegt?

Indem Andrea Bittner dieses abgriindige Text-Bild-Spiel entfaltet, fithrt sie uns in das In-
nerste der Kantischen Asthetik. Denn es ist genau dieses Spiel zwischen Kants Text und sei-
nem Bild-Gegentiber und Bild-Grund, das in dem Text der Kantischen Asthetik selbst noch
einmal zum Gegenstand wird. Zwei Spiele also zwischen Text und Bild: das Spiel, tiber das
die Kantische Asthetik spricht (oder das Spiel, so wiedie Kantische Asthetik dariiber spricht),
und das Spiel, in dem Andrea Buttners Kunstwerk besteht, das es praktiziert und das wir
vollziehen, in dem wir dieses Kunstwerk erfahren; das Spiel zwischen Text und Bild in (philo-
sophischer) Theorie und (kiinstlerischer) Praxis. (Philosophie und Kunst sind beide beides,
aber gerade darin entgegengesetzt.)

Im Zentrum der Kantischen Asthetik steht das Spiel zwischen Verstand und Einbildungs-
kraft, Begriff und Anschauung; an diesem Spiel, sagt Kant, haben wir Lust, es macht uns
Lust, und deshalb nennen wir den Gegenstand, in dessen Erfahrung wir in uns dieses Spiel

3



Andrea Biittner

erfahren, in der wir uns also lustvoll selbst erfahren, «schon». Kants Grundannahme ist, dass
wir in der Erfahrung des Schonen Lust daran haben, dass Verstand und Einbildungskraft,
Begriff und Anschauung Vermdgen sind, die miteinander tibereinstimmen: Asthetische Lust
ist Lust an der Harmonie — der Harmonie von Textvermdgen und Bildvermégen, Begriff und
Anschauung; der Harmonie in uns. Unsere Lust am Schonen versichert uns, dass wir —anders
als wir uns taglich erfahren mogen — gar nicht zerrissen, entfremdet, entzweit sind, sondern
dass die Moglichkeit wirklich besteht, dass wir mit uns und damit untereinander tiibereinstim-
men. — Schon bei Kant, also sehr friith in ihrer Geschichte, reimt sich Asthetik auf Ideologie.

Andrea Biittners Kunst zwischen Text und Bild, ihre Kunst des Zwischen, rettet die Asthe-
tik vor sich selbst; vor ihrer eigenen Gefahr, ja vor ihrem eigenen Willen der Ideologisierung.
Buittners Kunst entfaltet, was die Asthetik — ganz egal, was sie sagt — tut und dadurch ist. In
Biittners Ausgabe wird die Asthetik zum Schauplatz eines Streits, der nicht zu beenden ist, der
aber nicht zerstorerisch, sondern hervorbringend ist (und der vielleicht deshalb auch lustvoll
ist); die Asthetik als Schauplatz des unbeendbaren Streits, nicht der Harmonie, zwischen
Text und Bild, in dem beide erst zu dem werden, was sie sind. Das ist keine Kritik an Kant.
Es ist die starkste Apologie seiner Asthetik, die sich denken lisst. Wir erfahren durch Andrea
Buttners Kant-Ausgabe, welchen waghalsigen, gefihrlichen und daher mutigen Schritt die
Kantische Philosophie tut, indem sie tiber das Asthetische nachdenkt. Denn die Philosophie
eroffnet damit in sich einen Streit zwischen dem Asthetischen, tiber das sie nachdenkt, und
sich selbst, ihrem eigenen Denken. Weil sie diesen Streit aber in sich eroffnet, beginnt sie
damit einen Streit mit sich selbst: Die Asthetik ist die Philosophie im Widerstreit mit sich
selbst. Sie beginnt also einen Streit, den sie niemals gewinnen und der niemals mehr enden
kann (denn im Streit mit einem anderen kann man vielleicht gewinnen, im Streit mit sich
selbst aber nie). Die Asthetik ist als das Nachdenken der Philosophie tiber das Asthetische
der Streit der Philosophie mit dem, was sich ihr immer entziechen muss, gerade weil es sich
darin als ihr eigener Grund erweist. Andrea Biittner zeigt: In der Asthetik macht die Philoso-
phie das ihr Fremdeste zu ihrem Innersten. Oder in der Asthetik opfert die Philosophie sich
selbst — und befreit sich dadurch. Andrea Biittners Kant-Ausgabe gibt uns seine Asthetik als
die Tragodie der Philosophie zu lesen, die zugleich ihre Komddie ist. Am Ende ist die Philo-
sophie so ohnmachtig und dadurch zugleich so lebendig wie noch nie.

ANDREA BUTTNER, IMAGES IN KANT’S
CRITIQUE OF THE POWER OF JUDGMENT, 2014,
offset print on paper, 69°/,x 471/,” /

BILDER IN KANTS KRITIK DER URTEILSKRAFT,
Offsetdruck auf Papier, 177 x 120 cm.

38



Andrea Biittner

59



Andrea Biittner

CHRISTOPH MENKE

Andrea Buttner’s

Aesthe

§ 40 Useraching der Frigs

gt erfordelil e, ausammenstmmen) seing ind
I":‘:n bewul enninis
wr uns

wuble sind, dafh
houpt schicklich

e subjektive Verhi
o

i
e o subjktive sthetische) Beurtcihuni des G
centomdes et der Vorwellung, wodurch. er gegeb
S5 peht un vor der Lust an demselben vorher u

der Grund dieser Lust an der Harmonie der Erkenntn

sengen: uf e Allgcminbei sbee et sl
der il ler G ands

sich dicse allgemeine subjektive Gilcigke
Wohlgefallens, welches wir mit der Vorstel lung d
schan neanen, verbinden.

Dafh seinen Gemirszusand, selbse auch nur in
tng der Edkennmisvermagen, miteilen zu ke
cine L bei sich fihre, kinnte man aus dem natiiellicl
Hange des Menschen zur Geselligkeit (empi

nstandes, den

Die Lust, dic wir fihlen, muten
seschmacksureeile als notwendig:
sleich als ob s fir cine Beschatfenheit des Gegensta

u sefiihl des Subjekts fiir sich niche

Erbrterung dicser Frage abor miissen wir ons
Beautworang derjenigen ob und wic asthetischo Ut
2 prion mbgtich sind, v

t1Cs

CHRISTOPH MENKE is a professor of philosophy at the University of Frankfurt am Main.

PARKETT 97 2015

40



Andrea Biittner

Page 24 and 25 / Seite 24 und 25:

ANDREA BUTTNER, Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft,
artist’s book, edited by Museum Ludwig, Cologne,

published by Felix Meiner Verlag, Hamburg, 2014 / Kiinstlerbuch.
(PHOTO: TINO GRASS)

What is aesthetics? Aesthetics is the philosophical consider-
ation of the aesthetic: the attempt to analyze and grasp what
it is that constitutes the aesthetic, and what it says about us
that the aesthetic exists or that we possess it (or indeed that it
possesses us); what we owe to the aesthetic and how we can pay
tribute to it, and what we lose (or have already lost) when we

no longer have it.

What is the aesthetic? The aesthetic is a dimension, a dynamic, a force of the soul, and
with that, a source of everything that makes us who we are—in contrast to theory, because it
has neither subject nor content; in contrast to praxis, because it has no goal; in contrast to
concept, because it has no rules; in contrast to society, because it has no norms; in contrast to
individuality, because it has no owner. Alternatively, the aesthetic is the power of fascination
in a glance, the drive of exaltation in a deed, the sudden insight into a thought.

In other words, aesthetics is the philosophical attempt to ponder what cannot be grasped,
but without which nothing can be grasped at all. In aesthetics, philosophy is not only directed
toward something that can never actually be quantified, but it takes on something that is an
impossibility within philosophy itself. Aesthetics is not simply another of the many diverse
fields that philosophy analyzes; it is more like a counterpart of philosophy, with which it is in
constant conflict: Philosophy gnaws away at aesthetics, but never quite gets to grips with it.
Aesthetics as a philosophical understanding of the aesthetic seeks the impossible—it is itself
an impossibility.

No one was more aware of this problem, of this fundamental impossibility, than Kant. It
is to him, in fact, that we owe our insight into this conundrum. When we speak of the aes-
thetic—that is, of something beautiful—it might seem as though we were attributing a spe-
cific quality to an object, a quality similar to all the other qualities that object might have; but
in truth, beauty has no specifiable quality. This is the basic premise with which Kant begins:
The beautiful, the aesthetic is something fundamentally indeterminate and undeterminable;
it cannot be pinned down. The aesthetic is not about some quality or other, not about a thing
(as a thing in itself) but about nothing, about the nothingness of that quality, about what
comes before all determination and goes beyond all determination.

Yet at the same time, nobody demonstrates more clearly than Kant what immense diffi-
culties are involved in even saying this, or in thinking it. This proposition—that the aesthetic
is indeterminate, nothingness, the abyss of all determination—might be taken as a license,
or even as an invitation, to describe the aesthetic in sentimental, emotional terms instead of
defining it; but for Kant, that is a kitschy, schmaltzy response. Philosophy does not grasp the
aesthetic simply by becoming a little more narrative, a little more metaphorical, a little more
descriptive, a little more essayistic—in other words, by acting a little more aesthetically itself.
The great thinkers in the field of aesthetics—Baumgarten, Kant, Hegel, Adorno—never did
this. Philosophy has to be a matter of thinking, conceptually clear and explicit, distinguishing

41



Andrea Biittner

and abstract. According to Kant, it is necessary to go through the icy wastes of abstraction in
order to contemplate the aesthetic. It is therefore the task of the philosopher to grasp the
aesthetic, even in the knowledge that this is bound to fail. And that is precisely the point of
aesthetics: It wants to fail to grasp the aesthetic. It is only when one actually goes through
the experience of discovering that all attempts to define and grasp the aesthetic are doomed
to failure—to wtter failure, as opposed to simply foundering—that one has truly experienced
what the aesthetic and aesthetics mean. Those who do not even attempt to determine what the
aesthetic is, who do not follow the path of its conceptual determination, and who do not fail
to define it, will never be able to experience the aesthetic or contemplate it as itself.

At this point in my text, you might be wondering when I will mention Andrea Biittner. You’re
thinking, “He’s just rambling on about philosophy and not about art.” But I've actually been
talking about Biittner’s work at the same time—about Kant and his philosophy in her art,
and what this reveals to us about Kant, or rather, what it has to do with Kant and philosophy.
In 2014, the artist published her own edition of Kant’s Kritik der Urteilskraft (Critique of the
Power of Judgment), first published in 1790. She did not intervene in the text, commenting,
reviewing, criticizing, or deconstructing it, except to here and there discreetly add a number
in the margin; this number serves to connect a few lines of Kant’s text with an image. Biittner
drew her images from a range of sources, both historical (including from Kant’s own library)
and contemporary. She also created a series of eleven offset prints, featuring a total of more
than two hundred images. But what happens to Kant’s philosophy when it is linked to im-
ages? It becomes something else entirely. Not in its inner structure and manifest content,
but in its status and, with that, its substance. The text itself, the philosophical treatise, the
philosophy—all become different.

Frequently, Buittner adds an image where the text provides a description of one; the added
image might be of something that Kant knew or might have known, or simply something that
fits his description. In this way, Biittner seems to provide the image in retrospect as the object
Kant is talking about. But the image invariably gains something: a surplus, a counterforce, an
opponent. What emerges is an endless to and fro between text and image, with each refer-
encing the other—countering and contradicting it. The text loses its power over the image.
But what is a text without power over the image? And how can there be philosophy without
power over the image?

At first, the text appears to tell us what we should see in the image: For instance, as Kant
writes, “a bubble of water in a rock crystal.” The text also appears to tell us how we should see
the image, so that we can expect everyone else to see it the same way—not just that everyone
will see the same thing, but every person will experience the same pleasure. But the more we
alternate between text and image, the more the boundaries between them become blurred.
Can the text guide the image and express our perception of it? Or was it not, conversely, the
image that gave rise to the text in the first place? Does the image, then, constitute not the
content of the text but rather the basis of the text? Does Buittner undermine the text by show-
ing that the image, the opponent of the text, is the foundation, or ground, of the text—and,
with that, the abyss? But if this can be said, and if it can be written, has not the text once again
prevailed over the image?

42



Andrea Biittner

wo O X LLT “4ardvd Jno yomap1asflo LAVENSTIALYN MAd NILIYY
SINVY NI JAATIT / "/ ¥ % /< 69 “odvd wo qurid 1asffo ‘410z ‘INTWIAN[
A0 YIMOd TH.L 10 HAOLLIND S.INVY NI STOVINI YANLLAL VIMANYV

43



Andrea Biittner

3
i
i
3
B
§
3
&

W O X LLT “4ardog frv yonapias[fo LAVINSTIALEN YId IILIAY
SINVY NI ¥3aT1I9 / "/ L# * °/c 69 “advd wo yuiid jasffo ‘#1702 ‘INTWOANL
A0 YAIMOd THL 10 TNOLLIYD S LNV NI STOVINI “YANLLAT VIIANY

44



Andrea Biittner

By exploring the abyss of this text-and-image game, Biittner leads us into the very core of
Kantian aesthetics. For it is precisely this interaction between Kant’s text and its visual coun-
terpart or visual ground that becomes the subject matter of the text of Kantian aesthetics.
There are, therefore, two games being played out here between text and image: the game
that Kantian aesthetics addresses (or the game of how Kantian aesthetics addresses it) and the
game of which Biittner’s artwork is composed, which it practices and which we implement in
experiencing or perceiving the artwork; the game between text and image in (philosophical)
theory and in (artistic) practice. (Philosophy and art are both, at the same time, but in oppo-
sition for precisely that reason.)

The play between reason and imagination, concept and intuition, lies at the very heart
of Kantian aesthetics. We take pleasure in this game, according to Kant, which is why we
describe the object that we perceive with pleasure as “beautiful.” Kant’s basic premise is that
we take pleasure in the perception of beauty, and that reason and imagination are capacities
that correspond to one another: aesthetic pleasure is pleasure in harmony—the harmony of
text and image, concept and viewpoint. It is a harmony that lies within ourselves. Our plea-
sure in beauty assures us that—in contrast to what our daily experience might suggest—we
are not divided, alienated, or torn, but that there really is a possibility for us to come to terms
with ourselves and with others. Even in Kant—which is to say, very early in the history of the
discipline—aesthetics goes hand in hand with ideology.

Buttner’s art between text and image, her art of the in-between, saves aesthetics from
itself—from its own danger and even from its own will to ideologize. Biittner’s art develops
what aesthetics does—no matter what it might say—and what it therefore is. In Buttner’s
work, aesthetics becomes the scene of a dispute that has no end, albeit one that is not de-
structive but productive (and perhaps for that very reason also pleasurable); aesthetics as the
scene of unending dispute, rather than of harmony, between text and image, in which both
become what they are. This is not a critique of Kant; it is, in fact, the strongest imaginable
defense of his aesthetics. Through Buttner’s edition, we discover what a bold, dangerous, and
courageous step Kant takes in thinking about the aesthetic. For in doing so, philosophy is
exposed to a dispute between the aesthetic that is the subject of its inquiry and the philoso-
phy that is its own way of thinking. But because aesthetics opens up this dispute within itself,
it begins a dispute with itself. Aesthetics is philosophy in conflict with itself, in the middle
of a dispute that it can never win and which can never end (for while one might be able to
win a dispute with others, one can never win a dispute with oneself). Aesthetics, as the phil-
osophical consideration of the aesthetic, is philosophy’s dispute with what invariably eludes
it, precisely because what eludes it proves to be its own basis, or ground. Buttner shows that,
in aesthetics, philosophy takes what is most alien to itself and places this at its very core. To
put it another way: In aesthetics, philosophy sacrifices itself—and thereby, at the same time,
liberates itself. Buttner’s edition serves up Kant’s aesthetics for us to read as the tragedy of
philosophy that is, at the same time, its comedy. Ultimately, philosophy is as powerless and
as vibrant as never before.

(Translation: Ishbel Flett)



	Andrea Büttners Ästhetik = Andrea Büttner's aesthetics

