
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2014)

Heft: 95: Jeremy Deller, Wael Shawky, Dayanita Singh, Rosemarie Trockel

Artikel: Roboter : Rolf Pfeifer und Suzanne Zahnd im Gespräch mit Jacqueline
Burckhardt, Bice Curiger und Mark Welzel = Robots : Rolf Pfeifer und
Suzanne Zahnd in conversation with Jacqueline Burckhardt, Bice
Curiger und Mark Welzel

Autor: Pfeifer, Rolf / Zahnd, Suzanne / Burckhardt, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROLF PFEIFER UND SUZANNE ZAHND IM GESPRÄCH MIT
JACQUELINE BURCKHARDT, BICE CURIGER UND MARK WELZEL

ROBOTER

MARK WELZEL: Wir sehen dieses Gespräch als

Experiment: Vier Laien sprechen mit einem
Roboterforscher. Der Ausgangspunkt ist die Arbeit FEMALE

FIGURE (2014) von Jordon Wolfson, dieser weibliche
Roboter, der vor einem Spiegel zu Popmusik tanzt.
Er ist mit Gesichtserkennung ausgerüstet und nimmt
Augenkontakt mit dem Publikum auf. Wir sind der

Meinung, dass die Roboter bis anhin noch nicht
derart prägnant und elaboriert - als interagierende
Wesen - in den Kunstraum vorgedrungen sind. Bisher

haben Roboter, abgeschottet in Fabrikhallen,
sehr diskret unsere Automobile zusammengesetzt;
plötzlich steht eine bewusst ambivalent konzipierte
Figur in einem Galerieraum. Die Idee ist, unsere
Faszination und unser Befremden anhand von deiner
Roboter-Professionalität zu reflektieren.
ROLF PFEIFER: Ok.
MW: Ganz konkret, was nimmst du wahr, wenn du im
Video Wolfsons tanzende Figur siehst?

ROLF PFEIFER ist Physiker, Informatiker und Futurist, ist

einer der weltweit führenden Forscher im Bereich der Künstlichen

Intelligenz und Robotik. Er hat sich insbesondere einen

Namen gemacht mit Arbeiten zur Rolle des Körpers (embodiment)

bei der Entwicklung intelligenten Verhaltens. Die Robo-

lounge Asia, sein neuestes Projekt, eine Bar in Shanghai, in der

sich Roboter um das Wohl der Gäste kümmern, wird voraussichtlich

2016/2017 eröffnet.

SUZANNE ZAHND, freie Autorin und Musikerin. Beschäftigt

sich in ihrer Arbeit seit vielen Jahren mit naturwissenschaftlichen

Forschungsgebieten, die den Menschen zu erklären oder

nachzuahmen versuchen.

\

JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media /
WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien.

(PHOTO: ANDREAS LASZLO KONRATH)

PARKETT 95 2014 190



JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media / WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien.

(ALL PHOTOS OF FEMALE FIGURE. COURTESY THE ARTIST AND DAVID ZWIRNER, NEW YORK/LONDON / PHOTO: JOHN SMITH)



JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media /
WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien.

(PHOTO: ANDREAS LASZLO KONRATH)

RP: Dass er die Stange nutzt, um das Ingenieurmässige
zu vereinfachen, ist natürlich genial, dadurch fällt
zum Beispiel die ganze Stabilisierungsproblematik
weg, ein sehr guter Trick. Mit der Stange hat der
Künstler bestimmt 80-90 Prozent gespart. Doch
vielleicht ist diese Geschichte mit dem Roboter in der
Kunst doch nicht ganz so neu. Es gibt in der ZHDK

(Zürcher Hochschule der Künste) seit Langem das

«Artists-in-Lab» von Jill Scott. Da hatten wir immer
haufenweise Bewerbungen von Künstlern, weil
Roboter bei ihnen als Ausdrucksmittel sehr beliebt
sind. Künstler sind in der Regel für uns immer

spannend gewesen, unter anderem, weil die kein
Geld hatten. Sie mussten sich die Dinge anders
überlegen und anpacken als wir Ingenieure. Manchmal
hat das zu überraschenden Lösungen geführt. Wen

in der Kunst stört es schon, wenn eine solche Stange
die Figur stabilisiert.
BICE CURIGER: Es ist ja viel raffinierter, es geht auch

um einen Poledance, wo die Stange eine bedeutsame
erotische Rolle spielt. Hier ist sie aber horizontal

gesetzt, die Figur bewegt sich rauf und runter und
diese ganz fiese Bewegung mit den Beinen in
hochhackigen Stiefeln und mit dem Po, das ist sehr
raffiniert, auch dieses Drehen des Kopfes und das Spiel
der Hände.

JACQUELINE BURCKHARDT: Raffiniert ist auch, dass

die Stange aus dem Spiegel kommt, in dem sich die

Figur zu betrachten scheint und auch wir ihre gespiegelte

Vorderseite sehen können. Die Realitätsebenen
werden dadurch noch komplexer, umso mehr, als

die Figur zudem maskiert ist.

BC: In einem Gespräch sagt Jordan Wolfson, dass er
sich nicht für künstliche Intelligenz interessiert,
sondern er stellt dieses Figurobjekt vielmehr als Behauptung

hin und fragt sich, was diese Verdopplung von
uns Menschen auslöst.

SUZANNE ZAHND:Ja. Es ist eine Wahrnehmungsfrage.
RP: Es gibt da witzige Experimente, eines davon

wurde am Bristol Robotics Laboratory in England
gemacht. Es besteht aus einem Roboterkopf, der im

Prinzip relativ wenig kann. Er merkt, wenn jemand
spricht, und schaut die Person an, aber was heisst

da «anschauen», er bewegt den Kopf und die Augen
und nickt ein bisschen und sagt «aha aha». Wenn das

Gegenüber spricht, ist er ruhig, aber er versteht gar
nichts, er kennt nur ein bisschen die Interaktivität.
Manchmal schaut er den anderen an, dann hat man
wirklich das Gefühl, er verstehe uns und höre uns zu.
SZ: Aber das entsteht in unserem Kopf. Und nicht im
Roboter.
RP: Das ist richtig.
SZ: Ehrlich gesagt, ich war eher gelangweilt von
diesem Kunstwerk, auch in der Verbindung mit dieser

Popmusik. Ich fand es billig, wie da mit Horror
gespielt wird. Und inhaltlich spult Wolfson ein bisschen

von allem ab, was man in Pop und Kunst während
der letzten zwanzig Jahre verhandelt hat, ein wenig

192



Gender, ein bisschen Authentizitätsdiskurs, etwas Cy-

borgtheorie alles in leicht konsumierbaren Häppchen.

Das Kalkül springt einem förmlich ins Gesicht.
BC: Ich glaube, es ist auch nicht die Idee, nur zu
schockieren. Es geht nicht um den Gruseleffekt. Wolfson
macht das ja absichtlich transparent, er hätte
beispielsweise die mechanischen Gelenke verkleiden
können. Es soll vollkommen klar sein, dass es sich

um eine künstliche Figur handelt.
SZ: Einverstanden, aber es ist leicht durchschaubar,
wie berechnend er mit unseren Ängsten spielt, die
wir vor dieser Technologie haben.
BC: Nicht nur vor der Technologie, ich möchte in
diesem Zusammenhang an die so ganz lebensechten

Figuren erinnern, die Duane Hanson in den Raum

gestellt hat, etwa die auf einem Stuhl sitzende alte
Frau (OLD LADY IN FOLDING CHAIR, 1976). Man
kommt die Treppe runter und da sitzt sie und man
denkt, die ist lebendig. Vom Moment an, wo man
sieht, dass sie nicht lebt, erschreckt man. Warum
erschreckt man? Weil es uns an den Tod erinnert. Im
Bruchteil einer Sekunde passiert genau dieses

Umschalten, das etwas in uns mobilisiert.
Ich glaube, Wolfson spielt auf einer ähnlichen

Klaviatur. Aber mit der Zugabe einer Maschine, die
sich bewegt und uns erstaunlich gut imitieren kann.
Das ist nicht ein toter Mensch, der da steht, trotzdem
ist das Ding leblos.
RP: Es gibt dieses «uncanny valley» genannte Phänomen.

Der japanische Forscher Masahiro Mori hat in
den 70er-Jahren diese interessante Hypothese formuliert:

Wenn man klar erkennen kann, dass es sich um
einen Roboter handelt, fühlt man sich in der Interaktion

relativ sicher und angenehm. Aber je ähnlicher
der Roboter dem Menschen wird, umso komischer
ist uns zumute. Es gibt also dieses unheimliche Tal,
wo die Interaktion sehr unangenehm ist.

Dieses «uncanny valley» ist natürlich dieses

Unheimliche; nur schon wenn ein Roboter uns mit
seinem Blick nachschaut, das ist unglaublich, das sagen
auch Kinder: «Jetzt hat der mich gesehen.» Aber wie

gesagt, das sind wir, das ist natürlich nicht im
Roboter drin. Dieses Experiment mit dem Kopf zeigt
auch, wie wenig es braucht, bis wir glauben, dass uns
der andere versteht - das hat bereits Joseph Weizenbaums

Computerprogramm ELIZA in den 60er-Jah-

ren gezeigt; mit ELIZA konnten Benutzer auf einfache

Weise kommunizieren.
SZ: Und je fortgeschrittener das alles ist, umso mehr
stellt sich die Frage, ab wann wir bereit sind, den
Roboter als «Wesen» zu akzeptieren, so wie wir eines

sind. Oder umgekehrt, wir uns selber in Roboter
verwandeln und zunehmend Technik in und nicht
nur auf unserem Körper tragen. In der Medizin
passiert das ja längst - etwa intelligente Prothesen oder
Chips, die Alzheimerpatienten direkt ins Gehirn
implantiert werden. Entweder anerkennt man die Vorteile

oder man lehnt das ab und nennt die Person
einen Cyborg und spricht ihr ab, ein Mensch zu sein.

RP: Hiroshi Ishiguro von der Osaka University hat

vor etwa zehn oder zwölfjahren Klone von sich selbst

gebaut; der Grund dazu ist die Erforschung der
Interaktion mit sich selbst. Diese Klone sind nicht sehr

intelligent, sie sind ferngesteuert, es geht nicht
primär um Intelligenz. Ishiguro sagt, wenn ich mit mir
selber interagiere, kann ich auf eine ganz neue Art
etwas über mich erfahren, was mir sonst verwehrt
bliebe.

JB: Macht Hiroshi Ishiguro seine Forschungen als

Künstler oder als Forscher?
RP: Es sind ganz verschiedene Ebenen. Er arbeitet
intensiv mit Neurowissenschaftlern zusammen und
versucht, das Wesen der Intelligenz, das intelligente
Verhalten zu ergründen. Es ist ihm wichtig, neuartige

Erfahrungen zu machen. Das findet auch bei
Wolfson statt, das ist ein neuer Typ von Erfahrung,
den man mit dieser Figur macht.

Hiroshi Ishiguro interessiert sich sehr für die
soziale Interaktion, die Mensch-Roboter-Interaktion
als Forschungsplattform, und dann natürlich auch

für den Show-Effekt, schliesslich arbeitet er auch mit
Leuten von Hollywood zusammen.
JB: Also auch für die Unterhaltungsindustrie.
RP: Ich möchte noch Cynthia Breazeal erwähnen. Sie

hat mit Rodney Brooks am MIT gearbeitet. Sie hat
damals einen sozialen Interaktionsroboter gebaut, der
Kismet hiess und mit einer Anzahl Reflexen ausgestattet

war: Wenn irgendwo ein lautes Geräusch war,
drehte er sich zu diesem Geräusch hin. Und wenn
sich etwas schnell bewegte, schaute er auch in diese

Richtung, was übrigens fürs Uberleben aller Wesen

wichtig ist. Wenn sich etwas langsam bewegt, folgt

193



JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media / WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien

(PHOTO JOHN SMITH)

194



man dem mit den Augen. Hat man eine Weile etwas

beobachtet, folgt der Habituationsreflex und man
schaut, ob es irgendwo noch etwas Interessanteres

gibt.
Es gibt einen Film, der zeigt, wie jemand während

vierzig Minuten mit dem Roboter redet. Dann kommt
jemand zur Tür rein, es gibt ein lautes Geräusch und
der Roboter dreht den Kopf zur Tür. Gemäss dem
zweiten Reflex folgt der Roboter einem sich langsam

bewegenden Objekt, dann kommt der Habituations-
effekt, und er schaut wieder sein Gegenüber an und
das Gegenüber fängt wieder an zu reden. Das

Verhalten ist genau so, wie man es von einer sozial

kompetenten Person erwartet. Jemand sagte damals zu

Rodney Brooks: «Dieser Roboter verhält sich, als ob

er sozial kompetent wäre.» Und er antwortete: «Was

meinen sie mit als ob, das At soziale Kompetenz.»
MW: Das sieht dann aus wie die Simulation von
Bewusstsein.

RP: Was man daraus lernen kann ist, dass unser
Verhalten - mehr als uns lieb ist - reflexgesteuert ist.

SZ: Als wir mit unserer Theatergruppe im Artificial
Intelligence-Lab der Uni Zürich zum Thema Robotik
recherchieren durften, war für mich der Ansatz von
Rolf Pfeifer besonders interessant. Nämlich dass ein
Roboter nicht nur von einem Computer, einem
Gehirn aus gesteuert ist, sondern auch über seine

Umgebung funktioniert. Das ist eigentlich dasselbe, was

die vedische Philosophie schon vor Tausenden von
Jahren gesagt hat: Man denkt auch mit den Beinen.
Der Mensch ist in dieser ständigen Interaktion mit
der Umwelt und auch in Beziehung mit verschiedenen

Gegenübern, und es ist das Ganze, das eigentlich

die Intelligenz ausmacht. Wir sind nicht
einfach hirngesteuerte Automaten, wir sind ein stetiger
Prozess.

RP: Es gibt einen Psychologen, John Bargh an der
Yale University, der hat vor etwa zehn Jahren einen
Artikel geschrieben mit dem faszinierenden Titel
«The Unbearable Automaticity of Being». Er hat
in zahlreichen Experimenten gezeigt, dass viel von
unserem Verhalten Reflex-gesteuert ist. Das gefällt
vielen Leuten nicht und darum ist das sehr umstritten,

aber eigentlich könnte man sich ja denken, es

ist voll okay, wenn das so funktioniert, so kann man
seine Fähigkeiten für andere Dinge einsetzen. Aber

wir haben unser kartesisches Erbe, gegen das wir
ankämpfen müssen.
BC: Das ist die Beleidigung, wie du das formuliert
hast, die Demütigung von uns Menschen.
MW: Ja, die von Sigmund Freud beschriebenen
Kränkungen: mit Kopernikus verlieren wir die Erde als

Zentrum der Welt, mit Darwin die Abstammung, mit
der Psychoanalyse die Sicherheit, Herr im eigenen
Haus zu sein - und mit den heutigen Geräten werden
wir zusehends abhängig von Prothesen oder gehen
eine regelrechte Symbiose ein.

Trotzdem möchte ich das Gespräch auf die
FEMALE FIGURE zurücklenken. Viele, die die Arbeit
gesehen haben, beschreiben diese Angst, diesen

unheimlichen Moment bei der Begegnung mit der

Figur.
Das Video wird eingeblendet, FEMALE FIGURE

spricht: «Say feeling love», «okay, feeling love» «teil
them: touch is love» «say: touch is love» «touch is

love» «touch is love, now close your eyes.»
BC: Die Stimme ist die des Künstlers.
RP: Die Hände sind sehr gut gemacht.
JB: Und dann dieses befleckte Weiss des Kleids, es

gibt viele symbolische Elemente in dieser Figur.
MW: Sie erinnert auch an Cindy Shermans Puppen,
doch scheint diese hier über die Menschen
triumphieren zu wollen.
SZ: Die Beine mit den Prellungen - das ist alles so

smart-ass-mässig, das stösst mich ab.

FEMALE FIGURE: «My mother is dead, my father is

dead, I'm gay, I would like to be a poet, this is my
house.»
MW: Erkennst du bei diesem Roboter keinerlei
Phantasien, die für Roboterforscher produktiv sind? Das

pure Gegenteil ist der von deinem Team gebaute
Roboterjunge Roboy. Ich habe einen Film gesehen, auf
dem er errötet, dieser Versuch, der Maschine etwas

Menschähnliches zu verleihen.
BC: Scham zu empfinden.
MW: Und dieses Ding zeigt genau die andere Palette
der menschlichen Empfindungen: Es löst Angst aus,
es ist ein bisschen pornographisch.
BC: Sie ist schamlos.
MW: Gendertrouble hat sie auch, das Gesicht hat ja
durchaus auch männliche Züge.
JB: Sie ist auch ein bisschen Tier.

195



BC: Diese Wolfszähnchen.
MW: Und der Roboy versucht das Umgekehrte, er soll

uns überzeugen, dass er ein guter Kerl ist.

RP: Genau, das ist ein guter Punkt, eine Idee beim

Roboy war, dass er Botschafter einer neuen
Generation von Maschinen sein soll, nämlich von
Maschinen, die ihren Lebensraum mit unserem teilen.
Denn die Roboter haben natürlich kein gutes Image
in der Öffentlichkeit. Einerseits nehmen sie uns

Arbeitsplätze weg, dann hört man von den
Kriegsdrohnen und kennt die Terminator-Figur aus den

Hollywoodfilmen.
SZ: Die ganze Überwachungstechnologie.
RP: Genau, das heisst, wir hatten den Eindruck, wir
müssen etwas tun, damit die Roboter wieder als

sympathischer angesehen werden. Und Roboy hat genau
diese Funktion. Das etwas baby-, kleinkindhafte mit
dem übergrossen Kopf, das haben wir ganz bewusst

so gemacht, damit er sicher keine Ängste auslöst.

Ausgehend vom «uncanny valley», war eine Design-
Überlegung, dass er dem Menschen nicht zu ähnlich
sein soll, man sieht sofort, dass das kein Mensch ist,

eher eine Karikatur. Und das gefällt den Leuten, es

hat noch nie jemand gesagt, selbst wenn er einen
anschaut, dass der Roboy irgendwelche Ängste auslöst.

MW: Anhand der Figur des Roboters überprüfen wir
unser Verhalten gegenüber der Technik, wie verhalten

wir uns zu ihr, aber vor allem, wie verändert sie

unser Bild vom Menschen, grundsätzlich vom
Humanen. Dort hinkt unser Verständnis der aktuellen
Situation doch immer hinterher. Wir haben noch
nicht verstanden, was mit uns jetzt geschieht, mit all
diesen Geräten, auf die wir uns immer stärker
verlassen, oder was eine mögliche Zukunft der Roboter
sein könnte.
RP: Wahrscheinlich nicht, aber wir haben eine
extreme Symbiose mit der Technik. Das Mobiltelefon
ist ein wunderschönes Beispiel. Zuerst einmal ist es

etwas, von dem sich vor zwanzig Jahren niemand
auch nur im Entferntesten hätte vorstellen können,
was wir jetzt alles mit so einem kleinen Teil anstellen.
Wir gehen starke emotionale Bindungen zu diesen
Geräten ein, wenn man einem Teenager das Handy
wegnimmt, ist er nach zwei Tagen reif für eine
psychiatrische Behandlung. Diese Abhängigkeit ist

unglaublich.

Irgendwo scheint es uns nicht zu stören und offenbar
ist es so, dass der Gewinn, den wir da subjektiv sehen,
viel grösser ist als das Unangenehme.
BC: Vielleicht kommt der Kater erst in der nächsten
Generation. Irgendwie frage ich mich jeden Tag:
Wie geht das weiter? Ich kriege Tausende von Mails,
ich verblöde fast nur, um die zu löschen. All diese

Reize, und es wird nie mehr abnehmen, was macht
die Menschheit damit?

JB: Du hast vorher von unserer Symbiose mit der
Technik gesprochen, ich habe immer gedacht, die
Technik sei für uns mehr eine Prothese oder die

Erweiterung unserer eigenen Fähigkeiten. Wie siehst
du die Symbiose, ich meine, was hat das Objekt, von
uns, wo ist der Gewinn für das Objekt? In einer
Symbiose gibt es ja die Win-win-Situation.
RP: Ok, wenn ein Objekt für mich gut ist, wird sich
das auf dem Markt bewähren und mehr produziert,
es kann sich gewissermassen selber reproduzieren.
BC: Das ist eine Rückkopplung, die wir automatisch
auslösen.
RP: Und je besser die sind, diese Mobiltelefone, desto
mehr werden sie sich re-produzieren, das ist eine

Analogie, die eigentlich aus der Ökonomie kommt,
aber auch aus der Evolutionsbiologie. Ich habe die
These von einem Verhaltensforscher aus Oxford von
David McFarland, der hat so argumentiert: Ein BMW

beispielsweise, der re-produziert sich auch, er
verwendet andere Mechanismen für die Reproduktion,
als das biologische Systeme tun. Er spannt andere ein
für die Reproduktion, aber es ist ein Mechanismus,
der der Reproduktion dient.

Wenn ich zum Beispiel einen Putzroboter habe

und der ist wirklich gut, ist er sowohl eine Konkurrenz

für andere Roboter als auch für den Menschen.

DUANE HANSON, OLD LADY IN FOLDING CHAIR, 1976,

polyester resin and fiberglass, polychromed in oil, mixed media

with accessories, Hanson Collection, Davie FL /
ALTE DAME AUF KLAPPSTUHL, Polyesterharz, Fiberglas,

Ölfarbe, Mischtechnik, Accessoires. (COURTESY VAN WEGHE

FINE ART NEW YORK / THE ESTATE OF DUANE HANSON)

196



197



Ist er billiger und besser als die Menschen, wird er
diesen konkurrenzieren und wird sich erfolgreich
reproduzieren, nicht sich selbst, aber in Fabriken.
BC: Das ist ein interessanter Gedanke.
RP: Es kommt nicht von ungefähr, es war ja ursprünglich

so, dass Darwin bei der Entwicklung der
Evolutionstheorie von den ökonomischen Theorien seiner
Zeit stark beeinflusst war. Das heisst, Ökonomie und
Evolutionslehre sind eigentlich sehr eng miteinander

verbunden gewesen. Und dann macht es durchaus

Sinn, dass man auch die Marktmechanismen im
Sinne der Evolutionsbiologie anschaut. Es ist natürlich

eine Metapher.
JB: Ist es nicht erstaunlich, wie langsam sich die
Evolution des Menschen vollzieht, verglichen mit der
rasanten Evolution technologischer Produkte?
BC: Ja, jetzt passiert plötzlich so ein Sprung, wir
haben noch gar nicht begriffen, was es alles
beinhaltet. Das ist mein Gefühl und Wolfsons Figur hat
damit zu tun. Wir gucken eigentlich in etwas hinein
und die Ängste, die man noch nicht verarbeitet hat,
noch gar nicht mal erkannt hat, kommen in dieser

Figur zum Ausdruck.
SZ: Aber dieser Mythos, der da bedient wird, mit diesen

menschenähnlichen Robotern, das ist ja genau
das, was mich überhaupt nicht berührt. Ich habe viel
mehr Angst vor real existierenden Geräten und was

man mit denen tun kann als vor einem Roboterchen,
das wie ein Mensch aussieht und vielleicht eines
fernen Tages auch viel mehr kann.
RP: Ich glaube, was bei Robotern speziell ist: Das sind

physikalische Dinge, die sich in der realen Welt bewegen,

und zwar ohne unser Dazutun. Sie verkörpern
diese Idee der Autonomie, das ist etwas Faszinierendes.

Wenn etwas sich im Raum bewegt, hat es eine
zusätzliche Qualität. Und da braucht es nicht unbedingt
einen komplexen Roboter. Man erinnert sich ans

Tamagotchi, das war eine phänomenale Geschichte, dieses

blöde Ding hat gesagt: «Ich sterbe jetzt, ich muss

gefüttert werden.» - das ist die Autonomie.
SZ: All die traumatisierten Kinder.
RP: Jetzt kann man sich vorstellen, dass ein Roboter
noch autonomer wird und in der Lage ist zu lernen,
dann macht der Roboter in der Interaktion mit der
Umwelt Erfahrungen, die der Designer nicht
vorhergesehen hat. Es ist wie bei Eltern, die Angst haben,

dass die Rinder Erfahrungen machen, die sie nicht
unter Kontrolle haben. Damit werden die Kinder
autonomer und entwickeln sich zu einer eigenen
Persönlichkeit, zu einer Individualität. Damit stellt sich

natürlich die Frage, was ist, wenn wirklich ein Individuum

daraus wird, das sich unterscheidet von allen
anderen? Ist es dann noch gerechtfertigt, diesem
Individuum den Strom abzustellen? Ist das ethisch
vertretbar?
JB: Interessant, der Roboter hat also Autonomie, weil
er sich - im Unterschied zu Duane Hansons regungslosen

Figuren - bewegen kann. Die Frage, wie lange
man den Roboter leben lässt und ob man ihn
überhaupt noch abstellen kann, erinnert an Goethes
verzweifelten «Zauberlehrling» mit seinem Besen.

MW: Ja, wenn er selber leben will. Diese unangenehme

Vorstellung eines künstlichen Bewusstseins.

Das beginnt mit dem künstlichen Auge, das den
Menschen ins Visier nimmt. Ein Moment, der mit
dem Computer HAL im Film A Space Odyssey (1968)
bereits in seiner ganzen Ambivalenz zur Darstellung
kam.
RP: Genau, man weiss ja nicht, ob es da ein Bewusst-

sein gibt oder nicht. Ich weiss es übrigens auch bei
dir nicht, ob du Bewusstsein hast. Ich nehme es jetzt
mal an, das ist «the other's mind problem», ein altes

philosophisches Problem.
MW: Aber dann werden doch die Roboter wirklich
interessant.
RP: Ich finde es deshalb auch falsch, wenn man von
vornherein sagt, das ist doch eine Maschine, die kann
kein Bewusstsein haben.

JB: Wie definiert ihr in der Wissenschaft den Begriff
Bewusstsein? Das wüsste ich gerne.
RP: Ich befasse mich nicht mit Bewusstsein. Das ist so

ein schlüpfriges Thema, ich habe immer versucht, es

zu vermeiden.
Es ist natürlich schon das Bewusstsein, was uns

letztlich interessiert. Aber es weiss niemand so recht,
was das wirklich ist, und es weiss auch niemand so

richtig, wie man das wissenschaftlich untersuchen
soll. Was ich spannend finde, sind die neueren
Ansätze. Die Neurowissenschaftler gehen davon aus,
dass das Bewusstsein im Hirn sitzt. Wir nennen das

den «brain chauvinism». Die moderneren
philosophischen Theorien, etwa von Alva Noe in Berkeley,

198



gehen hingegen davon aus, dass das Bewusstsein sehr
stark mit der Interaktion mit der Umwelt zu tun hat,
das heisst «out of our heads» oder so ähnlich. Es wäre

demnach ein grundsätzlicher Fehler, wenn man
annimmt, dass es effektiv im Hirn steckt.

Etwas anderes ist diese Idee der Cyborgs. Es gibt
ein sehr schönes Buch von Andy Clark, das heisst Na-

tural-Born Cyborgs: Minds, Technologies, and the Future of
Human Intelligence. Er geht davon aus, dass wir
Technologie absorbieren, wir haben keine Hemmungen.
Ich zum Beispiel habe eine Brille und muss meine
defizienten physiologischen Funktionen mit Technologie

kompensieren, das ist eigentlich sehr natürlich
und geht so immer weiter. Das Mobiltelefon etwa
haben wir sofort absorbiert, es wurde Teil unseres
Lebens. Wir beziehen die Technik mit ein und distanzieren

uns nicht von ihr, wir leben mit ihr. Man hat
es immer dabei, das ist wirklich symbiotisch und das

Mobiltelefon ist sehr clever: Es ist mobil, es bewegt
sich fort, aber es braucht keine Beine wie ein Roboter,

denn es lässt sich vom Menschen rumtragen.
JB: Wir sehen die Maschinen als Wesen, zu denen wir
alle Arten von Gefühlen empfinden.
RP: Sie gehören zu uns. Ja, wir haben sie ja gemacht.
SZ: Das Menschsein wird auf so vielen Ebenen durch
die Robotik berührt.
BC: Interessant ist ja auch, dass es wahrscheinlich
der Bereich ist, der die Wissenschaft am meisten

popularisiert.
RP: Genau, was natürlich problematisch ist, von den

Hollywood-Filmen wird eigentlich vorgegaukelt, dass

die Roboter viel mehr können, als das tatsächlich der
Fall ist. Ich meine beim Roboy ist das Erstaunliche,
dass er so populär geworden ist. Er war in sämtlichen
Medien weltweit, obwohl er eigentlich relativ wenig
kann.
SZ: Ja, ja, aber das Interessante ist, dass sich umgekehrt

die Wissenschaft bei eben diesem Hollywood-
Mythos vom Roboter bedient, um ihre Forschung zu

präsentieren und wahrscheinlich auch zu finanzieren.

Das soll kein Vorwurf sein, bloss eine Feststellung.

Roboy ist ein Parade-Beispiel dafür.
MW: Aber die Entwicklung muss ja doch sein, dass sie

noch mehr können?
RP: Das ist natürlich das Forschungsziel und die
menschliche Intelligenz ist das Vorbild. Ob es aber

tatsächlich so sein wird, dass wir in der Zukunft hu-
manoide Roboter haben werden, die alles für uns

tun, das ist eine andere Frage. Da bin ich überzeugt,
dass das letztlich der Markt entscheiden wird. Aber
die Frage ist die folgende: Wir Menschen können
sehr viele verschiedene Dinge, wir können trinken,
schwatzen, gehen, kochen und so weiter, aber wir
können nichts wirklich gut, und für viele Tätigkeiten,

Einzeltätigkeiten, gibt es eine Maschine, die
das schneller, besser, billiger, präziser und ohne

Ermüdungserscheinungen macht. Ich bin absolut

überzeugt, dass wir viele Roboter haben werden,
aber vielleicht mehr im Sinne von spezialisierten
Maschinen.
SZ: Aber deswegen gerät unser Menschenbild derart
ins Wanken wegen dieser Maschinen. Weil die uns als

die Krone der Schöpfung ablösen.
RP: Das ist so. Was jetzt anfängt, ist, dass uns nicht
nur manuelle Dinge abgenommen werden, sondern
auch intellektuelle. Zum Beispiel beim Big Data, was

dort über unser Verhalten vorhergesagt wird, ist
sensationell. Die Maschinen können das viel besser als

wir Menschen. Diese Entwicklungen verändern das

Menschenbild extrem.
MW: So gesehen ist der Roboter auch ein gutes
Bild, um überhaupt das Angesicht einer Zukunft zu
visualisieren.
RP: Absolut. Genau, je mehr wir uns mit ihnen
identifizieren, desto mehr kommt ja Individualität und
Bewusstsein hinzu und folglich auch die Frage: Sollen

diese Roboter dann Rechte haben? Es gibt eine
Charta für Roboterrechte, die von Koreanern vor
einigen Jahren aufgestellt wurde. Die Roboter sollen
auch Rechte haben und das ist natürlich die Folge
ihrer Menschenähnlichkeit.

Aber für die Erkenntnis, dass wir von der
Technologie abhängig sind, dafür brauchen wir diese

schrecklichen Roboter nicht. Wir haben diese

Abhängigkeit, wir sind gezwungen, die Technologie
zu gebrauchen. Die Technologie zwingt uns, sie am
Laufen zu halten. Das tun wir nicht mehr freiwillig.
Wir sind in diesem Sinne längst versklavt. Wir haben
natürlich auch einen Gewinn, sonst würden wir uns
das nicht bieten lassen.

Da kommt auch immer wieder die Frage: Kann

man den Robotern oder den Computern den Strom

199



abstellen, den Stecker ziehen? Erstens mal müsste

man nicht einen Stecker, sondern Millionen oder
Milliarden ziehen - das kann man nicht mehr, das

gäbe eine Katastrophe, Hungersnöte wären die

Folge, das ökonomische System würde zusammenbrechen,

die ganze Logistik, die wir haben auf der
Welt, alles würde zusammenbrechen, es wäre das

Ende der Menschheit.
BC: Aber es gibt doch dieses Wort «Technikgläubigkeit»,

das war ein Schlagwort Ende der 60er-Jahre,
weil die Nachkriegszeit war ja getragen von der

sogenannten «Technikgläubigkeit». Es gab 1958 die

Weltausstellung in Brüssel, die von 41 Millionen
Personen besucht wurde. Das Atomium als grosses
begehbares Emblem und es war auch ein Atomreaktor
ausgestellt. Und dann kommt die 68er-Generation

und die Technikgläubigkeit galt als des Teufels. Es

gibt ein heftiges Gespräch zwischen dem Künstler
Joseph Beuys und dem Kybernetiker Max Bense.

RP: Der mit der informationstechnischen Ästhetik.
BC: Genau, Beuys und er haben sich furchtbar
gestritten in einer Fernsehsendung, davon gibt es eine

Filmaufnahme, die ist zum Schreien, weil man genau
sieht, was damals aufeinanderprallte, die sogenannte
Technikgläubigkeit Max Benses und die Technikskepsis

von Joseph Beuys.
Es gibt ein sehr schönes Zitat von Bense, das letztlich

auch für dieses Gespräch gilt: Wir müssen die

Dinge, die wir beargwöhnen und die uns vertraut
sind, bewohnbar werden sollen, deuten, beschreiben,

erklären, malen, darstellen, ausdrücken,
beurteilen, zustimmen und verneinen - es ist die einzige
Möglichkeit, ihrer Bedrückung zu entgehen.

JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media /
WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien.

(PHOTO: ANDREAS LASZLO KONRATH)

200



ROLF PFEIFER AND SUZANNE ZAHND IN CONVERSATION WITH
JACQUELINE BURCKHARDT, BICE CURIGER AND MARK WELZEL

ROBOTS

MARK WELZEL: We see this as an experiment: four
laypeople in conversation with a robotics research
scientist. Our point of departure is FEMALE FIGURE

(2014) by American artist Jordon Wolfson. The work
is a female robot, which dances to pop music; it is

equipped with face recognition, so it appears to
make eye contact with the audience. It seems to us
that a robot, as an interactive being, has never before
made such a sophisticated appearance in the space
of art. Until now, robots have been hidden away in
factory bays, discreetly assembling our automobiles,
and here, all of a sudden, we're confronted with a

deliberately ambiguous figure in a gallery. We'd like
to talk to you, a robotics expert, about why we are
so fascinated and ambivalent at the same time.
Although you haven't seen Wolfson's work in person,

ROLF PFEIFER, physicist, IT specialist, and futurist, is one

of the world's leading researchers in the fields of artificial

intelligence and robotics. He is particularly well-known for his work

on embodiment in connection with intelligent behavior. His

most recent project, the "Robolounge Asia," a bar in Shanghai

where robots will look after the guests, is scheduled to open in

2016/2017.

S UZA NNE ZA HND is a writer and musician. For many years,

her work has addressed areas of scientific research that attempt
to explain or imitate human beings.

JORDAN WOLFSON, FEMALE FIGURE, 2014, mixed media /
WEIBLICHE FIGUR, verschiedene Materialien.

(PHOTO JOHN SMITH)

201 PARKETT 95 201 4



202



you've watched a video of it. What, specifically, do

you perceive when you see Wolfson's figure dancing?
ROLF PFEIFER: For one thing, it's ingenious that the
artist includes a pole. That simplifies the engineering
because it eliminates the problem of stabilization; he

must have solved 80-90% of that problem by using
the pole. But the idea of robots in art may not be all
that new. Jill Scott has been conducting the artists-
in-labs program at the Zurich University of the Arts
for a long time. We always have loads of applications
from artists who want to work with robots, because

they are a very popular means of expression. We

generally like working with artists, not least because they
don't have any money, so they always have to take a

new approach and tackle things differently from the

way we do as engineers, and the results can be very
surprising. It doesn't bother anybody in the art world
to see a pole being used to stabilize the figure.
BICE CURIGER: But there's much more to it. It's
also a reference to pole dancing, in which the pole
plays a significant erotic role. Except in this case, it's
horizontal and moves up and down with the snaky
movement of the figure in high-heeled boots and the
tush—that's extremely clever, and so is the way the
head turns, and the play of the hands.

JACQUELINE BURCKHARDT: Not only that, but the

pole comes out of the mirror in which she's looking
at herself, so we can see her from the front via the
reflection. That makes the levels of reality even more
complicated, especially since the figure is masked.
BC: Wolfson once said in a conversation that he is not
interested in artificial intelligence; he wants to see

how we human beings react to the replication.
SUZANNE ZAHND: Yes. It's a matter of perception.
RP: There've been some pretty witty experiments,
like the recent one at the Bristol Robotics Laboratory
in the UK. It consists of the head of a robot, which
basically can't do very much. It notices when somebody

speaks to it and responds by moving its head
and eyes, nodding slightly, and saying, "Aha, aha."

Hiroshi Ishiguro & Geminoid, HI-4, 2013 (COURTESY

QUEENSLAND UNIVERSITY OF TECHNOLOGY)

When a person is speaking, it doesn't say anything,
but it doesn't understand anything either; it has only
learned how to interact a little bit. Sometimes it looks
at you in a way that makes you really feel as if it
understands and is listening.
SZ: But that's happening in our heads and not in the
robot's.
RP: Quite so.

SZ: To be honest, I was a little bored by Wolfson's
piece, and the pop music that she's dancing to. I
think the way it toys with the horror genre is a little
cheap. And content-wise, Wolfson reels off some of
just about everything that's been touted in pop and

art over the past twenty years—gender, authenticity,
cyborg theory everything in easily consumable
mouthfuls. His agenda practically hits you between
the eyes.
BC: I don't think it's only about being shocking.
Horror is not the priority. Wolfson doesn't hide
anything; he could have covered the mechanical joints,
for instance. He makes it obvious that the figure is

artificial.
SZ: True, but it's so easy to tell how he's deliberately

playing on our fears in connection with this

technology.
BC: Not only technology. I'm reminded of the reality
of the figures that Duane Hanson created, like the
old woman sitting in a chair (OLD LADY IN FOLDING
CHAIR, 1976). When you come down the stairs and
see her sitting there, you think that she's alive. It's
really unsettling to realize that she's not. And why?
Because it reminds us of death. That split second of
recognition mobilizes something in us. I think Wolfson

is playing with a similar effect. But this time, it's
a machine that moves and imitates us with astonishing

skill. It's not a dead person standing there; it's a

lifeless thing.
RP: That's the "uncanny valley" phenomenon. Japanese

scientist Masahiro Mori came up with this
interesting hypothesis in 1970: If it's perfectly clear that
something is a robot, we feel relatively safe and
comfortable interacting with it; the more human it
becomes, the funnier we feel; until it becomes so human
that we start to feel positively toward it again. There's
this uncanny valley where interaction becomes

extremely unpleasant—for instance, when a robot ac-

203



tually looks at us. It's incredible. Even children say,

"Now he sees me." But as you said, it's our perception
and obviously not the robot's. The experiment with
the robot head also shows how little it takes for us to
believe that the other understands us—-Joseph Wei-
zenbaum's ELIZA computer program already demonstrated

that back in the 1960s. You could converse
with ELIZA, and more than a few users really thought
they were engaged in serious conversation.
SZ: And the more advanced everything becomes, the

more you wonder at what point we are prepared to

accept a robot as a "being" like ourselves. Or
conversely, we end up turning into robots ourselves,

increasingly wearing technology not only on but in
our bodies. That's been happening in medicine for a

long time—intelligent prostheses or chips implanted
directly into the brains of Alzheimer's patients, for
example. Either you recognize the advantages or you
reject them and call the person a cyborg and refuse

to consider it a human being.
RP: Ten or twelve years ago, Hiroshi Ishiguro of
Osaka University made an android clone of himself;
he wanted to research interaction with himself. The
clone is not very intelligent; it is remote-controlled,
and intelligence is not the main issue—similarity

of appearance is most paramount. Ishiguro says

that when he interacts with his clone he can find
out things about himself that he couldn't discover
otherwise.

JB: Does Ishiguro do this research as an artist or as a

scientist?
RP: He works on several levels. He cooperates very
closely with neuroscientists and is trying to get at the

essence of intelligence, of intelligent behavior. It's
extremely important to experience something new.
That applies to Wolfson as well—it's a new type of
experience when he interacts with his figure. Ishiguro is

especially interested in social interaction, interaction
between human and robot as a research platform.
And then there is, of course, the showiness, since he
is working with people in Hollywood.
JB: In other words, for the entertainment industry.
RP: I want to mention Cynthia Breazeal. She worked
at MIT with Rodney Brooks. She built Kismet, a robot
that could interact socially and was equipped with
a number of reflexes. When there was a loud noise

somewhere, he would turn in the direction from
which it was coming.' And when something moved

quickly, he would look in that direction, which is

an important survival instinct. If something moved

slowly, he followed it with his eyes. If you've been

observing something for a while, you become habituated

to it, and you look around to see if there's something

else interesting.
There is a film that shows someone talking to

the robot for forty minutes. Then somebody comes

through the door, there's a loud sound, and the
robot turns his head to the door. The robot then
follows a slow-moving object, until the habituation
effect kicks in, and it looks back at the person
opposite, who starts speaking again. This is exactly the
behavior we would expect from a socially competent
person. Somebody once said to Rodney Brooks, "This
robot behaves as if it had social competence." And
he answered, "What do you mean 'as if This is social

competence."
MW: That's like simulating the mind.
RP: And it shows us that our behavior is more
controlled by reflexes than we'd like to admit.
SZ: When our theater group had the opportunity to
do robotics research at the Artificial Intelligence Lab
at the University of Zurich, I found your approach
especially interesting—namely, that a robot is not
only controlled by a computer, by a brain, but also

functions in relation to its surroundings. That's
actually the same thing that Vedic philosophy said

thousands of years ago: You also think with your legs.
We are constantly interacting with our surroundings
and constantly relating to other people, and that's

basically what defines intelligence. We are not only
brain-controlled automatons; we are also a ceaseless

process.
RP: In 1999, the psychologist John Bargh from Yale

University wrote a fascinating article titled "The
Unbearable Automaticity of Being." He did a number of
experiments showing that a lot of our behavior is sub-

Cynthia Breazeal, Kismet, late 1990s /
späte 1990er-Jahre, Massachusetts Institute

of Technology. (SAM OGDEN / MIT MUSEUM)

204



205



Roboy, 2013. (PHOTO ADRIAN BAER)

ject to unconscious control. A lot of people don't like
that, so his theory is very controversial. But actually,
if that's the way things work, why should that bother
us? It means that we're free to do other things. But

our Cartesian heritage gets in the way.
BC: When you put it that way, it's an insult; it humiliates

us as human beings.
MW: Yes, like the insults that Sigmund Freud described:
Thanks to Copernicus, we had to give up the idea that
we are the center of the universe; thanks to Darwin, we
had to give up our genealogy; and thanks to
psychoanalysis, we had to give up mastery of ourselves. Now

we're becoming increasingly reliant on prostheses; it's
practically a dependency. But to get back to FEMALE

FIGURE—a lot of people talk about how uncanny and

disturbing it is to encounter the work.
FEMALE FIGURE also speaks. She says things like

"Say feeling love"; "Okay, feeling love"; "Tell them:
Touch is love"; "Say: Touch is love"; "Touch is love;

now close your eyes."
BC: It's the artist's voice.
RP: The hands are extremely well done.

JB: And the stained white dress. There are a number
of symbolic elements.

206



MW: It reminds me of Cindy Sherman's dolls except
that this one wants to be triumphant, to dominate
people.
SZ: The bruised legs—it's all so smart-ass, I think it's
repellent.
FEMALE FIGURE: "My mother is dead, my father is

dead, I'm gay, I would like to be a poet, this is my
house."
MW: What about Roboy, the robot Rolf and his team
made? He is cute and friendly and interacts with people.

I saw a film in which he blushes; it's this attempt
to make the machine seem human.
BC: To feel shame.

MW: Whereas Wolfson's robot shows a diametrically
opposed range of human sensations: It provokes
fear; it's a little bit pornographic.
BC: She's shameless.

MW: She's got gender problems, too. She clearly has

masculine traits.

JB: And she's a little animalistic.
BC: With wolf's teeth.
MW: Roboy is the opposite, trying to convince us that
he's a good guy.
RP: Exactly, that's a good point. One idea behind
Roboy was for him to be an ambassador of a new
generation of machines—namely, machines that share
their environment with us. Because robots don't
have a very good reputation among the general public.

For one thing, they take away our jobs. Then you
hear about these drones, unmanned bombers, and
the Terminator in Hollywood movies.
SZ: And all the surveillance technology.
RP: Exactly. We felt that we had to do something to
make robots more likable again. And that's just what
Roboy is meant to do. He's a little bit like a toddler
with an oversize head. We did that intentionally to
make absolutely sure he wouldn't cause anxiety. With
the uncanny valley in mind, we worked on a design
that does not look human, to show clearly that it's
not a human being but more like a caricature. And
people like it. Nobody has ever said that Roboy causes

anxiety, even when he looks at you.

Roboy, 2013. (PHOTO: ADRIAN BAER)

MW: Robots are a way for us to test our relationship
to technology, how we react to it, but above all, how
it changes our image of human beings, of humanness
in general. Our understanding of the current situation

is always one step behind. We don't yet understand

what's happening to us with all these devices

that we can't live without, or what the future holds in
terms of robots.
RP: Probably not, but our relationship to technology
is extremely symbiotic. Cell phones are an excellent
example. The development is something we would
never have envisioned twenty years ago, even in our
wildest dreams—all the things you can do with such a

small device. We're even emotionally involved. Take
a cell phone away from a teenager and they'll be ripe
for psychiatric treatment within two days. The dependence

is incredible.
Somehow it doesn't seem to bother us, and it looks

like the advantages, or our subjective perception of
them, are much greater than the disadvantages.
BC: Maybe there won't be any backlash until the next

207



generation. I ask myself practically every day where
this is going to end. I get thousands of e-mails and

just deleting them drives me crazy. Endless,
constantly increasing stimulation. How will people deal

with it?

JB: You said our relationship to technology is

symbiotic. I've always thought of technology more as a

prosthesis or an extension of our own capabilities.
How do you see the symbiosis? Specifically, what does

the object get from us—what is the advantage for the

object?
RP: Okay, if an object is good for me, it will be
successful on the market and more will be produced, so

in a sense it reproduces itself.
BC: That's feedback that we trigger automatically.
RP: And the better these cell phones get, the more
they reproduce themselves. Actually, that's an analogy

that comes from economics, but also from the

biology of evolution. I picked up this thesis from a

behavioral scientist at Oxford, David McFarland. For

example, he argues that a BMW also reproduces
itself; it just uses different mechanisms for reproduction

than biological systems do. If I have a really good
robot that does the cleaning, then it's not only
competing with other robots but with people, too. So if
it's cheaper and better than people, it will successfully

reproduce—not by itself, but in factories.
BC: That's an interesting thought.
RP: And it has a history. When Darwin came up with
his theory of evolution, he was profoundly
influenced by the economic theories of his time. So the
two fields were very closely related. It certainly makes

sense to look at the workings of the market in terms
of evolutionary biology. It's a metaphor, naturally.
JB: Isn't it amazing how slow human evolution is in
comparison to the incredibly fast evolution of
technological products?
BC: Yes, there's been a huge, abrupt leap. And we
have absolutely no knowledge yet of what it all means.
That's the way I feel, and Wolfson's figure relates to
that. As if it were expressing the fears that we have to

cope with or that we may not even be aware of yet.
SZ: But the myth created by these humanoid robots
with all the fantasies that people have about them
leaves me completely cold. I'm much more afraid of
devices that really exist and of what they can do than

of some little robot that looks like a human being
and may possibly be able to do a lot more someday.
RP: I think what makes robots special is that they are

physical things that move around in the real world
without any action on our part. They embody this
idea of autonomy; that's what's fascinating. There's
an added quality to something when it moves around
in space. And you don't even necessarily need a complex

robot. Think of Tamagotchi, this dumb thing
that said, "I'm dying now, I have to be fed"—that's

autonomy. It was phenomenal.
SZ: All those traumatized children.
RP: One could imagine a robot becoming even more
autonomous and capable of learning. Through
interaction with its surroundings, the robot could have

experiences that its designer had not anticipated. It's
like parents who are afraid that their children will
experience something over which they have no control.
The children become more autonomous, acquire a

personality of their own, and become independent
individuals.
JB: So you're saying that a robot is autonomous
because it can move, in contrast to Duane Hanson's

figures. When I think about how long you should let
a robot live and whether you should be allowed to

turn it off, I think of Goethe's desperate sorcerer's

apprentice with his broom.
MW: Assuming that it wants to live. The idea of
artificial intelligence is a disturbing thought, beginning
with the artificial eye that watches us, like the

computer HAL in 2001: A Space Odyssey (1968).
RP: Exactly, nobody knows if there's a mind or not.
Actually, I don't even know if you have one. I'm just
assuming it. That's the old philosophical problem of
other minds.
MW: That's what makes robots really interesting, isn't
it?

RP: And that's why I think it's wrong to say a priori
that it's a mindless machine.
JB: How does science define the mind? I'm curious.
RP: I don't study the mind. That's such a fuzzy term.
I've always tried to avoid it. Of course, ultimately
that's what we are interested in. Nobody really knows

what it is, and nobody really knows how to study it
scientifically. But there are some pretty interesting new
approaches. Neuroscientists assume that "conscious-

208



Roboy, 2013. (PHOTO: ADRIAN BAER)

ness" is in the brain. We call that brain chauvinism.
In contrast, contemporary philosophical theories,
like that of Alva Noe at UC Berkeley, work on the

assumption that the mind is very closely related to
interaction with the world. As he puts it, in the title
of one of his books, we have to get "out of our heads."
That means we're making a big mistake by assuming
that the mind is actually in the brain.

There's a great book by Andy Clark, called
Natural-Born Cyborgs: Minds, Technologies, and the Future of
Human Intelligence. According to Clark, we have no
reservations about absorbing technology. For example,

I wear glasses and use technology to compensate

my deficient physiological functions. That's actually

part of a very natural, ongoing continuum. We

instantly absorbed cell phones; they're part of our
lives. We don't pit ourselves against technology; we

incorporate it and live with it. It's a constant companion

that's really symbiotic. And the cell phone is very
clever: It's mobile, but it doesn't have to have legs
like a robot because it's portable.
JB: We think of machines as beings, and we have all
kinds of feelings about them.
RP: They belong to us. We did make them, after all.
SZ: The fact of being human is affected on so many
levels by robotics.

209



BC: Interestingly, it's probably the most popularized
scientific field.
RP: That's a problem, too. Hollywood movies show

robots doing an awful lot more than they are in fact

capable of. The popularity of Roboy is amazing. He

was in all the media although he can't really do all
that much.
SZ: Yes, yes, but conversely, the sciences exploit the

Hollywood myth of robots when they present their
research and probably get financing that way as well.
That's not a criticism; it's just an observation. Roboy
is an excellent example.
MW: But you need the research to make better and
better robots, don't you?
RP: Yes, of course. That's the goal of the research,
and human intelligence is the model. But whether
we will actually ever have humanoid robots that can
do everything for us, that's a moot question. The

SZ: That's why these machines are on assault on our
image of humanity. They are unseating us as the

crown and climax of creation.
RP: True. They're notjust doing manual labor for us;

they're starting to do our intellectual work as well.
For example, big data—what's been predicted

about our behavior is sensational. Machines can do
that much better than we can. These developments
are making a huge impact on our image of human

beings.
MW: In that respect, robots are a good means of
visualizing the face of the future.
RP: Absolutely. And that raises the question of
whether a robot has rights. What happens if it really
does turn into an individual that is different from all
the others? Do you have the right to turn off the
individual's electricity? Is that ethical? South Korea has

been working on a charter of robot rights for more

Max Bense, 1970, video still, "Provokation - Lebenselement

der Gesellschaftdiscussion with Joseph Beuys, Max Bill,

Arnold Gehlen / Videostill.

market is going to make that decision. The real issue

is this: We human beings can do a lot of different
things—we can drink, talk, walk, cook, and so on—
but we can't do anything really well; and for a lot of
specific activities, there are machines that can work
faster, cheaper, more precisely, and without fatigue.
I'm convinced that we are going to have a lot of
robots, but more in the sense of specialized machines.

than five years. But we certainly don't need robots to
make us realize how much we rely on technology. We

are dependent; we are forced to use technology. And
technology forces us to keep making robots. We're
not doing that voluntarily anymore; we became
enslaved a long time ago. We're obviously also getting
something out of it, otherwise we certainly wouldn't
bow to them. And then, like I said, the question that

210



Joseph Beuys, 1970, video still, "Provokation - Lebenselement der Gesellschaft", discussion with Max Bense,

Max Bill, Arnold Gehlen / Videostill

keeps cropping up is whether you can pull the plug
on robots or computers. First of all, it's not just one
plug but millions or even billions. You can't do it
anymore. It would be a catastrophe—it would lead to
famine, the economic system would break down, all
the logistics worldwide would break down; it would
be the end of humanity.
BC: In the postwar years, everyone talked about "faith
in technology," because it seemed like such a

godsend. In 1958, 41 million people visited the World's
Fair in Brussels, symbolized by the Atomium, which

you could climb into. There was also an atomic reactor

on display. And then there was a backlash, starting

with the youth demonstrations in 1968, when

technology was seen as the root of all evil. Joseph

Beuys and the philosopher/semiotician Max Bense

really got into each other's hair once.
RP: Bense was the one who talked about information
aesthetics.
BC: Exactly. He and Beuys got into a terrible fight on
a TV show [in 1970], There's a film clip where you
see the notorious clash between Max Bense's faith
in technology and Beuys's skepticism. But Bense said

something once that also applies to our conversation:
We have to interpret, describe, explain, paint, represent,

express, assess, espouse, and reject the things
that trouble us and the things that are familiar to
us—that's the only way to escape being oppressed by
them.

(Translation. Catherine Scheitert)

211


	Roboter : Rolf Pfeifer und Suzanne Zahnd im Gespräch mit Jacqueline Burckhardt, Bice Curiger und Mark Welzel = Robots : Rolf Pfeifer und Suzanne Zahnd in conversation with Jacqueline Burckhardt, Bice Curiger und Mark Welzel

