
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2013)

Heft: 92: Collaborations Jimmie Durhan, Paulina Olowska, Helen Marten,
Damian Ortega

Artikel: Jimmie Durham : study it lightly = behutsam herangehen

Autor: Horton, Jessica L. / Schmidt, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J i mmie Durham

JESSICA L. HORTON

Study
It Lightly
In 2002, in the countryside near his studio in Rome,
American-born artistjimmie Durham filmed a parody
of a spaghetti western. The thirteen-minute video, LA
POURSUITE DU BONHEUR (The Pursuit of Happiness,

2003), introduces viewers via French subtitles
to Joe Hill, an "American Indian artist, probably of
Shoshone or Paiute origin," living somewhere in the
western United States. Accompanied by a wordless
sound track, our hero (played by Albanian artist Anri
Sala) strides across garbage-strewn fields and highways,

collecting roadkill, discarded plastic, and other
detritus. He turns these into bad collages, which he
exhibits at an anonymous gallery for an audience of
cowboys-turned-art-collectors, whereupon he pockets

a wad of cash, sets his dilapidated trailer on fire,
and boards a flight to France. A shot of the airplane
disappearing into a blue sky acts as the punch line
to a sardonic, anti-nationalist joke: "Life, liberty, and

JESSICA L. HORTON is a Wyeth Fellow at the Center for
Advanced Study in the Visual Arts, National Gallery of Art,

Washington DC, where her research focuses on intersections among
indigenous, modern, and contemporary art.

the pursuit of happiness," the tri-part promise of the
US Declaration of Independence, are realized only in
an act of emigration.

However, LA POURSUITE refuses to stop at "the
end" (of the movie, the journey, the joke). The
credits roll across an outdoor gathering at a French
cafe—an Italian restaurant supplies the stand-in—
where a beret-clad Durham sits talking over espresso
with Sala and friends. The romantic distance of a

1960s Sergio Leone film gives way to the self-reflexive
diegesis of another genre of the decade, cinema ve-

PARKETT 92 2013 48

Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, MAQUETTE FOR A MUSEUM OF SWITZERLAND, 2011, detail, Swiss masks /
MODELL FÜR EIN MUSEUM DER SCHWEIZ, Ausschnitt, Schtveizer Masken.

rite. The postscript recalls a cafe scene from Victor
Morin and Jean Rouch's experimental documentary,
Chronique dun ete (Chronicle of a Summer, 1960), in
which Morin sits with his cast at Totem, the restaurant

of the colonial Musee de l'Homme in Paris: Mar-
celine, a Holocaust survivor, Landry, a student from
Cote d'lvoire, and other leftist intellectuals discuss
the anticolonial war in Algeria, decolonization in the
Congo, and painful memories of Auschwitz. Ostensibly

an ethnographic account of Paris at a historical
juncture, Chronique's self-reflexivity and heterogene¬

ity have led to its reputation as a nascent poststructur-
alist challenge to anthropology's very presumption to
fix some discrete, external object of study. Detached
from land and kin, the itinerant "tribe" explored on
screen emerges from the colonial violence wrought
by modern nations. Chronique turns the ethnographic
lens back upon Europe, revealing that its "others" are
already present at the cafe table.

Forty-two years later, Chronique's lessons haunt LA
POURSUITE's coda. In such revelatory moments, Durham

s artistic practice both echoes and transcends

49



Jimmie Durham

his activist past. In the 1970s, Durham was director of
the International Treaty Council for the American
Indian Movement, where he fought to secure representation

for stateless indigenous peoples at the United
Nations. Although he resigned in disillusionment in
1979, his subsequent texts, sculptures, videos, and

performances reveal a persistent concern with the

survival and regeneration of communal forms amid

the displacements endemic to modernity. In particular,

since he moved to Europe in 1994, Durham has

assumed the role of an idiosyncratic ethnographer
in the tradition of Rouch and Morin, setting out to

study nations "anthropologically as something
that happened."1'

Nations, the building blocks of our contemporary
geopolitical order, appear in Durham's work as only
one category among many historically contingent
orders of communal and intellectual life. Throughout
his projects on the continent he calls "Eurasia,"

indigenous and vernacular material cultures interrupt
the apparent uniformity of nations, predating,
persisting within, and migrating across their borders. As

Durham explains, "I have been trying to imagine a

way of thinking about our situation away from the

vocabulary and ensuing mindset that nations have

set so heavily upon the world."2' He elaborates, "I

wish only to find ways to think differently something

where we would not speak (and not not-speak)
to power. Study it lightly with only the idea that it
happens and must be avoided."3' If Durham's activism

was oppositional, fostering indigenous struggles

against nations, it was an approach that risked reifying

the power that nations wield over collective
identification. Investigating nations "anthropologically,"
on the other hand, can have the effect of mapping
their limits, opening up routes of avoidance and

calling attention to both historical and imaginative
alternatives.

This tactic is apparent in MAQUETTE FOR A

MUSEUM OF SWITZERLAND (2011), which is built
around the disassembly of a work of traditional
anthropology. Durham came across a book containing
black-and-white plates of Swiss peasants' masks while

studying at the Ecole des Beaux-Arts in Geneva in
the 1960s. The masks, as the artist's own handwritten

label explains, "bring forth something
hidden": the material-spiritual culture of a civilization
that predates European nations. Released from
their binding, enlarged, and hung in rows on white
walls, the masks grimace and smirk over the vitrines
of texts and objects that Durham has placed below,
like disbelieving members of a jury surveying the evi-

50



Jimmie Durham

dence. Among the curiosities they witness are notes

on banking and watchmaking, a sausage from Canton

de Vaud, Brissago tobacco, a bottle of apricot
liqueur from Canton de Valais, and illustrations from
Swiss children's books depicting the antics of a Celtic

spirit of the forest, or "wild man." Penned with visible
corrections in Durham's uneven hand, texts survey
the available histories of these local and imported
goods while taking frequent detours from the "objective

stance" that the museum-in-the-making
recommends: "[The Celts] knew that dragons, uncontrollable

beasts, lurk in the caves of our minds; waiting to
devour innocence (and possibly to reveal treasures)";
"Christianity has methodically made the Celtic Swiss

custom to seem as evil and/or naive—'primitive.'"
No singular image of Switzerland emerges from the

charming, violent miscellany of objects and words.

MAQUETTE's unpolished proposal for a national
museum paradoxically absents a legitimating discourse
of national identity (although its effects are among
the evidence). Freed of this paternalistic power, the

larger-than-life masks attest to the persistence of
older communal forms and resume their capacity to
relate, judge, and defect.

In other works, Durham plays with geopolitical
relationships between centers and margins, modestly

marking numerous "centers of the world" with sticks

found during his Eurasian travels. In THE CENTER

OF THE WORLD AT CHALMA (1997), exhibited at the
Museum of Contemporary Art in Pori, Finland, the
artist presented a six-and-a-half-foot-tall map of the

globe overlaid with a handy albeit rather crooked
line in black ink, connecting the museum to the

eponymous village a continent away. An accompanying

panel featured Durham's handwritten text:
There is a spring and an ahuehuete tree that mark the

center of the world. They are near the village of Chalma, in
the state ofMorelos in the southern part ofNorth America.

Everyone should make a pilgrimage to the sacred tree, but
those who become discouraged and give up along the way
are turned to stone.

On the chance that there should be lost souls which might
recover themselves upon arrival at the tree, we are asked when

on the pilgrimage to kick stones in the direction of Chalma.

A truckload of softball-size stones punctuated the
floor of the museum and spilled into the bathrooms,
gift store, and sidewalks outside. Visitors were invited
to kick the stones along the "suggested route." Like
mask-making in Switzerland, the custom of pilgrimage

to Chalma predates the arrival of Spaniards,
Christianity, and Mexican nationhood. Its cultural
significance may have seemed far removed from the





Jim,mie Durham

JIMMIE DURHAM, MAQUETTE FOR A MUSEUM OF SWITZERLAND, 2011, installation views /
MODELL FUR EIN MUSEUM DER SCHWEIZ, Installationsansichten.

lives of those who stood in the museum. Yet by
insisting matter of factly that Chaima is "the center of
the world," Durham wrote that particularity into a

continuous, shared geography. We (itinerant art
audiences) were asked to pause on our self-important
journeys and let someone else's center be valid, make

demands, and reorient us.

As is often the case in Durham's recent work,
substratum provided the vehicle for shifting attention.
Stone, a material indigenous to every place on earth,
is notjust the inert foundation of cathedrals and
parliaments. It comes already storied: a petrified soul
sidetracked on the way to Chaima, a celestial marker
in the patterns of Stonehenge, a witness to the shifting

map of communities before, inside of, and across
nations.

Stone is just one of many modest, overlooked
materials to which Durham draws our attention, revealing

it to be an unexpected repository of knowledge.
In the artist's book Stone Heart (2001), created during
a residency in Kitakyushu, Japan, Durham tells the

story of the chinquapin trees that grew in the forests

of Arkansas, where he was born. He explains,
About forty years ago the Chenqapm [sic] trees began to

die because of a disease. I had a feeling that the disease was

a version of the disease that had killed absolutely all the

native Chestnut trees m North America one hundred years
earlier. I thought about telling some scientists or some state

agency, but white Americans really do not seem to know that
there is such a thing as a Chenqapm. (Anyway, I didn't
know any scientists.)
When I arrived in Kitakyushu I read that Chenqapms were

a staple food in the Japanese diet of three thousand years

ago.
Even if we have no more Chenqapms, maybe the forests of
Japan will keep themN

Diseased trees recall the epidemics that destroyed
many indigenous communities across the Americas

following the arrival of European colonizers.
Durham's chance discovery of chinquapins in Japan
raises the possibility of a transoceanic relationship
that nurtures survival and growth rather than
annihilation. He augments the passage in the book with
Native American and Japanese food recipes,
photographs of stone lanterns taken from tourist
brochures, and, more ominously, a map of Kitakyushu-
based Yawata Works, manufacturer of oil-field pipes
like those Durham claims to have sold when working
in Texas "a long time ago."5' Distinct identities open
up, for better or for worse, as resemblances among
sites inside the US, Japan, and elsewhere accumulate
across the pages.

As Durham redraws the maps of communities, he

also tampers with their constituents. When endangered

chinquapins crop up in a Japanese forest or
petrified souls tumble across the floor in Finland,
they invite alliances between people and things that
transcend the exclusivity of national citizenship. By

rerouting indigenous materials and ideas through
sites in Eurasia, Durham posits their survival and

regeneration as a matter of common, global concern.
His creative investigations of communal forms invite
a politics of mutual recognition and a radically open
membership.

1) Jimmie Durham, e-mail to the author, November 8, 2012

2) Jimmie Durham, "Against Internationalism," Third Text, vol
27, no. 1 (January 2013), p 31

3) Durham, e-mail to the author, November 10, 2012.

4) Jimmie Durham, Stone Heart (Kitakyushu, Japan- Center for
Contemporary Art, Kitakyushu, 2001), n p
5) Ibid, n p

53



Jimmie Durham

JESSICA L. HORTON

Behutsam
Herangehen

Im Jahr 2002 drehte der in Amerika geborene Künstler

Jimmie Durham auf dem Land, unweit seines
Ateliers in Rom, eine Spaghetti-Western-Parodie. Das

dreizehn Minuten lange Video, LA POURSUITE DU

BONHEUR (Das Streben nach Glückseligkeit, 2003),
macht die Zuschauer in französischen Untertiteln
mit Joe Hill bekannt, einem irgendwo im Westen

der USA lebenden «indianischen Künstler,
wahrscheinlich schoschonischer oder pajutischer Abstammung».

Zu den Klängen eines wortlosen Soundtracks
schreitet unser Held (verkörpert vom albanischen
Künstler Anri Sala) über müllubersäte Felder, Plätze

und Landstrassen und sammelt überfahrene Tiere,
weggeworfene Plastikteile und anderen Abfall ein.
Seine Ausbeute verarbeitet er zu miserablen Collagen,

die er in einer namenlosen Galerie ausstellt,

JESSICA L HORTON ist Wyeth Fellow am Center for Advanced

Study in Visual Arts der National Gallery of Art m Washington.

Ihre Forschungen gelten den Schnittstellen von mdigener,

moderner und zeitgenossischer Kunst.

deren Publikum aus zu Kunstsammlern mutierten
Cowboys besteht. Daraufhin steckt er ein Bündel
Banknoten ein, setzt seinen maroden Wohnwagen
in Brand und besteigt ein Flugzeug nach Frankreich.
Die Aufnahme des in den blauen Himmel entschwindenden

Flugzeugs wirkt wie die Pointe eines bitterbösen

antinationalistischen Witzes: «Leben, Freiheit
und das Streben nach Glückseligkeit», das dreifache

Versprechen der Unabhängigkeitserklärung der USA

wird erst im Akt der Auswanderung eingelöst.
LA POURSUITE weigert sich jedoch, «am Ende»

(des Films, der Reise, des Witzes) aufzuhören. Der
Abspann gleitet über ein Treffen von Leuten vor
einem französischen Bistro - ein italienisches
Restaurant musste als Double dafür herhalten. Mit Beret
auf dem Kopf sitzt Durham beim Espresso und
diskutiert mit Sala und Freunden. Die romantische
Distanz eines Sergio-Leone-Films aus den 60er-Jahren
weicht plötzlich der kritisch reflektierten Handlung
eines anderen Genres jener Zeit, des Cinema verite.
Der Nachspann erinnert an eine Cafeszene aus dem

PARKETT 92 2013 54



Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, LA POURSUITE DU BONHEUR, 2003, video still /
DAS STREBEN NACH GLÜCKSELIGKEIT, Videostill.

experimentellen Dokumentarfilm Chronique d'un ete

(Chronik eines Sommers, 1960) von Victor Morin
und Jean Rouch: Morin sitzt dort mit seinem
Ensemble im Totem, dem Restaurant des kolonialzeitlichen

Pariser Musee de I'Homme. Marceline, eine
Holocaust-Uberlebende, Landry, Student von der
Elfenbeinküste, und weitere Linksintellektuelle
diskutieren über den Algerienkrieg, die Entkolonialisierung

im Kongo und schmerzhafte Erinnerungen
an Auschwitz. Trotz der anscheinend rein ethnologischen

Beschreibung der Situation in Paris zu einem
bestimmten historischen Zeitpunkt haben die kritische

Reflexion und Heterogenität des Films ihm den
Ruf eingetragen, eine neue poststrukturalistische
Kriegserklärung an die Anthropologie darzustellen,
namentlich an deren anmassende Behauptung, über
einen klar definierten, objektiven Untersuchungsgegenstand

ausserhalb ihrer selbst zu verfügen. Der auf
der Leinwand untersuchte, von Heimat und Familie

getrennte, nomadische «Stamm» ist ein unmittelbares

Resultat der von den modernen Nationen ausge¬

übten kolonialen Gewalt. Chronique wendet die

ethnologische Linse zurück auf Europa und zeigt uns,
dass die «Anderen» bereits in unseren Strassencafes

sitzen.

Vierzig Jahre danach spuken die Lektionen, die

Chronique uns lehrte, im Abspann von LA POURSUITE

herum. In solch aufschlussreichen Momenten
widerspiegelt Durhams Kunst seine Vergangenheit als

politischer Aktivist und überwindet diese zugleich. In
den 70er-Jahren war Durham Direktor des International

Treaty Council for the American Indian
Movement und setzte sich dafür ein, dass die staatenlosen

indigenen Völker in der UNO vertreten sein
sollten. Obwohl er 1979 desillusioniert zurücktrat,
verraten seine späteren Texte, Skulpturen, Videos
und Performanceauftritte seine nach wie vor andauernde

Sorge um das Uberleben und die Erneuerung
gemeinschaftlicher Lebensformen inmitten der im
modernen Leben um sich greifenden Entwurzelung.
Insbesondere seit seiner Ubersiedlung nach Europa
im Jahr 1994 ist Durham in die Rolle eines idiosyn-

55



Jimmie Durham

kratischen ethnologischen Beobachters in der Tradition

von Rouch und Morin geschlüpft und hat

begonnen, Nationen «anthropologisch wie etwas,

was passiert ist»1' zu untersuchen.
Die Nationalstaaten, Bausteine unserer heutigen

politischen Weltordnung, erscheinen in Durhams
Werk lediglich als eine Kategorie neben vielen anderen,

auf historischen Zufällen beruhenden Strukturen

unseres gemeinschaftlichen und intellektuellen
Lebens. In all seinen Projekten auf dem Kontinent,
den er «Eurasien» nennt, stören indigene und lokal
verwurzelte materielle Kulturen die scheinbare

Gleichförmigkeit der Nationen, denen sie vorausgingen,

innerhalb derer sie fortbestehen und die

Landesgrenzen überschreitend weiterwandern. Wie Durham

erklärt: «Ich habe nach einem Weg gesucht, wie

man über unsere Situation nachdenken könnte -
abseits des von den Nationalstaaten so rücksichtslos auf
die Welt losgelassenen Vokabulars und der daraus

resultierenden Mentalität.»2' Und weiter: «Ich möchte

lediglich Wege finden, anders zu denken um die

Macht nicht anzusprechen (und auch nicht bewusst

nicht anzusprechen). Behutsam herangehen, jedoch
im Bewusstsein, dass dies jederzeit geschehen kann
und vermieden werden muss.»3' Solange Durhams

politisches Engagement oppositionell war und den

Kampf indigener Bevölkerungsgruppen gegen den
Nationalstaat unterstützte, barg es auch die Gefahr, die

Macht zu zementieren, die ein Staat über die
Identifikation mit dem Kollektiv ausübt. Dagegen kann die

«anthropologische» Untersuchung von Nationalstaaten

deren Grenzen aufzeigen, mögliche Umgehungs¬

wege eröffnen und auf historische oder auch phantasievolle

Alternativen aufmerksam machen.
Diese Taktik ist in MAQUETTE FOR A MUSEUM OF

SWITZERLAND (Modell für ein Museum der Schweiz,

2011) zu erkennen, ein Werk, das auf der Demontage

einer klassisch anthropologischen Arbeit
aufbaut. Als Durham in den 60er-Jahren an der Ecole
des Beaux-Arts in Genf studierte, stiess er auf ein
Buch mit schwarz-weissen Bildtafeln von traditionellen

Schweizer Holzmasken. Die Masken, so erläutert
die vom Künstler von Hand beschriebene Etikette,
«bringen etwas Verstecktes zum Vorschein»: die

materiell-geistige Kultur einer Gesellschaft, die älter ist
als die europäischen Nationalstaaten. Aus dem Buch

befreit, vergrössert und in Reih und Glied an den
weissen Wänden hängend, grinsen die Masken
höhnisch über die von Durham aufgestellten Text- und

Objektvitrinen hinweg und schneiden angesichts
des vorgelegten Materials ihre Grimassen wie alles

andere als überzeugte Geschworene. Zu den präsentierten

Kuriositäten gehören Ausführungen über das

Bankgeschäft und die Uhrmacherei, ein Waadtlän-
der Saucisson, Tabak aus Brissago, eine Flasche Abri-
cotine (Aprikosenlikör) aus dem Wallis und Bilder
aus Schweizer Kinderbüchern, auf denen die Possen

eines keltischen Waldgeistes oder «wilden Mannes»

zu sehen sind. Texte mit sichtbaren Korrekturen in
Durhams unruhiger Handschrift liefern den vorhandenen

historischen Kontext zu diesen lokalen und
importierten Waren, wobei sie häufig vom «objektiven

Standpunkt» abweichen, den das noch in Entstehung

begriffene Museum empfiehlt: «[Die Kelten]

56



Jimmie Durham

J1MMIE DURHAM, THE CENTER OF THE WORLD AT

CHALMA, 1997, installation views / DER MITTELPUNKT DER

ERDE IN CHALMA, Installalionsansichten.

wussten, dass in unseren verborgenen Hirnwindungen

Drachen lauern, unbezähmbare Bestien, die nur
darauf warten, die Unschuld zu verschlingen (und
vielleicht Schätze zu enthüllen).» «Das Christentum
hat das keltische Schweizer Brauchtum systematisch
als böse und/oder naiv beziehungsweise <primitiv>
dargestellt.» Das bezaubernde, leidenschaftliche
Sammelsurium von Gegenständen und Texten ergibt
kein unverwechselbares Bild der Schweiz. Das unge-
schönte Projekt für ein Nationalmuseum, das MA-

QUETTE in den Raum stellt, verzichtet auf eine
Diskussion der Legitimität nationaler Identität (obwohl
sich deren Auswirkungen im ausgestellten Material
abzeichnen). Befreit von dieser patriarchalen Macht
bezeugen die Überlebensgrossen Masken das Fortleben

älterer Formen der Gemeinschaft und übernehmen

deren Befugnis, Zusammenhänge herzustellen,
zu urteilen und sich abzusetzen.

In anderen Arbeiten spielt Durham mit den geo-
politischen Beziehungen zwischen Zentren und
Peripherien und kennzeichnet zahlreiche «Mittelpunkte
der Welt» diskret mit Stöcken, die er auf seinen
Reisen durch Eurasien gefunden hat. In THE CENTER

OF THE WORLD AT CHALMA (Der Mittelpunkt
der Welt in Chalma, 1997), ausgestellt im Museum
of Contemporary Art in Pori, Finnland, präsentierte
der Künstler eine knapp zwei Meter hohe Weltkarte,
über die sich eine schwungvolle, wenn auch etwas

krumme, schwarze Tuschlinie zog, die das Museum
mit dem gleichnamigen Dorf auf dem Nachbarkontinent

verband. Auf einer Tafel daneben stand von
Hand geschrieben Durhams Erläuterung:

Eine Quelle und ein Ahuehuete-Baum markieren den

Mittelpunkt der Welt. Sie befinden sich in unmittelbarer Nähe
des Dorfes Chalma im mexikanischen Bundesstaat Morelos

im südlichen Nordamerika.

Jedermann sollte eine Pilgerfahrt zu dem heiligen Baum
unternehmen, aber jene, die sich entmutigen lassen und unterwegs

aufgeben, werden in Steine verwandelt.

Da es möglicherweise verlorene Seelen gibt, die errettet werden

können, falls sie doch noch zum Baum gelangen, sind
wir aufgefordert, auf unserem Pilgerpfad Steine per Fusstritt

in Richtung Chalma zu befördern.

Eine Wagenladung softballgrosser Steine war auf
den Boden des Museums gekippt worden und hatte
sich bis in die Toiletten, den Geschenkshop und die

Gehsteige rund ums Museum verteilt. Die Besucher
wurden aufgefordert, die Steine per Fusstritt «der

vorgeschlagenen Route entlang» weiterzubefördern.
Wie die Maskenschnitzerei in der Schweiz geht auch
der Brauch der Pilgerreise nach Chalma auf die Zeit

57



Jimmie Durham

vor der Ankunft der Spanier, des Christentums und
der Gründung des Staates Mexiko zurück. Für das

Leben der Menschen im Museum schien der Brauch
kaum noch von Bedeutung zu sein. Aber durch das

nüchterne Bestehen darauf, dass Chalma «der

Mittelpunkt der Welt» sei, machte Durham diesen
besonderen Ort zum Bestandteil einer kontinuierlichen

gemeinsamen Geographie. Wir (nomadischen
Kunstbetrachter) waren gebeten, auf unseren
selbstgefälligen Reisen innezuhalten und zuzulassen, dass

der Mittelpunkt von jemand anderem Geltung
erlangt, seine eigenen Ansprüche erhebt und uns eine

Neuorientierung ermöglicht.
Wie so häufig in Durhams neueren Arbeiten ist

der Boden unter unseren Füssen Anlass für die

Verlagerung unserer Aufmerksamkeit. Stein, das an jedem
Ort der Erde heimische Material, ist nicht nur träges

Fundament von Kathedralen und Parlamentspalästen.

Stein war immer schon sagenumwoben: eine
versteinerte Seele, die auf dem Weg nach Chalma

vom Weg abkam, ein Fhmmelszeichen im Raster von
Stonehenge, ein Zeuge der in steter Veränderung
begriffenen Landkarte von häufig nationenübergreifenden

Gemeinschaften vor, in und jenseits von
Nationalstaaten.

Stein ist nur eines von vielen bescheidenen, gern
übersehenen Materialien, auf die Durham uns
aufmerksam macht und dabei zeigt, welch unerwartetes
Wissen darin verborgen ist. Im Künstlerbuch Stone

Heart (Herz aus Stein, 2001), das er während eines

Aufenthalts in Kitakyushu, Japan, gestaltete, erzählt
Durham die Geschichte der Chinquapin-Bäume, die
in den Wäldern Arkansas wuchsen, wo er geboren
wurde. Er schreibt:

Vor etwa vierzig Jahren begannen die Chenqapm [sie]

an einer Krankheit einzugehen. Ich hatte das Gefühl, diese

Krankheit sei eine Variante der Seuche, die hundert Jahre

zuvor alle einheimischen Kastanienbäume Nordamerikas

dahingerafft hatte. Ich dachte daran, irgendwelche
Wissenschafter oder eine staatliche Behörde zu informieren, aber

die weissen Amerikaner scheinen noch nie davon gehört zu
haben, dass so etwas wie ein Chenqapm überhaupt existiert.

(Im Übrigen kannte ich sowieso keine Wissenschafter.)

Als ich in Kitakyushu eintraf, las ich, dass Chenqapms

vor dreihundertJahren inJapan ein Grundnahrungsmittel

gewesen waren.

Selbst wenn wir keine Chenqapins mehr haben, werden sie

vielleicht in den Wäldern Japans überlebend

Erkrankte Bäume erinnern an die Epidemien, die
nach der Ankunft der europäischen Eroberer viele

indigene Gemeinschaften in ganz Amerika ausrotteten.

Durhams zufällige Entdeckung von Chinquapin-
bäumen in Japan bringt jedoch die Möglichkeit einer

ozeanübergreifenden Verwandtschaft ins Spiel, die
eher für Uberleben und Wachstum spricht als fürs
Aussterben. Er bereichert diese Passage in seinem
Buch mit japanischen und indianischen Kochrezepten,

Photographien von Steinlampen aus Reiseprospekten

und, bedrohlicher, mit einer Karte der in
Kitakyushu ansässigen Yawata-Stahlwerke, die

Rohrleitungen zur Olförderung herstellen, ahnlich den

Rohren, die Durham «vor langer Zeit», als er noch
in Texas arbeitete, verkauft haben will.5' Es eroffnen
sich verschiedene Identitäten mit all ihren Vor- und
Nachteilen, während sich auf den Buchseiten immer
mehr und grössere Ähnlichkeiten zwischen Orten in
den USA, Japan und anderswo ansammeln.

Beim Nachzeichnen der Landkarten von Gemeinschaften

verändert Durham auch einzelne Komponenten.

Wenn in einem japanischen Wald gefährdete

Chinquapins auftauchen oder in Finnland
versteinerte Seelen über den Boden purzeln, legen
sie Verbindungen zwischen Menschen und Dingen
nahe, die den ausschliessenden Charakter von
Staatszugehörigkeiten überschreiten. Indem er indigene
Materialien und Vorstellungen über diverse Orte in
Eurasien umleitet, macht er ihr Uberleben und ihre

Erneuerung zu einer Sache von allgemeinem,
globalem Interesse. Durhams kreative Untersuchungen
gemeinschaftlicher Lebensformen rufen nach einer
Politik gegenseitiger Anerkennung und eines radikal
offenen Miteinander.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

1) Jimmie Durham, E-Mail an die Autorin, 8 November 2012

2) Jimmie Durham, «Against Internationalism», Third Text, Vol
27, Nr 1 (Januar 2013), S 31.

3) Durham, E-Mail an die Autorin, 10 November 2012

4) Jimmie Durham, Stone Heart, Center for Contemporary Art,
Kitakyushu (Japan) 2001, unpaginiert
5) Ebenda, unpaginiert

58



Jim mi e Durham

59


	Jimmie Durham : study it lightly = behutsam herangehen

