Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett
Band: - (2013)

Heft: 92: Collaborations Jimmie Durhan, Paulina Olowska, Helen Marten,
Damian Ortega

Artikel: Jimmie Durham : study it lightly = behutsam herangehen
Autor: Horton, Jessica L. / Schmidt, Suzanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jimmie Durham

JESSTCAT L. HORT.ON

Study

It Lightly

In 2002, in the countryside near his studio in Rome,
American-born artist Jimmie Durham filmed a parody
of a spaghetti western. The thirteen-minute video, LA
POURSUITE DU BONHEUR (The Pursuit of Happi-
ness, 2003), introduces viewers via French subtitles
to Joe Hill, an “American Indian artist, probably of
Shoshone or Paiute origin,” living somewhere in the
western United States. Accompanied by a wordless
sound track, our hero (played by Albanian artist Anri
Sala) strides across garbage-strewn fields and high-
ways, collecting roadkill, discarded plastic, and other
detritus. He turns these into bad collages, which he
exhibits at an anonymous gallery for an audience of
cowboys-turned-art-collectors, whereupon he pock-
ets a wad of cash, sets his dilapidated trailer on fire,
and boards a flight to France. A shot of the airplane
disappearing into a blue sky acts as the punch line
to a sardonic, anti-nationalist joke: “Life, liberty, and

JESSICA L. HORTON is a Wyeth Fellow at the Center for
Advanced Study in the Visual Arts, National Gallery of Art, Wa-
shington DC, where her research focuses on intersections among

indigenous, modern, and contemporary art.

PARKETT 92 2013

48

the pursuit of happiness,” the tri-part promise of the
US Declaration of Independence, are realized only in
an act of emigration.

However, LA POURSUITE refuses to stop at “the
end” (of the movie, the journey, the joke). The
credits roll across an outdoor gathering at a French
café—an Italian restaurant supplies the stand-in—
where a beret-clad Durham sits talking over espresso
with Sala and friends. The romantic distance of a
1960s Sergio Leone film gives way to the self-reflexive
diegesis of another genre of the decade, cinéma vé-

Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, MAQUETTE FOR A MUSEUM OF SWITZERLAND, 2011, detail, Swiss masks /
MODELL FUR EIN MUSEUM DER SCHWEIZ, Aussch nitt, Schweizer Masken

rité. The postscript recalls a café scene from Victor
Morin and Jean Rouch’s experimental documentary,
Chronique d’un été (Chronicle of a Summer, 1960), in
which Morin sits with his cast at Totem, the restau-
rant of the colonial Musée de I’'Homme in Paris: Mar-
celine, a Holocaust survivor, Landry, a student from
Cote d’Ivoire, and other leftist intellectuals discuss
the anticolonial war in Algeria, decolonization in the
Congo, and painful memories of Auschwitz. Ostensi-
bly an ethnographic account of Paris at a historical
Juncture, Chronique’s self-reflexivity and heterogene-

ity have led to its reputation as a nascent poststructur-
alist challenge to anthropology’s very presumption to
fix some discrete, external object of study. Detached
from land and kin, the itinerant “tribe” explored on
screen emerges from the colonial violence wrought
by modern nations. Chronique turns the ethnographic
lens back upon Europe, revealing that its “others” are
already present at the café table.

Forty-two years later, Chronique’s lessons haunt LA
POURSUITE’s coda. In such revelatory moments, Dur-
ham’s artistic practice both echoes and transcends



Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, MAQUETTE FOR A MUSEUM OF SWITZERLAND, 2011,
details, MODELL FUR EIN MUSEUM DER SCHWEIZ, Details.

his activist past. In the 1970s, Durham was director of
the International Treaty Council for the American In-
dian Movement, where he fought to secure represen-
tation for stateless indigenous peoples at the United
Nations. Although he resigned in disillusionment in
1979, his subsequent texts, sculptures, videos, and
performances reveal a persistent concern with the
survival and regeneration of communal forms amid
the displacements endemic to modernity. In particu-
lar, since he moved to Europe in 1994, Durham has
assumed the role of an idiosyncratic ethnographer
in the tradition of Rouch and Morin, setting out to
study nations “anthropologically
that happened.”

Nations, the building blocks of our contemporary

as something

geopolitical order, appear in Durham’s work as only
one category among many historically contingent or-
ders of communal and intellectual life. Throughout
his projects on the continent he calls “Eurasia,” in-
digenous and vernacular material cultures interrupt
the apparent uniformity of nations, predating, per-
sisting within, and migrating across their borders. As
Durham explains, “I have been trying to imagine a
way of thinking about our situation away from the
vocabulary and ensuing mindset that nations have
set so heavily upon the world.”® He elaborates, “I

50

wish only to find ways to think differently ... some-
thing where we would not speak (and not not-speak)
to power. Study it lightly with only the idea that it
happens and must be avoided.”® If Durham’s activ-
ism was oppositional, fostering indigenous struggles
against nations, it was an approach that risked reify-
ing the power that nations wield over collective iden-
tification. Investigating nations “anthropologically,”
on the other hand, can have the effect of mapping
their limits, opening up routes of avoidance and
calling attention to both historical and imaginative
alternatives.

This tactic is apparent in MAQUETTE FOR A
MUSEUM OF SWITZERLAND (2011), which is built
around the disassembly of a work of traditional an-
thropology. Durham came across a book containing
black-and-white plates of Swiss peasants’ masks while
studying at the Ecole des Beaux-Arts in Geneva in
the 1960s. The masks, as the artist’s own handwrit-
ten label explains, “bring forth something ... hid-

»

den”: the material-spiritual culture of a civilization
that predates European nations. Released from
their binding, enlarged, and hung in rows on white
walls, the masks grimace and smirk over the vitrines
of texts and objects that Durham has placed below,

like disbelieving members of a jury surveying the evi-



Jimmie Durham

e seeecorin T WY

NewNEsy (coonine | was 1t o

dence. Among the curiosities they witness are notes

on banking and watchmaking, a sausage from Can-
ton de Vaud, Brissago tobacco, a bottle of apricot li-
queur from Canton de Valais, and illustrations from
Swiss children’s books depicting the antics of a Celtic
spirit of the forest, or “wild man.” Penned with visible
corrections in Durham’s uneven hand, texts survey
the available histories of these local and imported
goods while taking frequent detours from the “objec-
tive stance” that the museum-in-the-making recom-
mends: “[The Celts] knew that dragons, uncontrol-
lable beasts, lurk in the caves of our minds; waiting to
devour innocence (and possibly to reveal treasures)”;
“Christianity has methodically made the Celtic Swiss
custom to seem as evil and/or naive—primitive.””
No singular image of Switzerland emerges from the
charming, violent miscellany of objects and words.
MAQUETTE’s unpolished proposal for a national mu-
seum paradoxically absents a legitimating discourse
of national identity (although its effects are among
the evidence). Freed of this paternalistic power, the
larger-than-life masks attest to the persistence of
older communal forms and resume their capacity to
relate, judge, and defect.

In other works, Durham plays with geopolitical
relationships between centers and margins, modestly

R LR

Sl

marking numerous “centers of the world” with sticks
found during his Eurasian travels. In THE CENTER
OF THE WORLD AT CHALMA (1997), exhibited at the
Museum of Contemporary Art in Pori, Finland, the
artist presented a six-and-a-half-foot-tall map of the
globe overlaid with a handy albeit rather crooked
line in black ink, connecting the museum to the
eponymous village a continent away. An accompany-
ing panel featured Durham’s handwritten text:

There is a spring and an ahuehuete tree that mark the
center of the world. They are near the village of Chalma, in
the state of Morelos in the southern part of North America.
Everyone should make a pilgrimage to the sacred tree, but
those who become discouraged and give up along the way
are turned to stone.

On the chance that there should be lost souls which might re-
cover themselves wpon arrival at the tree, we are asked when
on the pilgrimage to kick stones in the direction of Chalma.

A truckload of softball-size stones punctuated the
floor of the museum and spilled into the bathrooms,
gift store, and sidewalks outside. Visitors were invited
to kick the stones along the “suggested route.” Like
mask-making in Switzerland, the custom of pilgrim-
age to Chalma predates the arrival of Spaniards,
Christianity, and Mexican nationhood. Its cultural
significance may have seemed far removed from the



Jimmie Durham

22



Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, MAQUETTE FOR A MUSEUM OF SWITZERLAND, 2011, installation views /

MODELL FUR EIN MUSEUM DER SCHWEIZ, Installationsansichten.

lives of those who stood in the museum. Yet by in-
sisting matter of factly that Chalma is “the center of
the world,” Durham wrote that particularity into a
continuous, shared geography. We (itinerant art au-
diences) were asked to pause on our self-important
journeys and let someone else’s center be valid, make
demands, and reorient us.

As is often the case in Durham’s recent work, sub-
stratum provided the vehicle for shifting attention.
Stone, a material indigenous to every place on earth,
is not just the inert foundation of cathedrals and par-
liaments. It comes already storied: a petrified soul
sidetracked on the way to Chalma, a celestial marker
in the patterns of Stonehenge, a witness to the shift-
ing map of communities before, inside of, and across
nations.

Stone is just one of many modest, overlooked ma-
terials to which Durham draws our attention, reveal-
ing it to be an unexpected repository of knowledge.
In the artist’s book Stone Heart (2001), created during
a residency in Kitakyushu, Japan, Durham tells the
story of the chinquapin trees that grew in the forests
of Arkansas, where he was born. He explains,

About forty years ago the Chenqapin [sic] trees began to
die because of a disease. I had a feeling that the disease was
a version of the disease that had killed absolutely all the
native Chestnut trees in North America one hundred years
earlier. I thought about telling some scientists or some state
agency, but white Americans really do not seem to know that
there is such a thing as a Chengapin. (Anyway, I didn’t
know any scientists.)

When I arrived in Kitakyushu I read that Chenqapins were
a staple food in the Japanese diet of three thousand years
ago.

Even if we have no more Chenqapins, maybe the forests of
Japan will keep them.*

)

Diseased trees recall the epidemics that destroyed
many indigenous communities across the Americas
following the arrival of European colonizers. Dur-
ham’s chance discovery of chinquapins in Japan
raises the possibility of a transoceanic relationship
that nurtures survival and growth rather than anni-
hilation. He augments the passage in the book with
Native American and Japanese food recipes, pho-
tographs of stone lanterns taken from tourist bro-
chures, and, more ominously, a map of Kitakyushu-
based Yawata Works, manufacturer of oil-field pipes
like those Durham claims to have sold when working
in Texas “a long time ago.” Distinct identities open
up, for better or for worse, as resemblances among
sites inside the US, Japan, and elsewhere accumulate
across the pages.

As Durham redraws the maps of communities, he
also tampers with their constituents. When endan-
gered chinquapins crop up in a Japanese forest or
petrified souls tumble across the floor in Finland,
they invite alliances between people and things that
transcend the exclusivity of national citizenship. By
rerouting indigenous materials and ideas through
sites in Eurasia, Durham posits their survival and re-
generation as a matter of common, global concern.
His creative investigations of communal forms invite
a politics of mutual recognition and a radically open
membership.

1) Jimmie Durham, e-mail to the author, November 8, 2012.

2) Jimmie Durham, “Against Internationalism,” Third Text, vol.
27, no. 1 (January 2013), p. 31.

3) Durham, e-mail to the author, November 10, 2012.

4) Jimmie Durham, Stone Heart (Kitakyushu, Japan: Center for
Contemporary Art, Kitakyushu, 2001), n.p.

5) Ibid, n.p.



Jimmie Durham

JESSTICA L. HORTON

Behutsam
Herangehen

Im Jahr 2002 drehte der in Amerika geborene Kiinst-
ler Jimmie Durham auf dem Land, unweit seines Ate-
liers in Rom, eine Spaghetti-Western-Parodie. Das
dreizehn Minuten lange Video, LA POURSUITE DU
BONHEUR (Das Streben nach Gliickseligkeit, 2003),
macht die Zuschauer in franzosischen Untertiteln
mit Joe Hill bekannt, einem irgendwo im Westen
der USA lebenden «indianischen Kunstler, wahr-
scheinlich schoschonischer oder pajutischer Abstam-
mung». Zu den Klangen eines wortlosen Soundtracks
schreitet unser Held (verkérpert vom albanischen
Kunstler Anri Sala) uber mulltiberséite Felder, Plitze
und Landstrassen und sammelt tberfahrene Tiere,
weggeworfene Plastikteile und anderen Abfall ein.
Seine Ausbeute verarbeitet er zu miserablen Colla-
gen, die er in einer namenlosen Galerie ausstellt,

JESSICA L. HORTON ist Wyeth Fellow am Center for Advanced
Study in Visual Arts der National Gallery of Art in Washington.
Ihre Forschungen gelten den Schnittstellen von indigener,

moderner und zeitgenossischer Kunst.

RARKETE 9 22013

deren Publikum aus zu Kunstsammlern mutierten
Cowboys besteht. Darauthin steckt er ein Bundel
Banknoten ein, setzt seinen maroden Wohnwagen
in Brand und besteigt ein Flugzeug nach Frankreich.
Die Aufnahme des in den blauen Himmel entschwin-
denden Flugzeugs wirkt wie die Pointe eines bitter-
bosen antinationalistischen Witzes: «Leben, Freiheit
und das Streben nach Glickseligkeit», das dreifache
Versprechen der Unabhangigkeitserklarung der USA
wird erst im Akt der Auswanderung eingelost.

LA POURSUITE weigert sich jedoch, «<am Ende»
(des Films, der Reise, des Witzes) aufzuhoren. Der
Abspann gleitet tiber ein Treffen von Leuten vor
einem franzosischen Bistro — ein italienisches Res-
taurant musste als Double daftir herhalten. Mit Béret
auf dem Kopf sitzt Durham beim Espresso und dis-
kutiert mit Sala und Freunden. Die romantische Di-
stanz eines Sergio-Leone-Films aus den 60er-Jahren
weicht pléotzlich der kritisch reflektierten Handlung
eines anderen Genres jener Zeit, des Cinéma vérité.
Der Nachspann erinnert an eine Cafészene aus dem



_/i mmie Durham

JIMMIE DURHAM, LA POURSUITE DU BONHEUR, 2003, video still /
DAS STREBEN NACH GLUCKSELIGKEIT, Videostill.

experimentellen Dokumentarfilm Chronique dun été
(Chronik eines Sommers, 1960) von Victor Morin
und Jean Rouch: Morin sitzt dort mit seinem En-
semble im Totem, dem Restaurant des kolonialzeit-
lichen Pariser Musée de I’Homme. Marceline, eine
Holocaust-Uberlebende, Landry, Student von der
Elfenbeinkuste, und weitere Linksintellektuelle dis-
kutieren tiber den Algerienkrieg, die Entkoloniali-
sierung im Kongo und schmerzhafte Erinnerungen
an Auschwitz. Trotz der anscheinend rein ethnologi-
schen Beschreibung der Situation in Paris zu einem
bestimmten historischen Zeitpunkt haben die kriti-
sche Reflexion und Heterogenitat des Films ihm den
Ruf eingetragen, eine neue poststrukturalistische
Kriegserklarung an die Anthropologie darzustellen,
namentlich an deren anmassende Behauptung, tiber
einen klar definierten, objektiven Untersuchungsge-
genstand ausserhalb ihrer selbst zu verfiigen. Der auf
der Leinwand untersuchte, von Heimat und Familie
getrennte, nomadische «Stamm» ist ein unmittelba-
res Resultat der von den modernen Nationen ausge-

\n

\n

ubten kolonialen Gewalt. Chronique wendet die eth-
nologische Linse zurtick auf Europa und zeigt uns,
dass die «<Anderen» bereits in unseren Strassencafés
sitzen.

Vierzig Jahre danach spuken die Lektionen, die
Chroniqueuns lehrte, im Abspann von LA POURSUITE
herum. In solch aufschlussreichen Momenten wider-
spiegelt Durhams Kunst seine Vergangenheit als po-
litischer Aktivist und tberwindet diese zugleich. In
den 70er-Jahren war Durham Direktor des Interna-
tional Treaty Council for the American Indian Mo-
vement und setzte sich dafiir ein, dass die staaten-
losen indigenen Voélker in der UNO vertreten sein
sollten. Obwohl er 1979 desillusioniert zurtucktrat,
verraten seine spateren Texte, Skulpturen, Videos
und Performanceauftritte seine nach wie vor andau-
ernde Sorge um das Uberleben und die Erneuerung
gemeinschaftlicher Lebensformen inmitten der im
modernen Leben um sich greifenden Entwurzelung.
Insbesondere seit seiner Ubersiedlung nach Europa
im Jahr 1994 ist Durham in die Rolle eines idiosyn-



Jimmie Durham

kratischen ethnologischen Beobachters in der Tradi-
tion von Rouch und Morin geschlipft und hat be-
gonnen, Nationen «anthropologisch ... wie etwas,
was passiert ist»" zu untersuchen.

Die Nationalstaaten, Bausteine unserer heutigen
politischen Weltordnung, erscheinen in Durhams
Werk lediglich als eine Kategorie neben vielen ande-
ren, auf historischen Zuféllen beruhenden Struktu-
ren unseres gemeinschaftlichen und intellektuellen
Lebens. In all seinen Projekten auf dem Kontinent,
den er «Eurasien» nennt, storen indigene und lokal
verwurzelte materielle Kulturen die scheinbare
Gleichformigkeit der Nationen, denen sie vorausgin-
gen, innerhalb derer sie fortbestehen und die Lan-
desgrenzen uberschreitend weiterwandern. Wie Dur-
ham erklart: «Ich habe nach einem Weg gesucht, wie
man Uber unsere Situation nachdenken kénnte — ab-
seits des von den Nationalstaaten so rucksichtslos auf
die Welt losgelassenen Vokabulars und der daraus re-
sultierenden Mentalitit.»? Und weiter: «Ich mochte
lediglich Wege finden, anders zu denken ..., um die
Macht nicht anzusprechen (und auch nicht bewusst
nicht anzusprechen). Behutsam herangehen, jedoch
im Bewusstsein, dass dies jederzeit geschehen kann
und vermieden werden muss.»” Solange Durhams
politisches Engagement oppositionell war und den
Kampf indigener Bevolkerungsgruppen gegen den Na-
tionalstaat unterstiitzte, barg es auch die Gefahr, die
Macht zu zementieren, die ein Staat uber die Identi-
fikation mit dem Kollektiv austibt. Dagegen kann die
«anthropologische» Untersuchung von Nationalstaa-

ten deren Grenzen aufzeigen, mogliche Umgehungs-

56

JIMMIE DURHAM, GREEK FIRE, 2012, rough olive root,
69x102"'/,x 90"/,” / GRIECHISCHES FEUER,
Olivenholz-Wurzel, 175 x 260 x 230 cm.

wege eroffnen und auf historische oder auch phanta-
sievolle Alternativen aufmerksam machen.

Diese Taktik ist in MAQUETTE FOR A MUSEUM OF
SWITZERLAND (Modell fiir ein Museum der Schweiz,
2011) zu erkennen, ein Werk, das auf der Demon-
tage einer klassisch anthropologischen Arbeit auf-
baut. Als Durham in den 60er-Jahren an der Ecole
des Beaux-Arts in Genf studierte, stiess er auf ein
Buch mit schwarz-weissen Bildtafeln von traditionel-
len Schweizer Holzmasken. Die Masken, so erlautert
die vom Kunstler von Hand beschriebene Etikette,
«bringen etwas Verstecktes zum Vorschein»: die ma-
teriell-geistige Kultur einer Gesellschaft, die alter ist
als die europaischen Nationalstaaten. Aus dem Buch
befreit, vergrossert und in Reih und Glied an den
weissen Wianden hidngend, grinsen die Masken hoh-
nisch tiber die von Durham aufgestellten Text- und
Objektvitrinen hinweg und schneiden angesichts
des vorgelegten Materials ihre Grimassen wie alles
andere als Uberzeugte Geschworene. Zu den présen-
tierten Kuriosititen gehoren Ausfithrungen tber das
Bankgeschift und die Uhrmacherei, ein Waadtlan-
der Saucisson, Tabak aus Brissago, eine Flasche Abri-
cotine (Aprikosenlikor) aus dem Wallis und Bilder
aus Schweizer Kinderbtichern, auf denen die Possen
eines keltischen Waldgeistes oder «wilden Mannes»
zu sehen sind. Texte mit sichtbaren Korrekturen in
Durhams unruhiger Handschrift liefern den vorhan-
denen historischen Kontext zu diesen lokalen und
importierten Waren, wobei sie haufig vom «objekti-
ven Standpunkt» abweichen, den das noch in Entste-
hung begriffene Museum empfiehlt: «[Die Kelten]



wussten, dass in unseren verborgenen Hirnwindun-
gen Drachen lauern, unbezihmbare Bestien, die nur
darauf warten, die Unschuld zu verschlingen (und
vielleicht Schitze zu enthillen).» «Das Christentum
hat das keltische Schweizer Brauchtum systematisch
als boése und/oder naiv beziehungsweise <«primitiv>
Das leidenschaftliche
Sammelsurium von Gegenstinden und Texten ergibt
kein unverwechselbares Bild der Schweiz. Das unge-
schonte Projekt fir ein Nationalmuseum, das MA-
QUETTE in den Raum stellt, verzichtet auf eine Dis-
kussion der Legitimitdt nationaler Identitat (obwohl

dargestellt.» bezaubernde,

sich deren Auswirkungen im ausgestellten Material
abzeichnen). Befreit von dieser patriarchalen Macht
bezeugen die tiberlebensgrossen Masken das Fortle-
ben élterer Formen der Gemeinschaft und tberneh-
men deren Befugnis, Zusammenhange herzustellen,
zu urteilen und sich abzusetzen.

In anderen Arbeiten spielt Durham mit den geo-
politischen Beziehungen zwischen Zentren und Peri-
pherien und kennzeichnet zahlreiche «Mittelpunkte
der Welt» diskret mit Stocken, die er auf seinen
Reisen durch Eurasien gefunden hat. In THE CEN-
TER OF THE WORLD AT CHALMA (Der Mittelpunkt
der Welt in Chalma, 1997), ausgestellt im Museum
of Contemporary Art in Pori, Finnland, prasentierte
der Kiinstler eine knapp zwei Meter hohe Weltkarte,
tiber die sich eine schwungvolle, wenn auch etwas
krumme, schwarze Tuschlinie zog, die das Museum
mit dem gleichnamigen Dorf auf dem Nachbarkon-
tinent verband. Auf einer Tafel daneben stand von
Hand geschrieben Durhams Erlduterung:

ol

Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, THE CENTER OF THE WORLD AT
CHALMA, 1997, installation views / DER MITTELPUNKT DER
ERDE IN CHALMA, Installationsansichten.

Eine Quelle und ein Ahuehuete-Baum markieren den Mit-
telpunkt der Welt. Sie befinden sich in unmittelbarer Néihe
des Dorfes Chalma im mexikanischen Bundesstaat Morelos
im stidlichen Nordamerika.

Jedermann sollte eine Pilgerfahrt zu dem heiligen Bawm un-
ternehmen, aber jene, die sich entmutigen lassen und unter-
wegs aufgeben, werden in Steine verwandelt.

Da es moglicherweise verlorene Seelen gibt, die errettet wer-
den kionnen, falls sie doch noch zum Baum gelangen, sind
wir aufgefordert, auf unserem Pilgerpfad Steine per Fuss-
tritt in Richtung Chalma zu befordern.

Eine Wagenladung softballgrosser Steine war auf
den Boden des Museums gekippt worden und hatte
sich bis in die Toiletten, den Geschenkshop und die
Gehsteige rund ums Museum verteilt. Die Besucher
wurden aufgefordert, die Steine per Fusstritt «der
vorgeschlagenen Route entlang» weiterzubefordern.
Wie die Maskenschnitzerei in der Schweiz geht auch
der Brauch der Pilgerreise nach Chalma auf die Zeit



Jimmie Durham

vor der Ankunft der Spanier, des Christentums und
der Grundung des Staates Mexiko zurtick. Fir das
Leben der Menschen im Museum schien der Brauch
kaum noch von Bedeutung zu sein. Aber durch das
nuchterne Bestehen darauf, dass Chalma «der Mit-
telpunkt der Welt» sei, machte Durham diesen be-
sonderen Ort zum Bestandteil einer kontinuierli-
chen gemeinsamen Geographie. Wir (nomadischen
Kunstbetrachter) waren gebeten, auf unseren selbst-
gefalligen Reisen innezuhalten und zuzulassen, dass
der Mittelpunkt von jemand anderem Geltung er-
langt, seine eigenen Anspriiche erhebt und uns eine
Neuorientierung ermoglicht.

Wie so haufig in Durhams neueren Arbeiten ist
der Boden unter unseren Flissen Anlass fur die Verla-
gerung unserer Aufmerksamkeit. Stein, das an jedem
Ort der Erde heimische Material, ist nicht nur tra-
ges Fundament von Kathedralen und Parlamentspa-
lasten. Stein war immer schon sagenumwoben: eine
versteinerte Seele, die auf dem Weg nach Chalma
vom Weg abkam, ein Himmelszeichen im Raster von
Stonehenge, ein Zeuge der in steter Veranderung
begriffenen Landkarte von haufig nationentuber-
greifenden Gemeinschaften vor, in und jenseits von
Nationalstaaten.

Stein ist nur eines von vielen bescheidenen, gern
ubersehenen Materialien, auf die Durham uns auf-
merksam macht und dabei zeigt, welch unerwartetes
Wissen darin verborgen ist. Im Kiinstlerbuch Stone
Heart (Herz aus Stein, 2001), das er wihrend eines
Aufenthalts in Kitakyushu, Japan, gestaltete, erzahlt
Durham die Geschichte der Chinquapin-Baume, die
in den Waldern Arkansas wuchsen, wo er geboren
wurde. Er schreibt:

Vor etwa vierzig Jahren begannen die Chengapin [sic]
an eimer Krankheit einzugehen. Ich hatte das Gefiihl, diese
Krankheit sei eine Variante der Seuche, die hundert Jahre
zuvor alle einheimischen Kastanienbaume Nordamerikas
dahingerafft hatte. Ich dachte daran, irgendwelche Wissen-
schafter oder eine staatliche Behorde zu informieren, aber
die weissen Amertkaner scheinen noch nie davon gehort zu
haben, dass so etwas wie ein Chenqapin tliberhaupt existiert.
(Im Ubn'gen kannte ich sowieso keine Wissenschafter.)

Als ich in Kitakyushu eintraf, las ich, dass Chengapins
vor drethundert Jahren in Japan ein Grundnahrungsmittel
gewesen waren.

58

Selbst wenn wir keine Chengapins mehr haben, werden sie
vielleicht in den Waldern Japans tberleben.”

Erkrankte Biume erinnern an die Epidemien, die
nach der Ankunft der europadischen Eroberer viele
indigene Gemeinschaften in ganz Amerika ausrotte-
ten. Durhams zuféllige Entdeckung von Chinquapin-
baumen in Japan bringt jedoch die Moglichkeit einer
ozeaniibergreifenden Verwandtschaft ins Spiel, die
eher fiir Uberleben und Wachstum spricht als fiirs
Aussterben. Er bereichert diese Passage in seinem
Buch mit japanischen und indianischen Kochrezep-
ten, Photographien von Steinlampen aus Reisepros-
pekten und, bedrohlicher, mit einer Karte der in
Kitakyushu ansassigen Yawata-Stahlwerke, die Rohr-
leitungen zur Olférderung herstellen, dhnlich den
Rohren, die Durham «vor langer Zeit», als er noch
in Texas arbeitete, verkauft haben will.” Es eroffnen
sich verschiedene Identititen mit all ihren Vor- und
Nachteilen, wahrend sich auf den Buchseiten immer
mehr und grossere Ahnlichkeiten zwischen Orten in
den USA, Japan und anderswo ansammeln.

Beim Nachzeichnen der Landkarten von Gemein-
schaften verdndert Durham auch einzelne Kompo-
nenten. Wenn in einem japanischen Wald gefahr-
dete Chinquapins auftauchen oder in Finnland
versteinerte Seelen tber den Boden purzeln, legen
sie Verbindungen zwischen Menschen und Dingen
nahe, die den ausschliessenden Charakter von Staats-
zugehorigkeiten tiberschreiten. Indem er indigene
Materialien und Vorstellungen tiber diverse Orte in
Eurasien umleitet, macht er ihr Uberleben und ihre
Erneuerung zu einer Sache von allgemeinem, glo-
balem Interesse. Durhams kreative Untersuchungen
gemeinschaftlicher Lebensformen rufen nach einer
Politik gegenseitiger Anerkennung und eines radikal
offenen Miteinander.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

1) Jimmie Durham, E-Mail an die Autorin, 8. November 2012.
2) Jimmie Durham, «Against Internationalism», Third Text, Vol.
27, Nr. 1 (Januar 2013), S. 31.

3) Durham, E-Mail an die Autorin, 10. November 2012.

4) Jimmie Durham, Stone Heart, Center for Contemporary Art,
Kitakyushu (Japan) 2001, unpaginiert.

5) Ebenda, unpaginiert.



Jimmie Durham

WYIISUDSTUNY2ISSNY [ MaL0 UWONQYXD TTOT . ‘SPUIL PUD 2U0LS POOM, WVHUNA TIWWI[

59



	Jimmie Durham : study it lightly = behutsam herangehen

