
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2013)

Heft: 92: Collaborations Jimmie Durhan, Paulina Olowska, Helen Marten,
Damian Ortega

Artikel: Jimmie Durham : the negation of negation = die Negation der Negation

Autor: Franke, Anselm / Geyer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J i mm ie Durham

THE
NEGATION
OF
NEGATION

Jimmie Durham has long been an outspoken critic of the exclusion of indigenous people
within the "actually existing" colonial countries, their state institutions, and their genres
of representation. But while his work presents a powerful critique, he refuses to set himself
in opposition, instead circumventing and annulling the inside/outside binary. He does not
seek to enter into representation on the given terms, but neither does he exhaust himself
in contesting these terms or claiming an "alternative." He speaks to us from a position of an
inverse, yet never abstract universality, through an animist materialism that does not mirror

the knowledge-power nexus of colonial modernity as negative other but includes it as a

particular, encompasses it, and transforms it into a "specimen." This "negation of negation"
dismantles the framework through which we have come to understand our reality, turning its

coordinates upside down; but only now does the world appear to stand on its feet.
We can never truly see the structure of society when it is our own, because we inhabit it;

we only perceive deviation and difference, or the "event"—for instance, an accident. Trash is

another such event, the disintegration and de-differentiation of object categories relative to
a given "order of things." Aesthetically, it provokes disgust; its disorder is a threat, potentially
contaminating and contagious. In works such as Durham's PUBLIC MONUMENT FOR THE
BIRTHDAY OF ROME (1995) and ONE THOUSAND OBJECTS FOR THE THOUSANDTH ANNIVERSARY

OF TRONDHEIM (1997), trash returns from its segregated place, and through exhibition,

it speaks about the very border that is established through it. In the work of Durham,
trash is never affirmed as trash, but instead re-employed as a quasi-subjectified thing that
looks at us and reveals a shared history, the degree to which our form and existence depend
on one another in ever complex correspondences.

ANSELM FRANKE is curator at the Haus der Kulturen, Berlin.

36



Jimmie Durham

Despite their move from background to figure, these things—a button, a piece of metal,
an animal skull—also display an irreducible alterity. Although always witty, in works such as

CONTEMPORARY GARGOYLE FOR HOME OR OFFICE (2007) and MULHOLLAND DRIVE (2007),
this alterity also flashes uncanny effects. What we experience as uncanny is, of course, related
to cultural boundaries-—to our perception of what is organic and what is not, what is alive
and what is dead, what is a dream and what exists in the objective world. When this separation

is disturbed—the dead return to the living, an object displays qualities of a subject, hid-

JIMMIE DURHAM, ONE THOUSAND OBJECTS FOR THE THOUSANDTH

ANNIVERSARY OF TRONDHEIM, 1997, installation view / TAUSEND OBJEKTE ZUM TAUSENDSTEN

STADTJUBILÄUM VON TRONDHEIM, Installationsansicht.



Jimmie Durham,

den thoughts and wishes suddenly appear as external realities—we perceive an uncanniness.
Thus, the uncanny is a kippfigur, an unstable image. Upon second sight and up close, it almost

always becomes a joke: It speaks to us with lightness, involving us in a game of likeness and

difference, anthropomorphism and other-than-human morphologies.
In Durham's work, the uncanny is a momentary effect, as if seen from the corner of one's

eye: Has that tube looked at us? Has it perhaps even moved? At times, this image shifts back
into an uncanny horror that is like a parodic mirror, such as when rocks with painted faces fall
from the sky to crush children's toys (and, perhaps, the children themselves), as in PIERRE

SUR COTON (2000) and FIN DE LA SEMAINE (2005). Durham's work inhabits this realm of
mimetic tensions, phantasms, and reversals in the boundary regions around categories, the
normative, and the social bond. It is the realm where no certainty exists as to what is passive
and what is active. Through those works that inhabit what animators call the "uncanny
valley"—the region of the almost-but-not-quite, where profound uncertainty about the likeness

to or difference from the normative frame of what counts as "human" pertains—we see that
it is not only trash that looks back as material witness to the "order" of society in Durham's
work, but, implicitly, the entire range of monsters that civilization has dreamed up.

But then Durham's monsters are never very threatening—they are mock monsters that
mimic the mechanism by which monsters are born only to refute and liberate themselves

from such mimetic economy. This is most obvious in what Durham calls "anti-architecture,"
his anti-monumental, anti-representational anti-mimetics, and probably the most explicit
form of "negativity" in his work because it explicitly rejects much of the canon of what counts
as cultural achievement or "great art." Architecture, for Durham, embodies what could be

called the "civilizational complex," and he frequently connects this with the birth of "belief."
He deconstructs the architecture that serves the representation of power, which finds in
stone the ultimate "dead" material in which it can inscribe its mythologies. In architecture,
stone becomes the passive matter that has to carry the image of identity cast in the mirror
image of reified belief, a dream of eternity, pure matter that is itself outside of time, and
hence has to carry the burden of signifying the great narrative of History.

Durham's recent installation THE MUSEUM OF STONE (2012) is an example of this
approach. A mock museum, it blurs the accepted categories, functions, and narratives of the

museum display while fully employing its codes. Museums themselves are embodiments of
the civilizational complex: mausoleums in which the flow of time has been brought to a

standstill. In THE MUSEUM OF STONE, rocks are shown as tourists in a series of photographs,
while in two vitrines, stones are classified by size or shape and given personal, human names;
other stones confuse the proper attribution of value, such as diamonds used on a saw blade.
THE MUSEUM OF STONE thus puts into question, by way of violation, the scientific distinction

between the objective and the subjective, unleashing the arbitrariness underneath the
surface of a reified order that instrumentalizes stones to its own ends, as the material believed
to embody objectivity. One cannot but laugh when looking at Durham's "order of things,"
although what looks back at us through laughter is only the degree of belief invested in the
institution of the museum itself—the museum as part of civilization's universal boundary-
making machine. It is an ambivalent laughter at best.

The work's critique is taken a step further through the display of an enlarged drawing
credited to Adolf Hitler, a sketch for a monumental, oversize arch for the future Germania.
A label written in Durham's hand offers a quote from Hitler: "The great evidences of civilization

in granite and marble stand through the millennia. They alone are a truly stable pole in

38



Jivnmie Durham

39



Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, PIERRE SUR COTON, 2000, romper suit, river

stone, acrylic, 8 >/4x 19 3/4 x 17" / STEIN AUF BAUMWOLLE,

Strampelhose, Flussstein, Acryl, 21 x 50 x 43 cm.

JIMMIE DURHAM, FIN DE LA SEMAINE, 2000,

stone, tricycle, acrylic /
ENDE DER WOCHE, Stein, Dreirad, Acryl.

the flux of all other phenomena." Nearby, a piece of concrete is mounted on a pedestal. This

cylindrical object, product of a drill hole, is captioned DER PRÜFSTEIN (2012)—the stone of
proof, the event that will put human aspirations to the test. In other words, it is the stone
itself that will take the measure of us. We thus leave the field of negation and enter into a

different, truly universal continuum. But this does not mean that now we are leaving the field of
mirror effects. The work still holds up a mirror, but it is now no longer the civilizational complex

that is the narcissistic measure and center of things. Rather, the mirror is universalized:

Correspondences proliferate, not in order to affirm any identity but rather to open up the

mimetic field—not toward some postmodern, unlimited pluralism in an endless play of
signification but toward the plurality of material, biological histories in which we all take part.

Divisions and borders are the stuff of belief, of the phantasms that produce monsters,
of racism, genocidal frontier mythologies, and heroic tales of techno-scientific progress. In
their place, Durham presents a world of mimetic continuums and irreducible, yet utterly
unstable, alterities. He interrogates a history both natural and human, made of material
and of consciousness. These are not categorical divisions but a universal field of encounters
that can never be contained and framed. Durham detects similarities, correspondences, and
differences along a continuum of matter, where things inhabit different scales and times,

40



J i mm i e Durham

some more stable and lasting, others existing as pure event, but "nothing is inert."" Within
this continuum, negativity is not cast against an absolute positive but simply based on the
unforeseeable movements within and between all material things. "They almost fit"—this is

a title Durham has used for assemblages, in which found objects of different size, origin, and

materiality are arranged together with poetry and explanations or personal remarks. Almost,
but never completely—for the history of alterity always lies within the cracks.

1) Durham, quoted m Laurence Bosse and Julia Garimorth, "Interview with Jimmie Durham" m Fabrice Hergott,

ed Jimmie Durham Pierres rejetees/Rejected Stones (Paris Musee d'Art Moderne de laVille de Paris, 2009), p 15

41



Jimmie Durham



Jimmie Durham

DIE
NEGATION
DER
NEGATION

Jimmie Durham setzt sich seit Langem mit der Ausgrenzung indigener Volker in den «real
existierenden» Koloniallandern und deren staatlichen Institutionen und Reprasentations-
modalitaten auseinander Trotz der unverhohlenen Kritik, die er in seinen Werken formuliert,

weigert er sich, eine direkt antagonistische Stellung zu beziehen, und bemuht sich

stattdessen, den Dualismus mnen/aussen auszuspielen und aufzulösen Er lasst sich unter
den gegebenen Bedingungen nicht auf die Repräsentation ein, erschöpft seme Energien
aber auch nicht damit, diese Bedingungen anzugreifen oder eine «Alternative» anzubieten
Durham spricht zu uns aus der Position einer mversen, jedoch nie abstrakten Universalität,
mittels eines ammistischen Materialismus, der, anstatt den Wissen-Macht-Nexus der kolonialen

Moderne als negatives Anderes zu spiegeln, diesen als Einzelfall em- und umschhesst und
m ein «Exemplar», eine «Probe» verwandelt Die «Negation der Negation» demontiert den

Bezugsrahmen, der uns die Erkenntnis der Wirklichkeit ermöglicht, und stellt dessen
Koordinaten auf den Kopf Erstjetzt scheint die Welt auf ihren Fussen zu stehen'

Die Struktur unserer Gesellschaft bleibt uns, ihren Mitgliedern, verborgen Wir nehmen

nur die Abweichung, den Unterschied oder das «Ereignis» (etwa einen Unfall) wahr. Auch
der Mull ist em solches Ereignis, der Zerfall und die Indifferenzierung der Objektkategorien
relativ zu einer gegebenen «Ordnung der Dinge». Auf ästhetischer Ebene verursacht Mull
Ekel Seine Ordnungslosigkeit ist eine potenziell ansteckende Gefahr In Werken wie PUBLIC

MONUMENT FOR THE BIRTHDAY OF ROME (Öffentliches Denkmal zum Geburtstag Roms,

1995) und ONE THOUSAND OBJECTS FOR THE THOUSANDTH ANNIVERSARY OF TRONDHEIM

(Eintausend Objekte zum tausendsten Stadtjubilaum Trondheims, 1997) kehrt der Mull aus

dem Exil zurück, um durch seine Zurschaustellung im Ausstellungsraum über jene Grenze

zu sprechen, die seme Existenz errichtet Mull wird bei Durham nie als Mull verifiziert, son-

A NSELM FRA NKE ist Kurator am Haus der Kulturen der Welt in Berlin

43 PARKETT 92 2013



Jimrnie Durham

dern als quasi-subjektives Ding wiederverwertet, das uns anblickt und eine gemeinsame
Geschichte enthüllt, die steigende Komplexität der Wechselbeziehungen, die unsere Form und
unser Leben bedingen.

Obwohl sie sich aus dem Hintergrund lösen und als Figuren in den Vordergrund
treten, bewahren sich Durhams Kunstrequisiten - ein Knopf, ein Blechstück, ein Tierschädel

- eine irreduzible Alterität. Bei allem Humor lässt diese Alterität in Werken wie THE ROAD

NOT TAKEN (Der nicht eingeschlagene Weg, 2007) und MULHOLLAND DRIVE (2007) auch

unheimliche Effekte aufblitzen. Was wir als unheimlich empfinden, definieren kulturelle
Grenzen - die Unterscheidung in organisch und unorganisch, lebendig und tot, Traum und
Wirklichkeit. Werden die säuberlich gezogenen Grenzen überschritten - Tote erwachen zu

neuem Leben, Objekte zeigen subjektähnliche Eigenschaften, geheime Gedanken und Wünsche

nehmen materielle Gestalt an -, kommt es zur Wahrnehmung des Unheimlichen. Das

Unheimliche ist eine Kippfigur, ein Wechselbild. Auf den zweiten, genaueren Blick erweist es

sich fast immer als Witz: Es spricht mit grosser Leichtigkeit und verwickelt uns in ein Spiel der
Gleichheit und Differenz, des Anthropomorphismus und nichtmenschlicher Morphologien.

Das Unheimliche bleibt in Durhams Werken ein vorbeihuschender Effekt, als hätte man
es nur aus dem Augenwinkel wahrgenommen: Hat das Rohr mich angestarrt? Hat es sich

vielleicht sogar bewegt? Zuweilen kippt das Bild in totalen Horror um, gleich einem parodis-
tischen Spiegel, etwa wenn in PIERRE SUR COTON (Stein auf Baumwolle, 2000) und in FIN
DE LA SEMAINE (Ende der Woche, 2005) Steine mit aufgemalten Gesichtern vom Himmel
fallen und Spielzeug (ja womöglich sogar die Kinder selbst) zerschmettern. Durhams Kunst
bewohnt ein Reich mimetischer Spannungen, Phantasmen und Inversionen in den
Grenzregionen um Kategorien, Normen und soziale Bindungen. In diesem Reich lässt sich nicht
exakt bestimmen, was aktiv und was passiv ist. Werke, die in jene Zone fallen, die in der
Animation als «Uncanny Valley» bezeichnet wird - einer angenäherten, aber nicht vollständigen
Identität, wo tiefe Unsicherheit über die Ähnlichkeit oder Unähnlichkeit relativ zu einer
normativen menschlichen Erscheinung herrscht-, machen deutlich, dass nicht nur der Müll
uns als Zeuge der «Ordnung» der Gesellschaft ins Auge blickt, sondern die gesamte Schar
der Monster, die unsere Zivilisation wachgerufen hat.

Durhams Monster wirken nie sehr gefährlich. Es handelt sich um Scheinmonster, die
nachahmen, wie Monster erschaffen werden, nur um ebendiese mimetische Ökonomie zu

negieren und zu überwinden. Das veranschaulicht vor allem Durhams «Anti-Architektur»,
seine anti-monumentale, anti-figurative Anti-Mimesis, die vielleicht offenkundigste Manifestation

von «Negativität» in seinem GEuvre, weil sie praktisch den gesamten Kanon dessen,

was als kultureller Höhepunkt oder «grosse Kunst» gilt, verwirft. Für Durham verkörpert
Architektur das, was er den «Zivilisationskomplex» nennt, ein Phänomen, das er häufig mit
der Geburt des «Glaubens» verbindet. Er dekonstruiert die Machtsymbolik der Architektur,
die im Stein das ideale «tote» Material erkennt, in das sie ihre Mythen einschreiben kann.
Der Stein wird in der Architektur zur passiven Materie, die ausersehen ist, das Spiegelbild des

reifizierten Glaubens als Emblem der Identität wiederzugeben, den Traum von der Ewigkeit,
von einer reinen Substanz jenseits der Zeit, und daher verdammt ist, die Last der Signifikation

der «Grossen Erzählungen» zu tragen.
Durhams jüngste Installation THE MUSEUM OF STONE (Museum der Steine, 2012) ist

exemplarisch für diesen Ansatz. Das Kunst-Museum bringt die konventionellen Kategorien,
Funktionen und Narrative der Museumspräsentation zum Verschwimmen, noch während sie

sich all ihrer Codes bedient. Museen sind Formationen des Zivilisationskomplexes: Mau-

44



Jimmie Durham

JIMMIE DURHAM, MUSEUM OF STONE, 2012, installation view /
MUSEUM DER STEINE, Installationsansicht.

soleen, in denen die Zeit stillsteht. Eine Photoserie im MUSEUM OF STONE zeigt Steine als
Touristen. In zwei Vitrinen wurden Steine nach Grösse oder Form klassifiziert und mit
Personennamen versehen. Andere Steine haben keinen Sinn für Werte - Diamanten enden auf
einem Sägeblatt. The Museum of Stone stellt durch solche Übertretungen die wissenschaftliche

Unterscheidung zwischen objektiv und subjektiv infrage und entlarvt die Willkürlichkeit
unter der Oberfläche einer reifizierten Ordnung, die den Stein als Zeichen der Objektivität
instrumentalisiert. Man kann sich, wenn man Durhams «Ordnung der Dinge» betrachtet, ein
Lachen nicht verkneifen. Doch was uns im Gelächter entgegenblickt, ist einzig das Ausmass
des Glaubens, den wir in die Institution des Museums als Teil der universalen Grenzziehungs-

45



Jimmie Durhar,

46



Jimmie Durham

maschinerie unserer Zivilisation investieren. Viel mehr als ein verlegenes Lächeln wird uns
kaum gelingen.

Ein Exponat - die Vergrösserung der Skizze eines überdimensionalen Triumphbogens
für das Tausendjährige Reich, die Adolf Hitler zugeschrieben wird - treibt die Kritik, die
The Museum of Stone formuliert, noch einen Schritt weiter. Die Zeichnung ist mit einem
Zitat des Führers in Durhams Handschrift versehen: «Aber die grossen Kulturdokumente der
Menschheit aus Granit und Marmor stehen seit Jahrtausenden. Und sie allein sind ein wahrhaft

ruhender Pol in der Flut all der anderen Erscheinungen.» Nicht weit entfernt steht ein
Stück Beton auf einem Podest. Das zylindrische Objekt, Kern eines Bohrlochs, trägt den Titel
DER PRÜFSTEIN (2012). Es konkretisiert also jenes Ereignis, das alles menschliche Streben
auf die Probe stellt. Der Stein prüft uns. Damit verlassen wir den Raum der Negation und
betreten ein anderes, wahrhaft universales Kontinuum. Das bedeutetjedoch nicht, dass wir den
Raum der Spiegeleffekte hinter uns gelassen haben. Das Werk hält uns weiter einen Spiegel
vor, nur ist der Zivilisationskomplex nicht länger das narzisstische Mass und Zentrum aller
Dinge. Der Spiegel dehnt sich, um alles zu fassen: Die Wechselverbindungen vermehren sich,
nicht zur Bestätigung einer Identität, sondern zur Öffnung des mimetischen Felds für einen
Pluralismus des Materials, der Naturgeschichten, an denen wir alle mitwirken - anstelle des

endlosen, postmodernen Spiels der Signifikationen.
Trennlinien und Grenzen sind Gebilde des Glaubens, der Phantasmen, die Monster

gebären, des Rassismus, der völkermörderischen Eroberungsmythen und der Heldensagen des

technisch-wissenschaftlichen Fortschritts. Der Künstler ersetzt sie durch eine Welt mimeti-
scher Kontinuen und irreduzibler, dabei aber höchst instabiler Alteritäten. Er hinterfragt
die Geschichte der Natur und des Menschen auf materieller und geistiger Ebene, ohne sie in

separate Kategorien aufzuteilen, denn sie ist ihm ein universales Feld von Begegnungen, das

sich nicht ab- und umgrenzen lässt. Durham entdeckt Ähnlichkeiten, Entsprechungen und
Unterschiede entlang eines Kontinuums der Materie, innerhalb dessen Dinge verschiedenen
Skalen und Zeiten zugeordnet sind, manche stabil und dauerhaft, andere pures Ereignis.
Doch «nichts ist inaktiv».1' Anstatt einem absoluten Positiven entgegengesetzt zu sein, wird
die Negativität in diesem Kontinuum von nicht vorhersehbaren Bewegungen in und
zwischen allen materiellen Dingen konstituiert. «They almost fit» - Durham benutzte diesen
Satz als Titel für Assemblagen, in denen er Fundobjekte unterschiedlicher Grösse, Beschaffenheit

und Herkunft mit Gedichten, Erklärungen und persönlichen Anmerkungen kombiniert.

Fast, aber nie ganz - denn die Geschichte der Alterität liegt stets in den Rissen, Spalten,
Bruchstellen verborgen.

(Ubersetzung• Bernhard Geyer)

1) Jimmie Durham, zitiert nach Laurence Bosse undjulia Garimoith, «Interview with Jimmie Durham» in Jimmie
Durham• Pierres rejetees/Rejected Stones, hrsg von Fabrice Hergott, Paris, Musee d'Art moderne de la Ville de Paris,
2009, S 15.

JIMMIE DURHAM, CONTEMPORARY GARGOYLE FOR HOME OR OFFICE, 2007,

mixed media, 78 7, x 77/sx 7 7// / ZEITGENOSSISCHER WASSERSPEIER FUR HEIM ODER BÜRO,

verschiedene Materialien, 200 x 20 x 20 cm

47


	Jimmie Durham : the negation of negation = die Negation der Negation

