Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett
Band: - (2011)
Heft: 89: Collaborations Mark Bradford, Charline von Heyl, Oscar Tuazon,

Haegue Yang

Artikel: Haegue Yang : still | have to write to hide writing = immer noch schreibe
ich, um das Schreiben zu verbergen

Autor: Vishmidt, Marina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Haegue Yang

MARINA VISHMIDT

Still I Have to Write

In the accretive time of an artist’s practice—a process of storing and

shoring up, of re-purposing and displacing—objects point beyond
themselves, to the conditions of their making at the same time point
to possibility, to objects and their worlds which will not be realized
(virtuality). They contain an unthought which can only be read in re-
verse. Something like this came to mind at Haegue Yang’s retrospec-
tive “Arrivals” at Kunsthaus Bregenz earlier this year while watching
THREE KINDS IN TRANSITION (2008), a loop of 235 images of origami
constructed by the artist and other objects of like scale and shape (il-
luminated globes, glass marbles) elapsing on a plasma screen monitor
mounted on a purpose-built wall in portrait orientation. Viewing this
odd amalgam of documentation and screensaver raised several ques-
tions about the status of the object, questions which inflected the rest
of the exhibition and will frame this essay’s attempts to think through
Yang’s restless, heteroclite work no less than they permeate the work’s
own thought.

With THREE KINDS IN TRANSITION, trying to find the immediate
points of orientation (is the work the objects on screen, the film, the

monitor, all of these?) ended up in an aporetic space which seemed at
once too naive and too obtuse, impossible ways of framing the ques-
tion, not least because they implicated not only the way Yang does things (or does “things”)
but how art per se does things. Following the cue of the work’s title, it seemed that such
an inquiry would benefit from a taxonomic impulse, that is, dividing into kinds and then
looking more closely at the nature of the transitions—that is, how the kinds are constituted
by their relations. Having adopted such an ostensibly, if not downright scarily, structuralist
grid, it seemed like a good basis for approaching Yang’s shape-shifting techniques of mobil-
ity between narrative, form, symbol, and affect. Taking one work as an architectonic for all
the others in this way is in some respects for convenience, but also due to the way this work
behaves as a condensation, and yet not an explanation, of impulses to be found elsewhere.
The three kinds at issue here will be the object in its relation to language, the object in its
relation to production, and the object as a relation.

MARINA VISHMIDT is a writer, editor, and a Ph.D. candidate at Queen Mary, University of London, who
works mainly on art, labor, and the value-form. She contributes to Mute, Afterall, Texte zur Kunst, Ephemera, Kalei-

doscope and related periodicals, collections and catalogues.

PARKETT 89 2011 102




Haegue Yang

to Hide Writin

-4
¥

HAEGUE YANG, MOUNTAINS OF ENCOUNTER, 2008, aluminum Venetian blinds (red), hanging structure, moving spotlight, floodlight, platform ladder,
cable, installation view, Kunstverein Hamburg / GEBIRGE DER BEGEGNUNG, Aluminium-Jalousien (rot), Hdngekonstruktion, bewegliche Scheinwerfer,

Flutlicht, Stehleiter, Kabel, Installationsansicht. (PHOTO: FRED DOTT)

103



Haegue Yang

While language multiply traverses Yang’s work, the chief modalities it takes are the narra-
tive, the semiotic, and the material, all of which are permeable to the others. An example
of the narrative would be the para-texts around the four-part MOUNTAINS OF ENCOUNTER,
RED BROKEN MOUNTAINOUS LABYRINTH, LETHAL LOVE, 5, RUE SAINT-BENOIT (all 2008),
SADONG 30 (2006), or SOCIAL CONDITIONS OF THE SITTING TABLE (2001), the latter using
the device of a casual typology as in the FIGURATIVE FALL-OVER photocopy series (2001);
another very different example is when the narrative is enacted as a voiceover, as in the
2004-2006 video trilogy UNFOLDING PLACES, RESTRAINED COURAGE, and SQUANDERING
NEGATIVE SPACES, whose sparse and imagistic language evokes insularity as the ground of
openness to the world, with communication a “crevice” in basic solitude.” Working in a ten-
dentially more semiotic way (the Series of Vulnerable Arrangements, 2006-2009, the panoply of
light-stand, appliance, and blind pieces such as DOUBLES AND COUPLES, 2008 and 2010, or
RELATIONAL IRRELEVANCE, 2003-2006, and the MIRROR SERIES, 2006-2007) would bleed
over into the narrative were it not for the absence of a para-text; here it is more a case of
objects assuming the contingent raiment of characters or cultural profiles (a hippie, a dude,
a shaman, a lady) and entering into plausible relation; the blind installations with the scent
diffusers would be a subset where these relations are defined neither internally nor exter-
nally, but a dramaturgy is nonetheless enacted—one with no determinate referent—in the
rigorous consistency of the environment created and its aleatory call-outs to the senses. A
borderline case between narrative and the next category, language as material—which I’ll
come back to in a little while—could be STORAGE PIECE (2004), which has a textual supple-
ment to be performed by actors but is itself a linguistic proposition in the classic conceptual
art sense, that is, its form is an exact analogue of its content, being a number of older pieces
bound together and installed on a pallet as a singular object to be exhibited in a gallery for
lack of storage space. The link to conceptual art, in all its canonicity as well as errancy, is
germane, not least because, in a certain sense, Sol Lewitt’s line that “conceptual artists are
mystics” registers strongly in Yang’s practice. It is language which is used to measure the
metaphysical split between object and word, object and image, body and spirit; to mediate
between incompossible worlds, to describe and thus institute a common gauge between enti-
ties which have nothing in common—except for language. Such metaphysical excrescences,
even when banished by a critical project such as Kant’s, would always get back in through
an unguarded entrance, even for Immanuel Kant with his phenomenon/noumenon distinc-
tion. In his world, the lack of access to things in themselves—to the ultimate reality of the
“super-sensible”—ensured the reality of human freedom. The history of modernism was no
less characterized by the tensions between the rational and the mystical, which could not
be dissociated from any project oriented to futurity. Abstraction as such was grounded in a
translation of the real, which sought to achieve a concreteness unavailable to representation,
and this supplied its claim to autonomy. The cryptic side of abstract language emerged in art,
but also in the then-proximate fields of nature worship, dance, and the occult; and Yang’s
current show at Modern Art Oxford, “Teacher of Dance,” summons up this latter link with
recent research she has done on G.I. Gurdjieff, helping to situate a new emphasis on bodily
movement and inhabitation in her three new stereometric blind sculptures, DRESS VEHICLES
(2011). Yet the aforementioned materiality of language manifests in Yang’s work as an index
of readability more than a text to read, hence the words washed away by water in QUASI-MB—
IN THE MIDDLE OF ITS STORY (2006-2007). The homage to Broodthaers is a writing which is
bound to be illegible; what is legible is the attempt. This is complicated by the re-routing to

104



Haegue Yang

HAEGUE YANG, INTRO-WHEEL, 2011, installation view, Kunsthaus Bregenz / INTRO-DREHSCHEIBE, Installationsansicht.

(PHOTO: MARKUS TRETTER)

HAEGUE YANG, STORAGE PIECE, 2004, collection of various wrapped and stacked art works on four europallets, installa-

tion view, Kunsthaus Bregenz / LAGER-STUCK, Sammlung verschiedener Werke, verpackt und gestapelt auf vier Europaletten,

Installationsansicht. (PHOTO: MARKUS TRETTER)

105



Haegue Yang

HAEGUE YANG, 5, RUE SAINT-BENOIT, 2008, installation view / Installationsansicht Garage Center for
Contemporary Culture, Moscow 2010. (PHOTO: ROMAN SYSLOV)

legibility provided by the captions placed near each framed sheet of washed-out text in the
installation. But this is perhaps what makes it a display of readability rather than the simple
documentation of a gesture. What there is of legibility here testifies to the transience of the
“good sense” attributed by Gilles Deleuze to the “image of thought” in Western metaphys-
ics, which naturalizes the split between the object and language about the object, object and
subject. Its transience is at stake, but also the density of its signification: a yes to meaning but
meaning in such a way that pointing beyond its own purpose as language (signifier to signi-
fied) is always at the same time a pointing back to its materiality as language, which destroys
the semiotic gap. In DEHORS (2006), on the other hand, this material quality gravitates to-
wards a kind of congealment. Language appears as the newsprint residue on the obverse of
the property dream projection, the contingency and shabbiness which is the only avenue of
hope in such a (literally) transparent vista of world domination or a dominated world. Hence
Yang enhances the bleed-through of text with dark marker, as if to appropriate and then de-
posit the debris on the face of the dream.

The Non-Indépliables (2006/2009-2011), in conjunction with works in and close to the Se-
ries of Vulnerable Arrangements (2006—2009) such as WARRIOR BELIEVER LOVER (2011), clearly
stage the object as a fetish, in the latter case as an ethnographic relic from an uncatalogued
civilization. If the “aesthetic regime” of art since modernism is distinguished by art’s refusal
to observe the boundary between it and anything else, here the artwork invokes its primor-
dial role of magical or cult object both as phantasmatic origin and in its role of being a kitsch

106



commodity with no use—the sheer arbitrariness which is the contemporary state of the art
object’s “aura” (although the magnitude of art market values can also be described as a kind
of “aura,” the sublime as speculation). In the lapidary idiom of Theodor Adorno, “in the
rigidification that makes it a work in the first place, all art is reminiscent of masks.”? But not
only this, because it is in this latter role of fetish that it returns to the social, conjuring up
dreams of otherness out of humdrum household goods trying to visualize the “grotesque”
fancies inanimate objects develop as commodities, playing with the notion that these fancies
may include ceasing to be commodities, returning the fetish to its original sense of an object
imperialist reason does not understand. With the presence of emptied-out domestic appli-
ances in DOUBLES AND COUPLES, 5, RUE SAINT-BENOIT or MANTEUFFELSTRASSE 112 (2010),
the objects’ very functionality is what allows that functionality to be defined in another vo-
cabulary, but not “as is,” the undercutting gesture delivered time and again to the readymade
in much installation art. It instead transforms the useful object into sculpture, or a sculpture
in action (the recognizably Muybridgean warm-ups of the GYMNASTICS OF THE FOLDABLES,
2006) that paradoxically realizes its potential as a daily object. Maintenance Art executed
a similar reversal, but with housekeeping activities rather than objects. A similarly pointed
feminist lampoon is going on. At least this is one of the things going on.

Yang’s congeries of objects are thus embedded in production through the category of the
fetish, which allows them to evade the arbitrariness of the object “touched by” art. Yang’s
object-gestures are exploded fetishes, exploded like diagrams rather than rubble. They visu-
alize an alien thought process, which can be followed in the making-as-thinking of the object,
giving it an unexpected agency. In the way that artistic abstraction became the endgame of
the metaphysical split between object and language, the semiotization of capital in the re-
the object endowed

cent era exposed its constitutive metaphysical split in the commodity
with the supernatural power to obscure the human labor which produced via the fiction of
exchange—which was by and large taken up by the art contemporary to this turn. On this
point, Yang’s (and Hito Steyerl’s) use of the plasma screen as an autonomous art object, as in
the THREE KINDS IN TRANSITION display earlier noted, is suggestive. The autonomy of the
object here is not only troubled by its propensity to be a platform for other images but by its
status as an item of consumer electronics. In this, again, it is only a special case of the every-
day items that construct many of Yang’s other works, but lacking the inscription into another
signifying sequence like those works are; it is what it is. And what it is can actually be taken as
a convincing analogue for the artist herself, the “readymade artist” cited by Claire Fontaine.
The conditions for this “generic” creative individual should themselves not be fetishized but
given their historical due: semiotic capital may be integral to all kinds of production these
days but it is also historical, not least with regard to artistic gesture, and the artist’s subject.
The artist is also the foldable /unfoldable /not unfoldable, the drying rack transfigured by the
magic of gesture. The way this question of subjectivity unfolded in conceptual, performance,
and feminist art—and the latter also in its “craft” variants revived in the past decade—is piv-
otal to what Haegue Yang is doing: the para-sculptural, the para-subjective. The production
of contingent objects becomes a reflection on the contingency of the artist herself, and how
she uses abstraction to give form to a dispossession, an abiding “homelessness” as Yang says.
Subjectivity only becomes a commodity with the condition that it introduces a profound
rupture into the economy of the commodity itself, a loss of measuring capacity. If art is the
pre-eminent site where the consequences of this loss of measure are played out now, the
ineffability of these none-too specific objects has to be stabilized somewhere, and that is in

107

Haegue Yang



Haegue Yang

the person of the “readymade artist,” the bearer of the institution of art in her person, in
all her contingency rather than sovereignty. The readymade artist then becomes a reflexive
fetish; like the artwork, she discloses the social relations of art but puts them beyond reach
as the condition of the continuing disclosure. This is why the Non-Indépliables are so uncanny:
there is something brutally literal about the way drying racks are personified and enchanted
with fabric, a clean demonstration of the process of subjectivity as readymade. By contrast,
the alien presence of WARRIOR BELIEVER LOVER or SEOUL GUTS (2010) does not shy away
from the queasily decorative, as if it is only by impinging on this space of décor that the true
alienness of these objects can surface, as shown in the Futurist theatre inspiration of the
DRESS VEHICLES, adapting an environment to the scale of the body or inserting the body into
the range of figures formed by the blinds and the racks.

The place of the object, if it has one, is between language and extension. The adventure
of the window blind, for example, is an emblem of this—a window blind becomes re-contex-
tualized as an artwork, as screens, as a fortress, as clothing, depending on the language game.
The last variant can undoubtedly also be codified in the language game of bondage, with its
aestheticization of constraint. The freedom of interaction between objects and the body sig-
naled here could displace that subject-centered vision, and referring to the Futurist or avant-
garde theatrical roots of this framing would indeed draw out the socially subversive over the

108

” 2011, exhibition view, Aspen Art Museum, Colorado / Ausstellungsansicht. (PHOTO: JASON DEWEY)

HAEGUE YANG, “The Art and Technique of Folding the Land,



personally enhancing aspects of object as
costume. Inhabiting such a geometric con-
struct has a corrosive effect on grace, mobil-
ity—subject sovereignty, in other words.
The transitivity of Yang’s object-relations,
indexical both of speech and the unutter-
able, seems to correlate with Walter Benja-
min’s writing on the language of objects in
that there is a focus on non-relation, non-
equivalence as being the arena within which
any kind of speech can resonate. It is the
idea that language approaches objectivity
in two ways, which also echoes the rational/
mystic nexus of Conceptualism: either by
eliminating the referent and getting close
to its own object character, or by approach-
ing objects as language. “Only the intensive
aiming of words toward the nucleus of the
innermost muteness can be effective.”® But

Hlll'gll(’ )'(1 Ilg

HAEGUE YANG, LETHAL LOVE, 2008, aluminum Venetian blinds (gunmetal
gray, perforated), hanging structure, free-standing mirror wall, moving spot-

lights, scent emitters (Wildflower, Gunpowder), Cubitt, London / TODLICHE

LIEBE, Aluminium-Jalousien (dunkelgrau, perforiert), Aufhingevorrichtung,

perhaps in even more elemental terms, the
importance of displacement over accumula-
tion in Yang’s practice—which puts her at
a distance from artists like Rachel Harrison
or Isa Genzken, perhaps; how it is the “transitions” which form the “kinds”~—brings her prop-
ositions into encounter with the thought of Gilbert Simondon on individuation. It is a highly
transitive thought—instead of emerging from a pre-existing pattern it would fulfill as it de-
velops (staying true to a pre-existing ideal form or “hylomorphism™), an entity undergoes a
process of individuation from a pre-individual matrix, whether the entity is living, non-living,
or simply a thought or behavior. There is no difference in being between the thing observed
and the observation: they are both individuating as part of an ongoing mediation between
differences of scale in the entity’s world, with individuation as a sequence of resolutions to
the problems thrown by the hazards of those differences in scale. Perhaps rather than see-
ing Yang’s practice as a conjuring of the inanimate into the world of language, it might be
redefined as a set of individuations. Thus language, objects, time, reflection, form, matter,
our perceptions are all the same sort of thing—not as substance but as change. Their crystal-
lizations are temporary, while individuation is perpetual. The specificity of Haegue Yang’s
objects is generated by transition and not position, which is perhaps one reason why the art-
ist’s work has been placed through allusions to Giorgio Agamben, Jean-Luc Nancy, or Mau-
rice Blanchot’s writing on “community” as workless and unavowable, a community without
immanence built on relations of non-relation. But when abstract thought is operating in art
rather than philosophy, relations can not only help proliferating but freezing in object-form.

1) In her script for the actors who performed the “Speech for Busan Biennale” in SPEAKER’S CORNER (2004),
Yang writes, “For me, the foundation of communication lies not in understanding but in ignorance, negligence,
strangeness, and a crevice.”

2) Theodor Adorno, Aesthetic Theory, trans. Robert Hullot-Kentor (London: Continuum, 2004), p. 267.

3) Ibid., p. 269.

109

men, Schiesspulver), Installationsansicht. (PHOTO: ANDY KEATE)

Sfreistehende Spiegelwand, bewegliche Scheinwerfer, Geruchsmaschinen (Wildblu-



Haegue Yang

Immer

HAEGUE YANG, SOCIAL CONDITIONS OF
THE SITTING TABLE, 2001, 9 color photo-
graphs, 1 text (laser print), framed,
9'/,x 14 '/,” each / SOZIALE BEDINGUN-
GEN DES SITZTISCHES, 9 Farbphotographien,
Text (Laserprint), gerahmt, je 24 x 36 cm.
(PHOTO: STUART WHIPPS)

MARINA VISHMIDT

noch
gtchreibe 1ch;

In der akkumulativen Zeit der kiinstlerischen Praxis, voll von Ablage-
rungen und Aufschittungen, Umwertungen und Verfremdungen, wei-
sen Objekte tuber sich hinaus auf die Bedingungen ihrer Entstehung in
ebendem Moment (Potenzialitat), in dem andere Objekte und deren
Welten nicht Wirklichkeit werden (Virtualitét). Sie enthalten ein Unge-
dachtes, das nur in umgekehrter Richtung lesbar ist. Diese Gedanken
gingen mir durch den Kopf, als ich Anfang dieses Jahres wihrend eines
Besuchs von Haegue Yangs Retrospektive «Arrivals» im Kunsthaus Bre-
genz vor THREE KINDS IN TRANSITION (Drei Arten im Wandel, 2008)
stand: Auf einem Plasmabildschirm, der im Hochformat an einer Stell-
wand hing, lief ein Loop aus 235 Bildern von selbst gefalteten Origami
und Gegenstanden dhnlicher Form und Grésse (Leuchtgloben, Glas-
murmeln). Die merkwiirdige Mischung aus Dokumentation und Bild-
schirmschoner warf mehrere Fragen iiber den Status des Objekts auf,
die auf den Rest der Ausstellung abfiarbten und fir Yangs kiinstlerischen
Ansatz ebenso massgeblich sind wie fir den in diesem Essay unternom-
menen Versuch, ihr rastloses, eigenwilliges Schaffen zu durchdenken
sowie die ihrer Arbeit zugrunde liegenden Ideen zu durchdringen.
Wer in THREE KINDS IN TRANSITION nach direkten Anhaltspunk-
ten sucht — sind die Objekte auf dem Bildschirm, der Film, der Moni-
tor oder all diese Elemente das Werk? —, endet in einem aporetischen
Raum, der naiv und unscharf wirkt; eine unmogliche Fragestellung
schon allein deshalb, weil sie nicht nur durchleuchtet, wie Yang Dinge
macht (oder «Dinge» macht), sondern auch, wie Kunst an sich Dinge
macht. Aus dem Werktitel konnte man folgern, dass ein taxonomischer
Impuls einer solchen Untersuchung férderlich sei, eine Klassifizierung

MARINA VISHMIDT ist eine Autorin, Lektorin und Doktorandin (Queen Mary, University of London)

in den Fachgebieten Kunst, Arbeit und Wertform. Sie veréffentlichte Beitrage in Mute, Afterall, Texte zur Kunst,

Ephemera, Kaleidoscope und anderen Zeitschriften, Sammelbianden und Katalogen.

RARKETT 819=2/051

110



Haegue Yang

HAEGUE YANG, Can Cosies, 2010/2011, on-going
series, installation view, Modern Art Oxford / Biichsen-

wdrmer, fortlaufende Serie, Installationsansicht.

(PHOTO: STUART WHIPPS)

um das Schreiben zu
verbergen

nach Arten sowie nachfolgend ein genauerer Blick auf das Wesen der Ubergénge, das heisst
darauf, wie die Arten relativ zueinander abgegrenzt sind. Da die Ordnung dieses Werks fast
bedngstigend strukturalistisch ist, bietet es die ideale Basis fiir einen Zugang zu Yangs agilen
Manévern zwischen Narration, Form, Symbol und Affekt. Ein Werk als stellvertretend fur alle
anderen heranzuziehen, ist in gewisser Hinsicht praktisch, aber schon allein aus dem Grund
nicht ganz ungerechtfertigt, weil THREE KINDS IN TRANSITION Verdichtungen von Impulsen
in sich vereint (aber keine Erkldrungen), die auch anderwirts auftauchen.

Die drei Arten, von denen hier die Rede sein wird, sind das Objekt in Relation zur Spra-
che, das Objekt in Relation zur Produktion und das Objekt als Relation.

Die Sprache nimmt in Yangs (Euvre vielerlei Formen an, hauptsachlich treffen wir sie je-
doch in den sich wechselseitig durchdringenden Modalititen des Narrativen, Semiotischen
und Materiellen an. Narrative Beispiele wiren etwa die Paratexte zur vierteiligen Werk-
gruppe MOUNTAINS OF ENCOUNTER (Gebirge der Begegnung), RED BROKEN MOUNTAI-
NOUS LABYRINTH (Rotes zerkluftetes Berglabyrinth), LETHAL LOVE (T6dliche Liebe) und 5,
RUE SAINT-BENOIT (alle 2008), zu SADONG 30 (2006) oder zu SOCIAL CONDITIONS OF THE
SITTING TABLE (Soziale Bedingungen des Sitztisches, 2001). Letztere Arbeit verwendet wie
die Photokopiearbeit FIGURATIVE FALL-OVER (Figuratives Umfallen, 2001) eine beildufige
Typologie. Dagegen ist das Narrative in der Videotrilogie UNFOLDING PLACES (Sich ent-
faltende Orte, 2004), RESTRAINED COURAGE (Verhaltener Mut, 2004) und SQUANDERING
NEGATIVE SPACES (Verschwendung negativer Raume, 2006) als Stimme eines Sprechers pra-
sent, der knapp und bildhaft darstellt, wie erst die Vereinzelung eine Offnung zur Welt her-
vorbringt und die Kommunikation als «Spalt» die elementare Einsamkeit durchbricht.” Die

Il



Haegue Yang

HAEGUE YANG, SOCIAL CONDITIONS OF THE SITTING TABLE, 2001, 9 color photographs, 1 text (laser print),

framed, 9 ’/', x 14 1/‘" each / SOZIALE BEDINGUNGEN DES SITZTISCHES, 9 Farbphotographien, Text (Laserprint), gerahmt, je 24 x 36 cm.

(PHOTO: STUART WHIPPS)

semiotische Tendenz vertreten die Werkgruppen Series of Vulnerable Arrangements (Serie ver-
letzlicher Arrangements, 2006-2009) mit Leuchtkoérpern geschmiickte Stander, Haushalts-
gerate und Jalousieinstallationen wie DOUBLES AND COUPLES (Verdoppelte und Gepaarte,
2008/2010), RELATIONAL IRRELEVANCE (Relationale Irrelevanz, 2003-2006) und MIRROR
SERIES (Spiegelserie, 2006-2007). Diese Arbeiten wiirden in die Narration hintiberreichen,
ware da nicht die vollige Abwesenheit eines Paratexts. Vielmehr schliipfen die Objekte hier
in Rollen oder soziale Schablonen (Hippie, Kumpel, Schamane, Dame) und kntipfen glaub-
hafte Beziehungen an. Die Jalousie-Installationen mit Geruchsmaschinen stellen eine Un-
terkategorie dar, in der diese Beziehungen weder intern noch extern definiert sind, deren
Dramaturgie (ohne festen Referenten) jedoch nichtsdestotrotz inmitten der streng struk-
turierten Raumsituation und der aleatorischen Anrufung der Sinne ihren Lauf nimmt. Als
Grenzfall zwischen Narration und der Modalitat der Sprache als Material, auf die ich in
Kiirze zurtickkommen werde, kann STORAGE PIECE (Lager-Stiick, 2004) gelten. Obwohl das

112



Werk tber eine Textkomponente verfugt, die von Schauspielern vorgetragen wird, handelt
es sich eher um eine linguistische Disposition im Sinne der klassischen Konzeptkunst, deren
Form exakt ihrem Inhalt entspricht. Ein Btundel alterer Werke steht, da es an anderen La-
germoglichkeiten fehlt, auf vier Paletten im Galerieraum. Die Verbindung zur Konzeptkunst
ist mit all ihren Ubereinstimmungen und Abweichungen nicht zuletzt deshalb in gewisser
Weise passend, weil Sol LeWitts Satz, «Konzeptktnstler sind eher Mystiker als Rationalis-
ten», in Yangs Praxis wiederzufinden ist. Sie verwendet die Sprache, um die metaphysische
Kluft zwischen Objekt und Wort, Objekt und Bild, Korper und Geist zu messen, um zwischen
disparaten Welten zu vermitteln, um ein gemeinsames Mass fiir Grossen, die nichts gemein-
sam haben als die Sprache, zu beschreiben und damit zu begrinden. Auch wenn die Kritik
eines Immanuel Kant solche metaphysischen Auswiichse zu verbannen sucht, schleichen sich
diese doch gerne wieder durch die Hinterttr ein, wie bei Kant selbst in der Unterscheidung
Phinomen/Noumenon. Der Umstand, dass das Ding an sich — die transzendente Wirklich-
keit des «Ubersinnlichen» — der Erkenntnis verschlossen bleibt, garantiert die Freiheit des
Menschen. Auch die Geschichte der Moderne war gepragt von der Spannung zwischen Ra-
tionalitit und Mystizismus, die in keiner auf die Zukunft gerichteten Bewegung fehlen darf.
Die Abstraktion strebte in ihrer Umsetzung der Realitdt einen Grad der Konkretheit an, der
gegenstandlichen Darstellungsweisen unerreichbar blieb, und begriindete damit ihren An-
spruch auf Unabhangigkeit. Die kryptische Seite der abstrakten Sprache entfaltete sich nicht
nur in der Kunst, sondern auch in den damals verwandten Bereichen Tanz, Naturverehrung
und Okkultismus. Auf Letzteren beruft sich Yang in ihrer aktuellen Ausstellung «Teacher of
Dance» im Modern Art Oxford. Die Auseinandersetzung mit Ideen von Georges I. Gurdjieff
verstarkte in den drei neuen stereometrischen Jalousie-Skulpturen DRESS VEHICLES (Klei-
dervehikel, 2011) den Akzent auf Kérperbewegung und Behausung. Gleichwohl manifestiert
sich die erwdhnte Materialitit der Sprache bei Yang mehr als Index der Lesbarkeit denn
als zu lesender Text. Daher werden die Buchstaben in QUASI MB — IN THE MIDDLE OF ITS
STORY (Quasi MB — in der Mitte seiner Geschichte, 2006-2007) vom Wasser weggespilt: Die
Hommage an Broodthaers ist eine Schrift, die unlesbar bleiben muss; lesbar ist einzig der
Versuch. Die Situation wird zusatzlich kompliziert durch den Umweg zur Lesbarkeit, den Be-
schriftungen neben den Bldttern mit verwaschenem Text anbieten. Doch vielleicht haben wir
es hier mit einer Prasentation der Lesbarkeit und nicht bloss mit dem Dokument einer Geste
zu tun. Was immer lesbar ist, belegt nur die Fltuichtigkeit des «gesunden Menschenverstands»,
der laut Gilles Deleuze zum «Bild des Denkens» in der westlichen Metaphysik gehort und die
Kluft zwischen dem Objekt und dem Sprechen tiber das Objekt, zwischen Objekt und Subjekt
festschreibt. Seine Fluchtigkeit wird vorgefiihrt, aber auch die Dichte seiner Signifikation:
ein Ja zur Bedeutung, das so artikuliert ist, dass die Sprache, wenn sie tiber den eigenen
Zweck hinausweist (Signifikant zu Signifikat), zugleich auf ihre Materialitit zurtickweist und
damit die semiotische Kluft schliesst. In DEHORS (Draussen, 2006) verfillt diese materielle
Qualitat in den Zustand der Erstarrung. Die Sprache figuriert als durchschlagende Drucker-
schwarze auf projizierten Immobilientraumen, als Schaden und Schabigkeit, die den einzi-
gen Lichtblick in diesem (buchstdblich) durchschaubaren Panorama einer Beherrschung
der Welt oder einer beherrschten Welt ausmachen. Konsequenterweise hat Yang den durch-
sickernden Text mit dunklem Filzstift nachgezogen, als wollte sie ihn sich aneignen, nur um
ihn dem Traum ins Gesicht zu schleudern.

Die Serien Non-Indépliables (Die Nicht-Unentfaltbaren, 2006/2009-2010) und Series of Vul-
nerable Arrangements sowie Werke aus deren Umfeld wie WARRIOR BELIEVER LOVER (Krieger

115

Haegue Yang



Haegue Yang

Glaubende Liebende, 2011) setzen das Objekt offen als Fetisch in Szene, in letzterem Bei-
spiel als ethnographisches Relikt einer unerforschten Zivilisation. Wenn das «asthetische Re-
gime» der nachmodernen Kunst gekennzeichnet ist von deren Weigerung, scharfe Grenzen
zwischen ihr und anderen Disziplinen zu ziehen, besinnt sich das Kunstwerk hier wieder auf
seine urzeitliche Rolle als magisches Kultobjekt, sowohl aufgrund seines dunklen Ursprungs
als auch aufgrund seiner Rolle als nutzlose Kitsch-Ware, deren blosse Willkiirlichkeit die
«Aura» des heutigen Kunstobjekts ausmacht. (Obgleich man auch das exorbitante Preisni-
veau auf dem Kunstmarkt als eine Art Aura auffassen konnte, das Erhabene als Spekula-
tion.) Wie Theodor Adorno so treffend formuliert hat, «jedes Werk mahnt in der Erstar-
rung, die zum Werk es macht, ans Maskenhafte».? Mehr noch, in seiner letzteren Rolle als
Fetisch findet das Werk in die soziale Dimension zurtick, aus Alltagsgegenstanden Traume
des Andersseins schmiedend, als wollte es einerseits die «grotesken» Einfélle darstellen, die
unbelebte Objekte im kommodifizierten Zustand entwickeln, und andererseits andeuten,
dass ebendiese Einfille die Moglichkeit enthalten, sich vom Warencharakter loszusagen. Der
Fetisch wurde so zuriickgefithrt zu seiner urspringlichen Bedeutung als Objekt, das dem
imperialistischen Denken unergrindlich bleibt. Im Fall der entleerten Haushaltsgerate in
5, RUE SAINT-BENOIT, DOUBLES AND COUPLES oder MANTEUFFELSTRASSE 112 (2010-2011)
ermoglicht gerade die Funktionalitit des Objekts, dass jene mittels eines anderen Vokabu-
lars definiert werden kann, jedoch nicht «in der vorliegenden Form», wie es der subversiven
Geste entspriache, mit der ein Gutteil der Installationskunst unabldssig gegen das Readymade
polemisiert. Stattdessen wird der Gebrauchsgegenstand in eine Skulptur verwandelt, oder
in eine Skulptur in Aktion (siehe die unverkennbar Muybridge’schen Aufwiarmiibungen in
GYMNASTICS OF THE FOLDABLES [Gymnastik der Faltbaren, 2006]), die ihr Potenzial para-
doxerweise als Alltagsobjekt ausschopft. Die Maintenance Art vollzog eine ahnliche Umkehr,
allerdings mit den Verrichtungen und nicht mit den Gegenstainden des Haushalts. Jemand
treibt Spasse mit dem Feminismus — diese ist mindest eines der Dinge, die vor sich gehen.
Yangs Anhaufungen sind durch die Kategorie des Fetisch in der Produktion verankert
und entgehen dadurch der Willkurlichkeit, die das von der Kunst «beriihrte» Objekt befallt.
Die Objekt-Gesten der Kiinstlerin sind explodierte Fetische, die nicht in Trimmer, sondern
in Diagramme zerstiuben. Sie verbildlichen einen fremdartigen Denkprozess, der sich im
Machen-als-Denken des Objekts nachvollziehen lasst und diesem eine unerwartete Selbstbe-
stimmung verleiht. Auf dhnlichem Weg, wie die kiinstlerische Abstraktion zum Endspiel der
metaphysischen Kluft zwischen Objekt und Sprache geriet, enthillte die Semiotisierung des
Kapitals in jungerer Zeit dessen fundamentale metaphysische Kluft in der Ware — in jenem
Objekt also, das tber die ubernatirliche Kraft verfigt, durch die Fiktion des Austauschs
die zur Produktion aufgewendete menschliche Arbeit zu verschleiern. Die Kunst, die diesen
Wandel miterlebt hat, setzte sich mehr oder weniger mit ihm auseinander. Yangs (und Hito
Steyerls) Verwendung des Plasmabildschirms als autonomes Objekt (wie erwahnt u. a. in
THREE KINDS IN TRANSITION) gewinnt in diesem Zusammenhang zusatzliche Bedeutung.
Denn die Eigenstindigkeit dieses Objekts wird nicht nur durch seine Fahigkeit, neue Bilder
zu erzeugen, sondern auch durch seinen Status als Unterhaltungselektronik aufs Spiel ge-
setzt. Dies ist nur ein spezieller Fall dessen, wie Yang aus Gebrauchsgegenstainden Werke kon-
struiert, ohne dass sich diese in weitere Inskriptionsfolgen (wie die Werke selbst) einschrei-
ben. Sie sind, was sie sind. Und was ist, kann durchaus als Analogie zur Person der Kunstlerin
gewertet werden, zur «Readymade-Kiinstlerin», wie sich die «Kollektivkinstlerin» Claire Fon-
taine selbst tituliert. Die Position dieser «generischen» Kreativarbeiterin sollte nun ihrerseits

114



HAEGUE YANG, LIGHT HOUSE (PHILIPS):
SOJOURNING IN FOLDS, 2011, cardboard
packaging for light bulbs, seashells, origami
paper, 121/, x 27"/, x 21 °/,” / LEUCHT-
TURM (PHILIPS): VERWEILEND IN
FALTEN, Karton-Verpackung fiir Gliihbirnen,
Muscheln, Origami-Papier, 31 x 69 x 55 cm.

(PHOTO: STUART WHIPPS)

nicht fetischisiert, sondern in den dazu-
gehorigen historischen Rahmen gestellt
werden: Semiotisches Kapital mag heute
noch so sehr in alle moglichen Arten der
Produktion verwickelt sein, im Grunde
behalt es doch eine historische Wertigkeit, nicht zuletzt im Hinblick auf die kiinstlerische
Geste und das Subjekt des Kiinstlers. Auch der Kunstler ist das Entfaltbare/Unentfaltbare/
Nicht-Unentfaltbare, das durch den Zauber der Geste verwandelte Waschegestell. Die Entfal-
tung dieser Frage der Subjektivitit in der Konzept-, Performance- und feministischen Kunst
— Letztere auch in ihren «handwerklichen» Varianten, die im letzten Jahrzehnt ein Revival
erlebt haben — pragt Yangs Position: das Para-Skulpturale, Para-Subjektive. Die Erzeugung
bedingter Objekte wird zur Reflexion tuber die Bedingtheit der Kunstlerin und ihr Vermo-
gen, eine Enteignung oder stindige «Heimatlosigkeit» (Yang) durch Abstraktion in Form zu
fassen. Die Subjektivitit wird allein unter der Bedingung zur Ware, dass sie in deren Oko-
nomie eine gravierende Stérung verursacht, einen Verlust der Messleistung. Wenn Kunst
der Ort ist, wo die Folgen dieses Verlusts am starksten zu spuren sind, dann muss die Un-
beschreiblichkeit dieser ziemlich unspezifischen Objekte irgendwo stabilisiert werden und
dies geschieht gerade in der Person der «Readymade-Kiinstlerin», die eher zufallig denn
souveran als Tragerin der Institution der Kunst auftritt. Die Readymade-Kiinstlerin wird zum
reflexiven Fetisch; wie das Kunstwerk legt sie die sozialen Beziehungen der Kunst bloss, nur
dass sie sie als Bedingung der fortdauernden Blossstellung ausser Reichweite schafft. Dies
macht die Non-Indépliables so unheimlich: Es nimmt schon brutal mit, wie die Waschegestelle
personifiziert und mit Stoff verzaubert werden, ein priagnantes Bild des Prozesses der Sub-
jektivitit als Readymade. Im Gegensatz dazu hat die befremdende Priasenz von WARRIOR
BELIEVER LOVER oder SEOUL GUTS (2010) keine Scheu vor flauer Dekorativitat, als konne
nur ein Vorstoss in das Revier des Dekors die wahre Fremdheit dieser Objekte zutage brin-
gen. Dies bestitigen die vom futuristischen Theater angeregten DRESS VEHICLES, die ganze
Umwelten dem Mass des Korpers anpassen oder den Korper in ein Figurenkabinett aus
Jalousien und Gestellen driangen.

Der Ort des Objekts, falls es einen solchen gibt, liegt zwischen Sprache und Ausdehnung.
Das Abenteuer der Jalousie versinnbildlicht dies: Eine Jalousie wird je nach Sprachspiel als
Kunstwerk, Projektionsfliche, Festung oder Kleidung rekontextualisiert. Aufgrund ihrer As-
thetisierung des Umschliessens liesse sich Letztere zweifellos auch innerhalb eines «Sprach-
spiels des Bondage» auslegen. Das freie Wechselspiel zwischen Objekt und Korper, das hier
vorgefithrt wird, konnte die subjektzentrierte Optik ersetzen. Der Verweis auf die Wurzeln

41157

Haegue Yang




Haegue Yang

dieser Verschiebung im Futurismus oder Avantgarde-Theater wiirde tatsichlich das sozial
Subversive vor den individualititssteigernden Aspekten des Objekts als Kostiim zur Geltung
bringen. Insassen eines solchen geometrischen Konstrukts miissen Abstriche in Bezug auf
Eleganz und Beweglichkeit hinnehmen - also auf die Souveranitit des Subjekts.

Die Transitivitit von Yangs Objekt-Relationen, die sowohl die Sprache als auch das Un-
aussprechbare indiziert, scheint sich insofern mit Walter Benjamins Theorien tiber die Spra-
che der Dinge zu decken, als primér Nicht-Beziehung und Nicht-Aquivalenz als der Raum

HAEGUE YANG, “Teacher of Dance,” 2011, exhibition view / Ausstellungsansicht Modern Art Oxford. (PHOTO: STUART WHIPPS)

116

verstanden werden, wo Rede jeder Art erklingen kann. Die Idee, dass die Sprache sich auf
zwei Wegen dem Objekthaften nahert, haben wir in dhnlicher Form bereits im konzeptua-
listischen Gegensatz von Rationalitit und Mystizismus angetroffen: entweder durch Elimi-
nierung des Referenten, um sich starker mit dem eigenen Objektcharakter zu decken, oder
durch Setzung der Dinge als Sprache. «Nur die intensive Richtung der Worte in den Kern
des innersten Verstummens hinein gelangt zur Wirkung.»» Vielleicht noch grundsétzlicher
aber gerit Yangs Praxis durch das Primat der Entfremdung gegeniiber der Akkumulation —
wodurch sie sich beispielsweise von Rachel Harrison oder Isa Genzken
unterscheidet; in der Art, wie «Wandel» «Arten» konstituiert — in Be-
rithrung mit Gilbert Simondons Gedanken zur Individuation. Hochst
transitive Gedanken; anstatt aus einem festen Muster hervorzugehen,
das sie im Verlauf ihrer Entwicklung verwirklicht (in Anlehnung an
einen vorgegebenen Idealtypus oder «Hylemorphismus»), durchlduft
eine Entitit — sei sie lebendig, nichtlebendig oder einfach ein Ge-
danke oder eine Verhaltensweise — einen Individuationsprozess aus
einer vorindividuellen Matrix. Das beobachtete Ding und die Beob-
achtung teilen dieselbe Seinsform: Beide gewinnen im Rahmen eines
kontinuierlichen Ausgleichs zwischen Massunterschieden in der Welt
der Entitit eine individuelle Struktur, wobei die Individuation eine
Folge von Losungen fiir die von den Massunterschieden verursachten
Probleme darstellt. Anstatt Yangs Kunst als Beschworung des Leblosen
in die Welt der Sprache aufzufassen, kénnte man sie als ein System
von Individuationen bezeichnen. Sprache, Objekt, Zeit, Reflexion,
Form, Materie und Wahrnehmung sind sich alle im Wesentlichen
gleich — nicht als Substanz, sondern als Wandel. Thre Kristallisationen
sind verginglich, die Individuation aber hat Bestand. Die Singularitit
von Yangs Objekten entspringt der Veranderung und nicht der Po-
sition. Moglicherweise ist das einer der Griinde dafiir, dass Haegue
Yangs Schaffen mit den Theorien von Giorgio Agamben und Jean-
Luc Nancy in Zusammenhang gebracht wurde, wie auch mit Maurice
Blanchots Konzeption einer entwerkten, uneingestehbaren «Gemein-
schaft> ohne Immanenz, die auf Beziehungen der Nichtbeziehung be-
ruht. Wenn abstrakte Ideen in der Kunst und nicht in der Philosophie
zirkulieren, kann man davon ausgehen, dass sich die Beziehungen
vervielfachen und zu Objekt-Formen erstarren.

(Ubersetzung: Bernhard Geyer)

1) In ihrem Text «Speech for Busan Biennale» fur die Sprecher in SPEAKER’S CORNER
(2004) schreibt Yang: «Fiir mich bildet nicht Verstindigung die Grundlage der Kom-
munikation, sondern Unwissenheit, Fremdheit und eine Kluft.»

2) Theodor Adorno, Asthetische Theorie, in Gesammelte Schriften, Bd. 7, Suhrkamp,
Frankfurt/M. 2003, S. 302.

3) Walter Benjamin, zitiert nach Adorno, Asthetische Theorie (wie Anm. 2), S. 304 f.

117

Haegue Yang



	Haegue Yang : still I have to write to hide writing = immer noch schreibe ich, um das Schreiben zu verbergen

