
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2011)

Heft: 88: Collaborations Sturtevant, Andro Wekua, Kerstin Brätsch, Paul
Chan

Artikel: The spirit of transfer : der Himmel über Bern : Reflexion, Aktion und
Produktion und die Sommerakademie im Zentrum Paul Klee = the sky
over Bern : reflection, action and production in the Zentrum Paul Klee's
summer academy

Autor: Steiner, Juri / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

THE SPIRIT OF TRANSFER

Der Himmel
über Bern

JURI STEINER

Reflexion, Aktion und
Produktion und
die Sommerakademie
im Zentrum Paul Klee

Lecture during the Summer Academy, 2009 / Vortrag während der

Sommerakademie. (PHOTO: DAVID AEBI)

Künstler sind keine Wissenschaftler. Sie fragen nicht
danach, was die Wahrheit ist. Da es sich bei Wissenschaft

und Kunst aber um kreative Produkte des menschlichen
Geistes handelt, gehört die Uberzeugung von der
Ähnlichkeit der beiden Domänen zu den verbreiteten
Irrtümern. Zwar werden Künstler von progressiven Learning

JURI STEINER ist Direktor des Zentrums Paul Klee in Bern.

Centers dieser Welt in Artists-in-Labs-Programme
eingeschleust, doch ob die beiden Formen von Kreativität
tatsächlich zu gemeinsamen Problemlösungen führen,
ist nur schwer belegbar. Kunst überkreuzt, wiederholt,
unterbricht und widerspricht sich. Wissenschaft dagegen
strebt nach Verallgemeinerung und unterwirft sich einer

gewissen emotionalen Selbstbeschränkung.1' Begreift
man Künstler weder als eine Art universitäre Theoretiker,

die didaktisches Anschauungsmaterial produzieren,
noch als Sidekicks für Wissenschaftler, sondern als

eigenständig forschende Wissensproduzenten, stösst man auf

Begriffe wie «Forschung in der Kunst»2', wie ihn etwa

Henk Borgdorff formuliert. Künstlerische Praxis wird
dabei als wesentlicher Bestandteil eines Forschungsprozesses

verstanden, der sein Wissen im kreativen Prozess

artikuliert.
Als Plattform einer solchen «Reflexion in Aktion»

versteht sich die 2006 in Bern ins Leben gerufene
Sommerakademie im Zentrum Paul Klee in Bern. Sie erlaubt es

einem Dutzend internationaler Kunstschaffender, sich

jährlich im August während jeweils zehn Tagen vertieft
mit einem gemeinsamen Thema auseinanderzusetzen.

Ein oder mehrere Gastkuratoren definieren das

Leitmotiv. Zu den bisherigen Gastkuratoren gehörten Died-

rich Diederichsen, Laura Hoptman und Marina Warner

(2006), Brigitte Felderer und Herbert Lachmayer
(2007), Clementine Deliss und Oscar Tuazon (2008),

PARKETT 88 20 1 1 208



Tirdad Zolghadr (2009) und Jan Verwoert (2010) Rund
150 über den Globus verstreute Nominatoren motivieren

passende Kunstler im Vorfeld dazu, eine Kandidatur
einzureichen Ein Fachgremium wählt anschliessend aus

den durchschnittlich sechzig bis siebzig Dossiers zwölf

Positionen aus und ladt diese zur Teilnahme als Fellows

an die Sommerakademie ein Die fünf bisherigen Ausgaben

haben gezeigt, wie virulent sich die Frage nach der
sozialen und intellektuellen Bedeutung des Kunstlers m

unserer Dekade stellt Erforscht werden m freier Form

Theorie und Praxis des aktuellen Kunstbetriebs Dabei

fuhren die Themenfelder «Kollektiv und Individuum»,
«Wissen», «Spontaneität und Prozess» immer wieder zu

zentralen Debatten

Diese einzigartige, experimentelle Spielanordnung
der Sommerakademie hat sich als ebenso attraktiv wie

anregend erwiesen Was passiert mit einem sich aus Kunstlern

und Kuratoren zusammensetzenden Ad-hoc-Team,
das wahrend knapp zwei Wochen fast alles teilt Geschichten,

Ideen, das Essen und das Schweizei Wetter auf den

bisweilen strapaziösen Wochenendausflugen' Von den

meisten Fellows wurde im Nachhinein hervorgehoben,
wie einmalig die intensive Erfahrung einer gleichsam

geistigen wie physischen Verausgabung gewesen sei Der
wissenschaftlich geprägte Begriff dei «Sommerakademie»

wurde im Prozess eines jeden Jahrganges in
künstlerische, persönliche und physische Dimensionen

ausgeweitet Dagegen konnte der im universitären Kontext

systemimmanente Druck nach Forschungsresultaten auf

immer neue intellektuelle und kreative Art behandelt und

entsprechend ab- oder umgeleitet werden Und um den

Ruckzug in die Sommerakademie ebenso symbolisch wie
konkret zu vollziehen, fanden die Seminare meist rund

ums Zentrum Paul Klee

statt in einer Hütte von

Gelitm, m einem Erdloch

von Oscar Tuazon, in einer
«SPACE SPACE (2009)»-Installation

samt dazugehon-

PaulKlee, 1911

(PHOTO ALEXANDIR ELIASBERG)

gern «BAR BAR (2009) »-Satellit von Ethan Breckenndge
oder zuletzt in einem ausgedienten Tramhauschen

Je langer und erfolgreicher sich die Sommerakademie

im Zentrum Paul Klee entwickelte, desto selbstverständlicher

wirkt es, dass dieses Experiment in Bern im
Gravitationsfeld des Kunstlers Paul Klee stattfindet Man mochte
sich zu Beginn noch fragen, ob Klee, der ewige Selbst-

lehrhng, der Dessauer Bauhausmeister und Düsseldorfer

Kunstprofessor der 20er- und 30er-Jahre, als Spiritus
Rector einer Berner Akademie der Gegenwartskunst der

richtige Patron sei? Zur Beantwortung der Frage galt es

zuerst einige Klee-Klischees zu brechen, um zu sehen, wie

zeitgemass dieser Kunstler ist Der Klee-Spezialist Gregor
Wedekind stellt die Frage nach Paul Klees akademischer

Position und gibt eine Antwort «Wie ist es mit theoretischen

und wissenschaftlichen Glaubensmeinungen bei

Klee bestellt'1 War er ein Naturforscher' Em Empiriker
oder Theoretiker der Form' Die Formenlehre seiner
Bauhauskurse lasst sich eher als Poesie bezeichnen »

Wedekind zitiert Ernst Winklers positivistisch argumentierende

Untersuchung über Paul Klees Verhältnis zur
exakten Wissenschaft Die mathematischen und physikalischen

Meinungen und Vorstellungen Klees seien «zum

grossen Teil nicht nur falsch, sondern einfach unsinnig»

'> Wedekmd halt dagegen, dass sich Klee zur Wissenschaft

in Analogien und Metaphern verhalten habe und
diese fur ihn mehr zum Ausdruck oder Symbol als zur

Begründung von Ordnung bestimmt war «Man konnte
bei Klees Formenlehre auch von der simulierenden

Exemplifikation einer Theorie reden, von einer Parodie auf
Geometrie Klees Bildtheone ist quasi-wissenschafthch
und will keinen Augenblick vergessen machen, dass das

pädagogische Instrument rationaler Theoretisierung
lediglich ein Hilfsmittel ist »4)

Theorie als Hilfsmittel
In dieser Leseweise von «Theorie als Hilfsmittel» ist das

Zentrum Paul Klee der goldrichtige Austiagungsort fur
eine Kunst-Sommerakademie Auch bietet Bern den

entsprechenden Genius loci fur ein künstlerisches

Unterfangen an den Grenzen von Theorie und Praxis
Obwohl Klee mitunter an der Provinziahtat und dem «sanften

Trug des Berner Milieus»5' gelitten hat, so ist diese

kleine Stadt historisch betrachtet ein wahres Labor fur
die Schnittmenge zwischen Reflexion und Produktion In
Bern dachten und operierten Akteure der Avantgarde wie

209



Johannes Itten, Lenin, Hugo Ball und Emmy Hennings,
Walter Benjamin, Walter Morgenthaler, Adolf Wölfli
bereits in den 10er- und 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts.

In der Nachkriegszeit waren es Meret Oppenheim,
Markus Raetz, Franz Gertsch, Balthasar Burkhard und vor
allem Harald Szeemann, die Bern mit ihren Experimenten

auf die neue Weltkarte der Kunst setzten. Der junge
Harald Szeemann hat in Bern seine Lizentiatsarbeit über
Klee geschrieben und darin das «Unbefriedigtsein» des

jungen Klee beschrieben, als wäre es sein eigenes: «Ein

Unbefriedigtsein? Mit sich, mit seinem Können und mit
dem System, das ihm dieses Können vermittelte,
unzufrieden. Den Beweis erbringt die Zukunft.»6' In Bern hat
Szeemann 1956 ein Einmanntheater betrieben, in das er
all seine Erfindungsgabe, seine geballte Spielkraft und

Gestaltungswucht investierte, bevor er zwischen 1961

und 1969 die Kunsthalle Bern zum Labor umwertete und
den neuen Ausstellungsstil des strukturierten Chaos

begründete. Damals nahm Szeemann Robert Storrs Motto
der Biennale von Venedig 2007 vorweg «Think with the
Senses - Feel with the Mind»; er war ein Berserker, ein
Homo faber und Bern ein eigenartiger Umschlagplatz
an der Peripherie. Ausgerechnet hier wurden aus
Attitüden Form, was nichts anderes bedeutet, als dass in der

Aktion Neues, Unerprobtes, Aufbrüche zu festen ästhetischen,

politischen und ethischen Werten haben gerinnen
können.

Eine von Harald Szeemanns ersten Ausstellungen war

Hugo Ball gewidmet. Interessant: An Balls Texten von
1909 bis 1927 hat Szeemann in den 50er-Jahren seine

Sensoren für die neue Kunst der 60er-Jahre sensibilisiert.
Und so tönen Balls Grundsatzfragen von vor 85 Jahren
über Szeemanns Verstärker heute für die Sommerakademie

im Zentrum Paul Klee noch so unmittelbar wie der
Schrei eines Neugeborenen: «Wer ist der Künstler? Wie

kommt das Kunstwerk zustande? Geben dem Dichter die

Götter ein oder die Dämonen? Worin ist das <Genie>

begründet? Worin das sogenannte Schaffen? Wer schafft

und kreiert?» All das fragt Hugo Ball auf der ersten Seite

seines Aufsatzes «Der Künstler und die Zeitkrankheit»

von 1926. Aus diesen Fragen heraus entwickelt er einen

Leitsatz, der über dem Eingang des Museums der
Obsessionen gemeisselt sein könnte: «Prinzip der Gestaltung
ist immer die Person.»7' Der Künstler, so Ball, dringe zum
Urbild seiner Neurose durch und identifiziere sich mit
ihm, nehme also eine dämonische Person an, gleich den¬

jenigen, die C. G. Jung aufzähle, wenn er davon spreche,
dass unser Unbewusstes an der historischen Kollektivpsyche

Anteil habe und natürlich unbewusst in einer Welt

von Werwölfen, Dämonen, Zauberern und so weiter lebe.

Die Malerei, die visionäre Kunst, wimmle, so Ball, von
solchen Gestalten; die Poesie werde ihr folgen.

Verausgabung
Erinnern wir uns: Es war Ball, der in seinem berühmten
kubistischen Kostüm, das er 1916 im Zürcher Cabaret

Voltaire zum Rezitieren des Lautgedichts «Gadji beri
bimba» trug, Dadas Dämonen weckte und als Zertrümmerer

der Sprache in die Kunst- und Literaturgeschichte
eingegangen ist. Während des schweisstreibenden
Rezitierens hatte er eine Eingebung: Er erkannte die Kraft
der Gestaltenfülle jenseits der Sprache, sah einen Ozean

von Ausserungs-Möglichkeiten vor sich, unabsehbar und
abenteuerlich jenseits der Besinnung. Die dadaistische

Urszene zeigt sehr schön die Bezüge zwischen Theorie
und Praxis von der Avantgarde bis zur Gegenwartskunst.
Ohne die totale Verausgabung im Cabaret Voltaire wäre

Ball nie zu seiner Erkenntnis über das «Wesen des

Kunstproduktes» gekommen. Ihm wurde während der Performance

avant la lettre klar, «dass man in einem neuen
Gesamtbild die letzte und höchste Form nicht ohne den

Inhalt, ohne die Welt der Gefühle und Triebe mehr
setzen kann. Der formalistischen, rein verstandesmässigen
Ansicht der Dinge folgt eine solche, die die Vernunft
nicht abgezogen von ihrer seelischen und körperlichen
Ausprägung mehr will gelten lassen. Letzter Urheber der

Dinge muss ein Künstler, oberstes Kriterium einer neuen
Wertskala die Kunst selber sein, in ihrer ganzen
Vermögensfülle.»8' Vernunft, Körper, Seele - was sonst als see-

210



hsch-korperhche Aneignungsformen intellektueller oder

kultureller Blocke waren Szeemanns Ausstellungen oder
sind dies heute die Altare, Kioske und prekaien Museen

des anderen Berner Gastaibeiters Thomas Hirschhorn5

Innere Notwendigkeit und aktuelles Wirksamwerden

Die vierte von Tndad Zolghadi kuratierte Sommerakademie

stand 2009 unter dem von Wassily Kandinsky

geprägten Begnff der «inneren Notwendigkeit» und fragte
nach der inneren Logik der zeitgenossischen Kunst und
der inhärenten Notwendigkeiten edukativer Ideologien
und kunstprofessioneller Standards, welche die
Sommerakademie beeinflussen In einem 1917 in der Galerie

Dada gehaltenen Vortrag über Kandinsky sagte Hugo
Ball über die «innere Notwendigkeit», «dass sie allein der
freien Intuition Grenzen gibt, die innere Notwendigkeit
die äußere, sichtbare Form des Werkes bildet Die innere
Notwendigkeit ist es, auf die alles zuletzt ankommt, sie

verteilt die Faiben, Formen und Gewichte, sie tragt die

Veiantwortung auch fur das gewagteste Expeument Sie

allem ist die Antwort auf die Frage nach dem Sinn und

Urgrund der Bilder In ihr dokumentieren sich die drei
Elemente, aus denen das Kunstwerk besteht Zeit,
Persönlichkeit und Kunstprinzip »9) Es ist wirklich
bemerkenswert, dass sich Kunstler im Jahr 2009 im Kollektiv
diskutierend an ihre jeweilige «innere Notwendigkeit»
herantasten Dass das Gruppen-Experiment gegluckt ist,
beweist die Publikation, die der Kurator und die Fellows

diesesjahr ruckwirkend herausgegeben haben 10)

Die fünf Ausgaben der Sommerakademie haben einen
wichtigen Beweis geliefert Kunstler müssen nach ihrem
Studium an Kunstakademien nicht alleine arbeiten, ob-

schon sie, wie Ball sagen wurde grausam in ihr eigenes
Selbst zurückverwiesen sind Um diesem Selbst auf die

Spur zu kommen, sollen sich die Kunstler nicht immer
und jederzeit alleine auf ihre eigene kreative
Vorstellungskraft verlassen müssen Es braucht, so Hugo Ball,
das existenzielle Momentum, das Erforschen «in vivo»

am eigenen Korper Und es braucht zur öffentlichen
Beweisführung einen Raum fur das zu tätigende Opfer Es

braucht wie im Cabaret Voltaire Mitspieler, Zeugen und
eine Buhne fur das Selbstexpenment Die Sommerakademie

im Zentrum Paul Klee bietet all das Der Kopf-
stand-Denker Bazon Brock weist auf die kultische oder

liturgische Ausprägung von Balls Auftritt «als blauer
Bischof» im Cabaret Voltaire hin, was ihm den Weg in die

Aktionskunst weist «Die Aktionisten verstanden sich auf
die Tradition der Dadaesken, des Kabaretts und des

Gesellschaftsspiels, Bilder zu verlebendigen durch die

Aufstellung <Lebender Bilder» und beabsichtigten die Uber-

fuhrung ihrer Werke in ein aktuelles Wirksamwerden
Die festen Werkformen wurden durch Verzeithchung
im Ritual und durch die Liturgie der Transformationen

verflüssigt »u) Ruckblickend ist es gar nicht so

überraschend, dass die Akademie zwischen 2006 und 2010
sowohl in den internen, geschlossenen Präsentationen als

auch in den öffentlichen Lectures immer performativere
Zuge angenommen hat

Das Vorbild: die Universität Muri
Hugo Ball übersiedelte Anfang Septembei 1917 von
Zurich nach Bern Walter Benjamin, dem es mithilfe
seiner Frau gelang, sich knegsdienstuntaughch erklaren
zu lassen, zog im Herbst 1917 ebenfalls nach Bern Hier
schrieb er sich an der Universität ein, um in Philosophie
zu promovieren Gershom Scholem, der Freund Benjamins,

folgte ihm im Mai 1918 Bald nach Scholems
Ankunft zogen die Freunde nach Mun, einem Vorort von
Bern, wo sie in einer Zeit intensiven geistigen Austauschs

lebten Benjamin, der dem akademischen Lehrbetrieb
misstraute, gründete wahrend semes Berner Studiums

eine imaginäre «Universität Muri», die der Phantasie

und dem Witz den gehörigen Platz einräumen sollte,
dabei aber hierarchisch organisiert war mit Benjamin als

Rektor und Gershom Scholem als Pedell, wie der Klee-

Expeite Oskar Batschmann festhalt 121 Die fiktive
Universität Muri war das akademische Wölkenkuckucksheim

eines Philosophen und eines Kabbala-Forschers, die die
Grenzen der Wissenschaften hinter sich lassen wollten
In der Schrift «Programm der kommenden Philosophie»
versucht Benjamin, Kants Erkenntnistheorie über die

wissenschaftliche Subjekt-Objekt-Trennung hinauszufuhren
und metaphysisch auszuweiten «Eine Philosophie, die

nicht die Möglichkeit der Weissagung aus dem Kaffeesatz

einbezieht und explizieren kann, kann keine wahre

sein »1!)> In ihrem durchaus disziplinierten Streben, fröhliche

Wissenschaft zu betreiben, den Begriff des Akademischen

selbstironisch auszuweiten und fur das subjektive
und feinstoffliche Feld von Phantasie und Spontaneität
fruchtbar zu machen, wirkt die Sommerakademie im
Zentrum Paul Klee wie em Ableger dei Universität Muri
Auch Klee hatte sehr gut an diese Universität Muri ge-

211



passt. Doch er und Benjamin haben sich nie getroffen.
Weder in München noch in Bern, wo sie sich zeitgleich

in ahnlichen Zirkeln bewegten. Zwischen Benjamin
und Klee existierte aber ein Beziehungsnetz, das sich

über Bern spinnt: 1919 wohnten Hugo Ball, Walter und
Dora Benjamin Haus an Haus an der Berner Marzili-
strasse und pflegten Kontakt. Es sei durchaus möglich,
so Bätschmann, dass Klee sich an Hugo Balls Angelologie
erinnerte, als er m den letzten Lebensjahren seine
Heerscharen unterschiedlichster Engel schuf. Auf diese Weise

schlösse sich der Kreis zwischen Ball, Benjamin und Klee

in der Transzendenz oder besser: im Himmel über Bern.

Doch die formale Ebene von Klees Kunst beansprucht
keinen programmatischen Gehalt in dem Sinne, wie Kan-

dinsky ihn für seine konkrete Abstraktion festlegte.
Abstraktion findet bei Klee weniger im Formalen statt als

in der Haltung des Kunstlers. Und Klee realisierte seine

Kunstwerke immer auch in Bezug auf die Bedürfnisstruktur

und die Erwartungshaltung des Publikums.
Genauso funktioniert die Sommerakademie im Zentrum

Paul Klee, wenn auch mit neuen Methoden in einer
anderen Zeit. Sie fragt nicht danach, was die Wahrheit ist,

sondern wie die Wahrheit beschaffen ist. Dazu gehören
auch Merkmale, Strategien und Haltungen, die Paul Klee

alles andere als fremd gewesen sind und die als das geistige

Fundament der Sommerakademie angesehen werden

können: Innere Notwendigkeit, Meta-Kognition, die

sich auf die Reflexion des eigenen Gedankenprozesses

bezieht, kulturelle Strategien zur Erinnerung, Kollektives

Arbeiten, Verausgabung, Wissenshunger, Entwicklung
kunstpadagogischer Konzepte, Bescheidenheitsgestus,

Schweigen, Märchen und Utopie, Miniaturcharakter,

iKf

1

Walter Benjamin, ca 1926 / Gershom Scholem

(PHOTOS SUHRKAMP VERLAG & A1ALA AUERBACH/SUHRKAMP VERLAG)

Sympathie, Poesie und Humor. Oder wie Harry Szee-

mann es ausgedrückt hätte: «U wäge dem säg i immer,
also anunfursich die Uufgaab ä Usschtellig zmache und
äs Läbe lang mit de Chünschtler zverbringe, wo für mi
die ideali Gsellschaft si - wo mes immer mit eim ztüe hat

und quasi also die Gsellschaft sich us Additione vo Begäg-

nige zammesetzt, muess me mit Häärz läbe.»14)

Sommerakademie im Zentrum Paul Klee, http*//www sommeraka-

demie zpk org

1) Lewis Wolpert, Unglaubliche Wissenschaft, Eichborn-Verlag,
Frankfurt am Main 2004, S 105 ff
2) Siehe dazu- Henk Borgdorff, «Die Debatte über Forschung in
der Kunst», in Anton Rey/Stefan Schöbi (Hg Forschung Positionen

und Perspektiven, subTexte 03, Institute for the Performing
Arts and Film Zurich 2009

3) Gregor Wedekind, «Kosmische Konfession Kunst und Religion

bei Paul Klee», in Paul Klee, Kunst und Karriere, Beitrage des

Internationalen Symposiums in Bern, hg v Oskar Batschmann und
Josef Helfenstein, Bern* Stampfli 2000 (Schriften und Forschungen

zu Paul Klee, 1), S 226-238, S 229

4) Ibid
5) Felix Klee (Hg), Tagebucher von Paul Klee 1898-1918, Dumont-
Verlag, Köln 1957, Nr 963

6) Harald Szeemann, Paul Klee (unveröffentlichte Lizentiatsar-
beit der Universität Bern, 1955, Depositum Zentrum Paul Klee,
Bern), S 25

7) Hugo Ball, «Der Kunstler und die Zeitkrankheit», Erstdruck
m Hochland (München), 24 Jahrgang, Band 1, Heft 2, November
1926, o S

8) Ibid
9) Hugo Balls Vortrag über Kandmsky [gehalten in der Galerie

Dada, Zürich am 7 April 1917] / hg v. Andeheinz Mosser,

in Deutsche Vierteljahresschrift für Literatur- und Geistesgeschichte,

No 4, 1977, S 676-704.
10) Tirdad Zolghadr et al., Internal Necessitiy, SternbergPress,
Berlin 2010.

11) Thesendirektive von Bazon Brock in the ART MASTER, Juni
2010, o.S.

12) Oskar Batschmann. «Angelus Novus und Engel der
Geschichte. Paul Klee und Walter Benjamin», in Engel, Teufel
und Dämonen Einblicke in die Geisterwelt des Mittelalters,
H Herkommer/R Ch Schwinges (Hg Schwabe Verlag, Basel,
2006, S 227

13) Walter Benjamin, «Uber das Programm der kommenden
Philosophie», in Gesammelte Schriften, Bd II 1, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1980, o S

14) Harald Szeemann am 31. Dezember 2000 in. Das prominente
Mikrophon, Schweizer Radio DRS 1

«Ich sage es immer und immer wieder, die Aufgabe, eine Ausstellung

zu machen und das Leben mit den Kunstlern zu verbringen,

die fur mich die ideale Gesellschaft sind, wo man es immer
mit einem Gegenuber zu tun hat und die Gesellschaft sich aus
Additionen von Begegnungen zusammensetzt, das muss man mit
dem Herzen leben.»

212



The Sky Reflection, Action,
Over Bern and Production in

the Zentrum Paul Klee's
Summer AcademyJURI STEINER

Artists are not scientists. They do not ask what truth is.

But since both science and art are creative products of the

human mind, a misguided conviction prevails that the two

domains are similar. The world's progressive "learning
centers" diligently dispatch artists to Artists-in-Labs programs,
but evidence as to whether the two forms of creativity
actually lead to shared problem solving is hard to come by.

Art intersects, repeats, interrupts, and contradicts itself. In
contrast, science aspires to generalization and is governed

by self-imposed emotional restrictions.1' The premise that
artists are neither academic theoreticians who produce
didactic visuals, nor sidekicks for scientists but rather

independent, probing producers of knowledge has given
rise to such concepts as "research in art,"2' advanced, for
instance, by Henk Borgdorff. Artistic practice is there seen

as a vital constituent of a research process, whose knowledge

is articulated in the creative process.
A platform for this kind of "reflection in action" has

been hosted since 2006 by the Zentrum Paul Klee's Summer

Academy in Bern. The Academy enables a dozen

international practitioners to meet annually in August for
some ten days to engage in concentrated, shared study

on a particular theme. One or several guest curators
define the leitmotif. So far, invitations have been extended

to the following curators: Diedrich Diederichsen, Laura

Hoptman, Marina Warner (2006); Brigitte Felderer,
Herbert Lachmayer (2007); Clementine Deliss, Oscar

Tuazon (2008); Tirdad Zolghadr (2009); and Jan Ver-

woert (2010). About 150 nominators scattered around
the globe encourage suitable artists to submit applications.

A team of experts then selects 12 of the 60 to 70

JURI STEINER is the director of the Zentrum Paul Klee in

Bern.

4S

Villa Gelitin, 2007.

submissions to become fellows at the Summer Academy.
The past five years provide ample proof of the urgent need

to explore the social and intellectual significance of the

artist in our decade. Under the open-ended guidance of
the curators, participants investigate the current art trade,

both in theory and practice, their debate frequently
focusing on such issues as the collective and the individual,

knowledge, and spontaneity and process.
The Summer Academy's unique, experimental

approach has proven to be as attractive as it is inspiring. What

happens when an ad hoc team of artists and curators share

almost everything for close to two weeks: stories, ideas,

meals, and Swiss weather on occasionally strenuous weekend

excursions? In retrospect, most of the fellows emphasize

the uniqueness and fertility of such an intense mental

and physical commitment. Each of the groups added their
own artistic, personal and physical interpretations to the

scholarly implications of the term "Summer Academy."
With intellectual and creative verve, they diverted and

differentiated the systemic pressure of the university context

213 PARKETT 88 201 1



to come up with new research findings The nature of the

Summer Academy as a retreat was reinfoiced both
symbolically and concretely by frequently housing the seminars

in locations around the Zentrum Paul Klee in a hut
made by Gelitin, in a hole in the earth by Oscar Tuazon,

in a SPACE SPACE (2009) installation in conjunction with

a BAR BAR (2009) satellite by Ethan Breckenridge, and,

most recently, in an abandoned tram shelter

The growing success of the Summei Academy over the

past few years attests to the Tightness of organizing this

experiment within the gravitational field of the artist Paul

Klee Initially one might have queried whether Klee—forever

his own apprentice, Bauhaus master and professor of
art in Dusseldorf in the 1920s and 1930s—was a suitable

choice as patron and Spiritus Rector of the Bernese Acad-

emv of Contemporary Art The Klee specialist, Gregor
Wedekind, addresses the question of Paul Klee's academic

status "What theoretical and scientific opinions and
beliefs apply to Klee? Was he a naturalist? An empnicist or
scholar of foim? The foimal teachings in his Bauhaus

courses might best be designated as poetry" Wedekind

cites Ernst Winkler's positivistically oriented study of Paul

Klee's relationship to the exact sciences Klee's mathematical

and physical opinions and ideas were, says Winkler, "for
the most part not simply wrong but just plain nonsense "3)

Wedekmd, in turn, argues that Klee approached the

sciences m teims of analogies and metaphors, what they

express and symbolize was more important to him than their
usefulness as explanations of an order "Klee's teachings

might be described as the simulating exemplification of a

theory, a parody of geometry Klee's visual theory is pseu-
doscientific and never lets us ever forget that the

pedagogical instrument of lational theorizing is always only an

aid "4)

Theory as an Aid
A reading of theory as an aid makes the Zentrum Paul Klee

the ideal place to host a summer academy on art Bern itself
is also a suitable genius loci for an artistic undertaking on
the cusp between theory and practice Although Klee

occasionally suffered from the provincial character and the "soft

delusion of the Bernese milieu,"D) historically the small city
has consistently been a laboratory for encounters between

reflection and production In the 1910s and 1920s, Bern
attracted a distinguished avant-garde roster of luminaries,
including Johannes Itten, Lenin, Hugo Ball and Emmv Hen¬

nings, Walter Benjamin, Walter Morgenthaler, and Adolf
Wolfli After the Second World War, the experiments of
such artists and practitioners as Meret Oppenheim, Markus

Raetz, Fianz Gertsch, Balthasai Burkhard and, above all,
Harald Szeemann put Bern on the new global map of art
It was in Bern that Szeemann wrote his thesis on Klee,

describing young Klee's dissatisfaction as if it were his own
"Dissatisfaction? Dissatisfied with himself, with his skills

and with the system that taught him these skills The future
would supply the evidence "6) In 1956, Szeemann ran a one-

man theater, demonstrating unparalleled inventiveness,
unbridled playful energy, and an uncontested instinct for
design Between 1961 and 1969, he proceeded to convert
the Kunsthalle Bein into a laboratory, there launching a

new style of exhibitions as structured chaos He prefigured
Robert Stoir's motto of the 2007 Venice Biennale, "Think
with the Senses—Feel with the Mind", he was berserk, a

homo faber m a city that was a curiously peripheral hotbed

of unprecedented ideas It was there that attitudes became

form, which quite simply meant nurturing action to permit
anything new, untried, and radical to coalesce into firm
aesthetic, political, and ethical values

Szeemann devoted one of his earliest exhibitions to

Hugo Ball, m the 1950s, the budding young curator studied
what Ball had written between 1909 and 1927, thereby laying

the groundwork for his sensitivity to the new art of the

sixties For the twenty-first century Summer Academy at the

Zentrum Paul Klee, the fundamental questions raised by

Ball 85 years ago, and heard over Szeemann's loudspeaker,
still sound as fresh as the cry of a newborn "What is an
artist? How does a work of art come about? Is the poet
inspired by the gods or by demons? What makes a 'genius'?
What does so-called labor consist of? Who works and who
creates?" Ball raises these questions on the first page of his

1926 essay "Der Kunstler und die Zeitkrankheit" (The Artist

and the Disease of the Times) and from them deduces

a motto that could be carved above the entrance to the

Museum of Obsessions "The principle of design is always

the person "7) Ball argues that artists probe the origins of
their neuroses and identify with them, eventually adopting
a demonic personage, much like those mentioned by C G

Jung, who maintains that our unconscious is part of the

historical collective psyche and unconsciously—of course—
inhabits a world of werewolves, demons, magicians, etc

Painting, visionary art, is teeming with such figures and,

says Ball, poetry will follow

214



Commitment
Lest we forget: it was Ball—wearing his famed Cubist outfit
at the Zürich Cabaret Voltaire in 1916 to recite his

onomatopoeic "Gadji beri bimba"—who aroused the demons

of Dada and has gone down in the history of art and

literature for having demolished language. Dripping with

perspiration under his costume while reciting, he had an

epiphany: he saw the mighty cornucopia of design beyond

language, saw an ocean of potential means of expression,
immeasurable and adventurous, beyond reflection. The

original Dadaist scene is a fruitful arena for the study of
the relationship between theory and practice from the

avant-garde to contemporary art. Without the unqualified
commitment of the Cabaret Voltaire, Ball would never have

arrived at his insight into the "essence of the art product."

During the performance, he realized avant la lettre that it
is no longer possible to place the ultimate and highest form
in a new overall picture without content, without the world

of feelings and instincts. The formalist, purely rational view

of things is succeeded by a view that no longer acknowledges

reason detached from its spiritual and physical context.

The ultimate originator of things has to be an artist,
the ultimate criterion of a new scale of values, art itself in
the entirety of all its potential.8'

Reason, body, soul—Szeemann's exhibitions were nothing

but spiritual, physical forms of appropriating intellectual

or cultural blocks, just like the altars, newsstands, and

precarious museums of another guest-worker from Bern

today: Thomas Hirschhorn.

Inner Necessity and Contemporaneous Effect
Tirdad Zolghadr, curator of the fourth Summer Academy
in 2009, took inspiration from Wassily Kandinsky's idea of
"inner necessity" to inquire into the inner logic of contemporary

art and the inherent necessity of the educational

ideologies and professional standards that influence the

Summer Academy. When Hugo Ball gave his lecture on

Kandinsky in Zürich in 1917, he explained the idea of inner

necessity. It "alone gives limits to free intuition, inner necessity

shapes the external, visible form of the work. On inner
necessity everything ultimately depends: it distributes the

colors, forms, and emphases, it bears responsibility even for
the most daring experiment. It alone is the answer to the

meaning and primal basis of the image. It documents the

three elements of which the work of art consists: time,

personality, and the artistic principle."9' It is truly remarkable

that artists should have chosen collectively to probe their
own "inner necessities" in the year 2009. The publication,
subsequently issued by the curator and the fellows, testifies

to the success of that group experiment.10'

The past five Summer Academies offer unmistakable

proof that artists need not be condemned to working alone

after completing their studies at art academies although,
as Ball would say, they are mercilessly thrown back on their
own selves. And in order to find themselves, as it were, they
do not have to rely exclusively on their own creative faculties.

Another requisite, says Ball, is existential momentum,
"in vivo" study of their own bodies. To present the findings
of their research to the public, a space is required for the

activated victim. As in Cabaret Voltaire, self-experiments
require co-players, witnesses, and a stage—and that is what the

Summer Academy at the Zentrum Paul Klee has to offer its

fellows. Bazon Brock of Kopfstand (Headstand, 1959) fame

draws attention to the cultic or liturgical implications of
Ball's performance "as a blue bishop" at Cabaret Voltaire,
which prefigured Aktionist art: "Celebrating the heritage of

bringing pictures to life, cultivated by Dada, cabaret, and

social games, the Aktionists enacted 'living pictures' with
the intention of making their works contemporaneously
effective. Fixed art forms were liquefied through the duration

of ritual and the liturgy of transformations."11' In

retrospect, it is hardly surprising that between 2006 and 2010,

the Academy became increasingly performative not only in

private presentations but also in public lectures.

The Model: the University of Muri

Hugo Ball moved from Zürich to Bern in early September
1917. Walter Benjamin, who was declared unfit for military
duty with the help of his wife, also moved to Bern in the

fall of that year, where he enrolled in the university and

took a degree in philosophy. His friend Gershom Scho-

lem followed in May 1918. Soon after Scholem's arrival,



the two friends moved to Muri, a suburb of Bern, where

they enjoyed a time of intense intellectual exchange. Skeptical

of academic education, Benjamin founded an imaginary

institution, the University of Muri, which was to give

ample leeway to imagination and humor although, as Klee

expert Oskar Batschmann observes, it was hierarchically
organized with Benjamin as Dean and Gershom Scholem as

porter.121 This fictional university was the academic cloud
cuckoo land of a philosopher and a Kabbalah scholar, who

wanted to transcend the limitations of scholarship. In his

remarks on a program for the future of philosophy,
Benjamin aimed to extend Kant's theory of knowledge
metaphysically, moving beyond the academic distinction
between subject and object. In his own words: "A philosophy
that does not include the possibility of soothsaying from
coffee grounds and cannot explicate it cannot be a true
philosophy."13' The Summer Academy's disciplined efforts

to foster the cheerful sciences and to approach academia

with self irony make it a fertile seedbed for the subjectivity
and subtlety of imaginative and spontaneous action; it has

essentially become an offshoot, an extension of the University

of Muri.
Klee would have fit in very well at Benjamin's University

of Muri, but he never made his acquaintance—neither in
Munich nor in Bern, although the two were moving in similar

circles at the time. There was, in fact, a specific link
between Benjamin and Klee in Bern. In 1919, Hugo Ball and

Walter and Dora Benjamin not only knew each other; they
lived next door on Marziiistrasse. It is certainly conceivable,

according to Batschmann, that when Klee created untold

angels in the final years of his life, he had Ball's Angelol-

ogy in the back of his mind. In this way, the story of Ball,

Benjamin, and Klee comes full circle in transcendency,

or rather, in the sky over Bern. Formally, however, Klee's

work does not lay claim to programmatic subject matter of
the kind defined by Kandinsky m his concrete abstraction.

Klee's approach to abstraction was not primarily formal but
the embodiment of an attitude. Moreover, he made art that

responded to the needs and expectations of his audience.

This is exactly the way the Summer Academy at
Zentrum Paul Klee functions, albeit with new methods and

in another age Instead of inquiring into what truth is, the

question reads: how does it work? That includes qualities,

strategies, and attitudes that are anything but alien to Paul

Klee and that can be viewed as the intellectual foundation
of the Summer Academy: inner necessity; meta-cognition,

which means thinking about one's own thought processes;
cultural strategies of remembering; working collectively;
commitment; thirst for knowledge; developing ideas for
art education; modesty and silence; fairytale and Utopia,
miniature character; sympathy; poetry; and humor. Or as

Harry Szeemann put it: "U wage dem säg i immer, also

anunfursich die Uufgaab a Usschtelhg zmache und as Labe

lang mit de Chunschtler zverbringe, wo fur mi die ideali
Gsellschaft si - wo mes immer mit eim ztüe hat und quasi
also die Gsellschaft sich us Additione vo Begägnige zämme-

setzt, muess me mit Häärz labe."14'

(Translation. Catherine Schelbert)

Summer Academy m the Zentrum Paul Klee, http*//www sommer-

akademie zpk org

1) Lewis Wolpert, Unglaubliche Wissenschaft (Frankfurt am Main
Eichborn Verlag, 2004), p 105 seqq
2) Cf. Henk Borgdorff, "Die Debatte über Forschung in der
Kunst," Fälschung Positionen und Perspektiven, subTexte 03, eds

Anton Rey/Stefan Schobi (Zurich Institute for the Performing
Arts and Film, 2009)
3) Gregor Wedekind, "Kosmische Konfession Kunst und
Religion bei Paul Klee," Paul Klee, Kunst und Karriere, eds Oskar
Batschmann and Josef Helfenstem, Beitrage des Internationalen
Symposiums m Bern (Bern' Stampfh, 2000) Schriften und
Forschungen zu Paul Klee, 1, 2000), pp 226-238, p 229

4) Ibid
5) Felix Klee (ed.), The Diaries of Paul Klee 1898-1918 (London
University of California Press, 1968), no 963, p 322

6) Harald Szeemann, Paul Klee (Bern- University of Bern, unpublished

thesis, 1955, on deposit at the Zentrum Paul Klee), p. 25

7) Hugo Ball, "Der Kunstler und die Zeitkrankheit" m Hochland

(Munich), Year 24, Vol 1, Issue 2, November 1926, n p
8) Ibid
9) Lecture on Kandinsky, given at Galerie Dada, Zurich, 7 Apnl
1917, in Hugo Ball, Flight out of Time. A Dada Diary (London
University of California Press, 1996), pp 222-234, p 227

10) Tirdad Zolghadr, et al Internal Necessity (Beilin* Sternberg
Press, 2010)
11) Bazon Brock in the AR1 MASTER, June 2010, n p

12) Oskar Batschmann* "Angelus Novus und Engel der
Geschichte Paul Klee und Walter Benjamin," Engel, Teufel und
Dämonen Einblicke in die Geisterwelt des Mittelalters, eds H

Herkommer/R.Ch. Schwinges (Basel. Schwabe, 2006), p. 227.

13) Gershom Scholem, Walter Benjamin The Story of a Fnendship
(New York The New Yoi k Review of Books, 2003), p. 73.

14) Harald Szeemann m Das piommente Mikrophon, Schweizer
Radio DRS 1, 31 December 2000 "And that's why I always say
that basically the task of making exhibitions and spending an
entire lifetime with artists, which is ideal company for me—where

you're always somehow connected and company consists, in a

way, of accumulations of encounters—that has to be the love of
your life "

216


	The spirit of transfer : der Himmel über Bern : Reflexion, Aktion und Produktion und die Sommerakademie im Zentrum Paul Klee = the sky over Bern : reflection, action and production in the Zentrum Paul Klee's summer academy

