Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2011)

Heft: 88: Collaborations Sturtevant, Andro Wekua, Kerstin Bratsch, Paul
Chan

Artikel: The spirit of transfer : der Himmel Uber Bern : Reflexion, Aktion und

Produktion und die Sommerakademie im Zentrum Paul Klee = the sky
over Bern : reflection, action and production in the Zentrum Paul Klee's

summer academy
Autor: Steiner, Juri / Schelbert, Catherine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THE SPIRIT OF TRANSELER

Der Himmel
uber Bern

Reflexion, Aktion und
Produktion und

die Sommerakademie

JURI STEINER

Lecture during the Summer Academy, 2009 / Vortrag wihrend der

Sommerakademie. (PHOTO: DAVID AEBI)

Kunstler sind keine Wissenschaftler. Sie fragen nicht da-
nach, was die Wahrheit ist. Da es sich bei Wissenschaft
und Kunst aber um kreative Produkte des menschlichen
Geistes handelt, gehort die Uberzeugung von der Ahn-
lichkeit der beiden Doméanen zu den verbreiteten Irrti-

mern. Zwar werden Kiinstler von progressiven Learning

JURI STEINER ist Direktor des Zentrums Paul Klee in Bern.

PARKETT 88 2011

im Zentrum Paul Klee

Centers dieser Welt in Artists-in-Labs-Programme ein-
geschleust, doch ob die beiden Formen von Kreativitat
tatsichlich zu gemeinsamen Problemldsungen fithren,
ist nur schwer belegbar. Kunst tiberkreuzt, wiederholt,
unterbricht und widerspricht sich. Wissenschaft dagegen
strebt nach Verallgemeinerung und unterwirft sich einer
gewissen emotionalen Selbstbeschriankung.” Begreift
man Kiinstler weder als eine Art universitire Theoreti-
ker, die didaktisches Anschauungsmaterial produzieren,
noch als Sidekicks fiir Wissenschaftler, sondern als eigen-
stindig forschende Wissensproduzenten, stosst man auf
Begriffe wie «Forschung in der Kunst»®, wie ihn etwa
Henk Borgdorff formuliert. Kunstlerische Praxis wird
dabei als wesentlicher Bestandteil eines Forschungspro-
zesses verstanden, der sein Wissen im kreativen Prozess
artikuliert.

Als Plattform einer solchen «Reflexion in Aktion» ver-
steht sich die 2006 in Bern ins Leben gerufene Sommer-
akademie im Zentrum Paul Klee in Bern. Sie erlaubt es
einem Dutzend internationaler Kunstschaffender, sich
jahrlich im August wiahrend jeweils zehn Tagen vertieft
mit einem gemeinsamen Thema auseinanderzusetzen.
Ein oder mehrere Gastkuratoren definieren das Leit-
motiv. Zu den bisherigen Gastkuratoren gehorten Died-
rich Diederichsen, Laura Hoptman und Marina War-
ner (2006), Brigitte Felderer und Herbert Lachmayer
(2007), Clémentine Deliss und Oscar Tuazon (2008),

208



Tirdad Zolghadr (2009) und Jan Verwoert (2010). Rund
150 uber den Globus verstreute Nominatoren motivie-
ren passende Kinstler im Vorfeld dazu, eine Kandidatur
einzureichen. Ein Fachgremium wahlt anschliessend aus
den durchschnittlich sechzig bis siebzig Dossiers zwolf
Positionen aus und ladt diese zur Teilnahme als Fellows
an die Sommerakademie ein. Die fiinf bisherigen Ausga-
ben haben gezeigt, wie virulent sich die Frage nach der
sozialen und intellektuellen Bedeutung des Kinstlers in
unserer Dekade stellt. Erforscht werden in freier Form
Theorie und Praxis des aktuellen Kunstbetriebs. Dabei
fuhren die Themenfelder «Kollektiv und Individuum»,
«Wissen», «Spontaneitit und Prozess» immer wieder zu
zentralen Debatten.

Diese einzigartige, experimentelle Spielanordnung
der Sommerakademie hat sich als ebenso attraktiv wie an-
regend erwiesen. Was passiert mit einem sich aus Kiinst-
lern und Kuratoren zusammensetzenden Ad-hoc-Team,
das wihrend knapp zwei Wochen fast alles teilt: Geschich-
ten, Ideen, das Essen und das Schweizer Wetter auf den
bisweilen strapaziésen Wochenendausfliigen? Von den
meisten Fellows wurde im Nachhinein hervorgehoben,
wie einmalig die intensive Erfahrung einer gleichsam
geistigen wie physischen Verausgabung gewesen sei. Der
wissenschaftlich gepragte Begriff der «Sommerakade-
mie» wurde im Prozess eines jeden Jahrganges in kinst-
lerische, personliche und physische Dimensionen aus-
geweitet. Dagegen konnte der im universitiren Kontext
systemimmanente Druck nach Forschungsresultaten auf
immer neue intellektuelle und kreative Art behandelt und
entsprechend ab- oder umgeleitet werden. Und um den
Riickzug in die Sommerakademie ebenso symbolisch wie
konkret zu vollziehen, fanden die Seminare meist rund
ums Zentrum Paul Klee
statt: in einer Hiitte von
Gelitin, in einem Erdloch
von Oscar Tuazon, in einer
«SPACE SPACE (2009)»-Ins-

tallation samt dazugehori-

Paul Klee, 1911.

(PHOTO: ALEXANDER ELIASBERG)

209

gem «BAR BAR (2009)»-Satellit von Ethan Breckenridge
oder zuletzt in einem ausgedienten Tramhéduschen.

Je langer und erfolgreicher sich die Sommerakademie
im Zentrum Paul Klee entwickelte, desto selbstverstandli-
cher wirkt es, dass dieses Experiment in Bern im Gravita-
tionsfeld des Kiinstlers Paul Klee stattfindet. Man mochte
sich zu Beginn noch fragen, ob Klee, der ewige Selbst-
lehrling, der Dessauer Bauhausmeister und Diisseldor-
fer Kunstprofessor der 20er- und 30er-Jahre, als Spiritus
Rector einer Berner Akademie der Gegenwartskunst der
richtige Patron sei? Zur Beantwortung der Frage galt es
zuerst einige Klee-Klischees zu brechen, um zu sehen, wie
zeitgemass dieser Kinstler ist. Der Klee-Spezialist Gregor
Wedekind stellt die Frage nach Paul Klees akademischer
Position und gibt eine Antwort: «Wie ist es mit theore-
tischen und wissenschaftlichen Glaubensmeinungen bei
Klee bestellt? War er ein Naturforscher? Ein Empiriker
oder Theoretiker der Form? Die Formenlehre seiner
Bauhauskurse ldasst sich eher als Poesie bezeichnen.»
Wedekind zitiert Ernst Winklers positivistisch argumen-
tierende Untersuchung tber Paul Klees Verhaltnis zur
exakten Wissenschaft. Die mathematischen und physika-
lischen Meinungen und Vorstellungen Klees seien «zum
grossen Teil nicht nur falsch, sondern einfach unsin-
nig».” Wedekind hélt dagegen, dass sich Klee zur Wissen-
schaft in Analogien und Metaphern verhalten habe und
diese fiir ihn mehr zum Ausdruck oder Symbol als zur
Begrindung von Ordnung bestimmt war: «Man kénnte
bei Klees Formenlehre auch von der simulierenden Ex-
emplifikation einer Theorie reden, von einer Parodie auf
Geometrie. Klees Bildtheorie ist quasi-wissenschaftlich
und will keinen Augenblick vergessen machen, dass das
padagogische Instrument rationaler Theoretisierung le-
diglich ein Hilfsmittel ist.»*

Theorie als Hilfsmittel

In dieser Leseweise von «Theorie als Hilfsmittel» ist das
Zentrum Paul Klee der goldrichtige Austragungsort fiir
eine Kunst-Sommerakademie. Auch bietet Bern den
entsprechenden Genius loci fir ein kiinstlerisches Un-
terfangen an den Grenzen von Theorie und Praxis. Ob-
wohl Klee mitunter an der Provinzialitit und dem «sanf-
ten Trug des Berner Milieus»” gelitten hat, so ist diese
kleine Stadt historisch betrachtet ein wahres Labor fir
die Schnittmenge zwischen Reflexion und Produktion. In

Bern dachten und operierten Akteure der Avantgarde wie



Johannes Itten, Lenin, Hugo Ball und Emmy Hennings,
Walter Benjamin, Walter Morgenthaler, Adolf Wolfli be-
reits in den 10er- und 20er-Jahren des letzten Jahrhun-
derts. In der Nachkriegszeit waren es Meret Oppenheim,
Markus Raetz, Franz Gertsch, Balthasar Burkhard und vor
allem Harald Szeemann, die Bern mit ihren Experimen-
ten auf die neue Weltkarte der Kunst setzten. Der junge
Harald Szeemann hat in Bern seine Lizentiatsarbeit tiber
Klee geschrieben und darin das «Unbefriedigtsein» des
jungen Klee beschrieben, als ware es sein eigenes: «Ein
Unbefriedigtsein? Mit sich, mit seinem Kénnen und mit
dem System, das ihm dieses Kénnen vermittelte, unzu-
frieden. Den Beweis erbringt die Zukunft.»® In Bern hat
Szeemann 1956 ein Einmanntheater betrieben, in das er
all seine Erfindungsgabe, seine geballte Spielkraft und
Gestaltungswucht investierte, bevor er zwischen 1961
und 1969 die Kunsthalle Bern zum Labor umwertete und
den neuen Ausstellungsstil des strukturierten Chaos be-
grundete. Damals nahm Szeemann Robert Storrs Motto
der Biennale von Venedig 2007 vorweg «Think with the
Senses — Feel with the Mind»; er war ein Berserker, ein
Homo faber und Bern ein eigenartiger Umschlagplatz
an der Peripherie. Ausgerechnet hier wurden aus Atti-
tiiden Form, was nichts anderes bedeutet, als dass in der
Aktion Neues, Unerprobtes, Aufbriiche zu festen dstheti-
schen, politischen und ethischen Werten haben gerinnen
konnen.

Eine von Harald Szeemanns ersten Ausstellungen war
Hugo Ball gewidmet. Interessant: An Balls Texten von
1909 bis 1927 hat Szeemann in den 50er-Jahren seine
Sensoren fiir die neue Kunst der 60er-Jahre sensibilisiert.
Und so tonen Balls Grundsatzfragen von vor 85 Jahren
iber Szeemanns Verstarker heute fiir die Sommerakade-
mie im Zentrum Paul Klee noch so unmittelbar wie der
Schrei eines Neugeborenen: «Wer ist der Kiinstler? Wie
kommt das Kunstwerk zustande? Geben dem Dichter die
Gotter ein oder die Ddmonen? Worin ist das «Genie> be-
griundet? Worin das sogenannte Schaffen? Wer schafft
und kreiert?» All das fragt Hugo Ball auf der ersten Seite
seines Aufsatzes «Der Kiunstler und die Zeitkrankheit»
von 1926. Aus diesen Fragen heraus entwickelt er einen
Leitsatz, der tiber dem Eingang des Museums der Obses-
sionen gemeisselt sein konnte: «Prinzip der Gestaltung
istimmer die Person.»” Der Kinstler, so Ball, dringe zum
Urbild seiner Neurose durch und identifiziere sich mit

ihm, nehme also eine ddmonische Person an, gleich den-

jenigen, die C. G. Jung aufzahle, wenn er davon spreche,
dass unser Unbewusstes an der historischen Kollektivpsy-
che Anteil habe und natiirlich unbewusst in einer Welt
von Werwoélfen, Ddmonen, Zauberern und so weiter lebe.
Die Malerei, die visiondare Kunst, wimmle, so Ball, von sol-

chen Gestalten; die Poesie werde ihr folgen.

Verausgabung

Erinnern wir uns: Es war Ball, der in seinem bertuhmten
kubistischen Kostiim, das er 1916 im Zircher Cabaret
Voltaire zum Rezitieren des Lautgedichts «Gadji beri
bimba» trug, Dadas Damonen weckte und als Zertrim-
merer der Sprache in die Kunst- und Literaturgeschichte
eingegangen ist. Wahrend des schweisstreibenden Rezi-
tierens hatte er eine Eingebung: Er erkannte die Kraft
der Gestaltenfiille jenseits der Sprache, sah einen Ozean
von Ausserungs-Méglichkeiten vor sich, unabsehbar und
abenteuerlich jenseits der Besinnung. Die dadaistische
Urszene zeigt sehr schon die Beziige zwischen Theorie
und Praxis von der Avantgarde bis zur Gegenwartskunst.
Ohne die totale Verausgabung im Cabaret Voltaire ware
Ball nie zu seiner Erkenntnis tiber das «Wesen des Kunst-
produktes» gekommen. IThm wurde wahrend der Perfor-
mance avant la lettre klar, «dass man in einem neuen
Gesamtbild die letzte und hochste Form nicht ohne den
Inhalt, ohne die Welt der Geftihle und Triebe mehr set-
zen kann. Der formalistischen, rein verstandesmassigen
Ansicht der Dinge folgt eine solche, die die Vernunft
nicht abgezogen von ihrer seelischen und korperlichen
Auspragung mehr will gelten lassen. Letzter Urheber der
Dinge muss ein Kiinstler, oberstes Kriterium einer neuen
Wertskala die Kunst selber sein, in ihrer ganzen Vermo-

gensfiille.»® Vernunft, Korper, Seele — was sonst als see-

210

=~
2
3
=
<
=
>
=
Q
S
&~
Q
N
&
&

&
g
S
S
=
s
S
8
«
~
S
=
~
K
S
=
3
=
I~
&
N
S
<
~
3
¥

The fellows of the Summer Academy 2010, Z



lisch-korperliche Aneignungsformen intellektueller oder
kultureller Blocke waren Szeemanns Ausstellungen oder
sind dies heute die Altare, Kioske und prekdren Museen

des anderen Berner Gastarbeiters Thomas Hirschhorn?

Innere Notwendigkeit und aktuelles Wirksamwerden

Die vierte von Tirdad Zolghadr kuratierte Sommeraka-
demie stand 2009 unter dem von Wassily Kandinsky ge-
pragten Begriff der «inneren Notwendigkeit» und fragte
nach der inneren Logik der zeitgenossischen Kunst und
der inhdrenten Notwendigkeiten edukativer Ideologien
und kunstprofessioneller Standards, welche die Som-
merakademie beeinflussen. In einem 1917 in der Gale-
rie Dada gehaltenen Vortrag tiber Kandinsky sagte Hugo
Ball tiber die «innere Notwendigkeit», «dass sie allein der
freien Intuition Grenzen gibt, die innere Notwendigkeit
die auBere, sichtbare Form des Werkes bildet. Die innere
Notwendigkeit ist es, auf die alles zuletzt ankommt, sie
verteilt die Farben, Formen und Gewichte, sie trigt die
Verantwortung auch fiir das gewagteste Experiment. Sie
allein ist die Antwort auf die Frage nach dem Sinn und
Urgrund der Bilder. In ihr dokumentieren sich die drei
Elemente, aus denen das Kunstwerk besteht: Zeit, Per-
sonlichkeit und Kunstprinzip.»? Es ist wirklich bemer-
kenswert, dass sich Kiinstler im Jahr 2009 im Kollektiv
diskutierend an ihre jeweilige «innere Notwendigkeit»
herantasten. Dass das Gruppen-Experiment gegliickt ist,
beweist die Publikation, die der Kurator und die Fellows
dieses Jahr riickwirkend herausgegeben haben.'”

Die fiinf Ausgaben der Sommerakademie haben einen
wichtigen Beweis geliefert: Kiinstler missen nach ihrem
Studium an Kunstakademien nicht alleine arbeiten, ob-
schon sie, wie Ball sagen wiirde: grausam in ihr eigenes
Selbst zuriickverwiesen sind. Um diesem Selbst auf die
Spur zu kommen, sollen sich die Kunstler nicht immer
und jederzeit alleine auf ihre eigene kreative Vorstel-
lungskraft verlassen mussen. Es braucht, so Hugo Ball,
das existenzielle Momentum, das Erforschen «in vivo»
am eigenen Korper. Und es braucht zur 6ffentlichen Be-
weisfiihrung einen Raum fiir das zu tatigende Opfer. Es
braucht wie im Cabaret Voltaire Mitspieler, Zeugen und
eine Biihne fur das Selbstexperiment. Die Sommeraka-
demie im Zentrum Paul Klee bietet all das. Der Kopf-
stand-Denker Bazon Brock weist auf die kultische oder
liturgische Auspragung von Balls Auftritt «als blauer Bi-
schof» im Cabaret Voltaire hin, was ihm den Weg in die

20

Aktionskunst weist: «Die Aktionisten verstanden sich auf
die Tradition der Dadaesken, des Kabaretts und des Ge-
sellschaftsspiels, Bilder zu verlebendigen durch die Auf-
stellung Lebender Bilder> und beabsichtigten die Uber-
fihrung ihrer Werke in ein aktuelles Wirksamwerden.
Die festen Werkformen wurden durch Verzeitlichung
im Ritual und durch die Liturgie der Transformationen
verfliissigt.»'" Riickblickend ist es gar nicht so tuberra-
schend, dass die Akademie zwischen 2006 und 2010 so-
wohl in den internen, geschlossenen Priasentationen als
auch in den 6ffentlichen Lectures immer performativere

Zige angenommen hat.

Das Vorbild: die Universitat Muri

Hugo Ball tibersiedelte Anfang September 1917 von
Zurich nach Bern. Walter Benjamin, dem es mithilfe
seiner Frau gelang, sich kriegsdienstuntauglich erklaren
zu lassen, zog im Herbst 1917 ebenfalls nach Bern. Hier
schrieb er sich an der Universitit ein, um in Philosophie
zu promovieren. Gershom Scholem, der Freund Benja-
mins, folgte ihm im Mai 1918. Bald nach Scholems An-
kunft zogen die Freunde nach Muri, einem Vorort von
Bern, wo sie in einer Zeit intensiven geistigen Austauschs
lebten. Benjamin, der dem akademischen Lehrbetrieb
misstraute, grindete wihrend seines Berner Studiums
eine imagindre «Universitit Muri», die der Phantasie
und dem Witz den gehorigen Platz einrdumen sollte,
dabei aber hierarchisch organisiert war mit Benjamin als
Rektor und Gershom Scholem als Pedell, wie der Klee-
Experte Oskar Batschmann festhélt.'" Die fiktive Uni-
versitat Muri war das akademische Wolkenkuckucksheim
eines Philosophen und eines Kabbala-Forschers, die die
Grenzen der Wissenschaften hinter sich lassen wollten.
In der Schrift «Programm der kommenden Philosophie»
versucht Benjamin, Kants Erkenntnistheorie tber die wis-
senschaftliche Subjekt-Objekt-Trennung hinauszufithren
und metaphysisch auszuweiten. «Eine Philosophie, die
nicht die Moglichkeit der Weissagung aus dem Kaffee-
satz einbezieht und explizieren kann, kann keine wahre
sein.»' In ihrem durchaus disziplinierten Streben, froh-
liche Wissenschaft zu betreiben, den Begriff des Akademi-
schen selbstironisch auszuweiten und fiir das subjektive
und feinstoffliche Feld von Phantasie und Spontaneitat
fruchtbar zu machen, wirkt die Sommerakademie im
Zentrum Paul Klee wie ein Ableger der Universitit Muri.
Auch Klee hitte sehr gut an diese Universitit Muri ge-



passt. Doch er und Benjamin haben sich nie getroffen.
Weder in Miinchen noch in Bern, wo sie sich zeitgleich
in dhnlichen Zirkeln bewegten. Zwischen Benjamin
und Klee existierte aber ein Beziehungsnetz, das sich
tber Bern spinnt: 1919 wohnten Hugo Ball, Walter und
Dora Benjamin Haus an Haus an der Berner Marzili-
strasse und pflegten Kontakt. Es sei durchaus moglich,
so Batschmann, dass Klee sich an Hugo Balls Angelologie
erinnerte, als er in den letzten Lebensjahren seine Heer-
scharen unterschiedlichster Engel schuf. Auf diese Weise
schlosse sich der Kreis zwischen Ball, Benjamin und Klee
in der Transzendenz oder besser: im Himmel tiber Bern.
Doch die formale Ebene von Klees Kunst beansprucht
keinen programmatischen Gehalt in dem Sinne, wie Kan-
dinsky ihn fiir seine konkrete Abstraktion festlegte. Ab-
straktion findet bei Klee weniger im Formalen statt als
in der Haltung des Kiinstlers. Und Klee realisierte seine
Kunstwerke immer auch in Bezug auf die Bedtrfnisstruk-
tur und die Erwartungshaltung des Publikums.

Genauso funktioniert die Sommerakademie im Zent-
rum Paul Klee, wenn auch mit neuen Methoden in einer
anderen Zeit. Sie fragt nicht danach, was die Wahrheit ist,
sondern wie die Wahrheit beschaffen ist. Dazu gehoéren
auch Merkmale, Strategien und Haltungen, die Paul Klee
alles andere als fremd gewesen sind und die als das geis-
tige Fundament der Sommerakademie angesehen wer-
den kénnen: Innere Notwendigkeit, Meta-Kognition, die
sich auf die Reflexion des eigenen Gedankenprozesses
bezieht, kulturelle Strategien zur Erinnerung, Kollektives
Arbeiten, Verausgabung, Wissenshunger, Entwicklung
kunstpadagogischer Konzepte, Bescheidenheitsgestus,
Schweigen, Mirchen und Utopie, Miniaturcharakter,

Walter Benjamin, ca. 1926 / Gershom Scholem.

(PHOTOS: SUHRKAMP VERLAG & ALIZA AUERBACH/SUHRKAMP VERLAG)

Sympathie, Poesie und Humor. Oder wie Harry Szee-
mann es ausgedrickt hitte: «U wige dem sdg i immer,
also anunfiirsich die Uufgaab a Usschtellig zmache und
as Libe lang mit de Chiinschtler zverbringe, wo fiir mi
die ideali Gsellschaft si — wo mes immer mit eim ztlie hat
und quasi also die Gsellschaft sich us Additione vo Begég-
nige zammesetzt, muess me mit Hidrz libe.»'

Sommerakademie im Zentrum Paul Klee, http://www.sommeraka-

demie.zpk.org

1) Lewis Wolpert, Unglaubliche Wissenschaft, Eichborn-Verlag,
Frankfurt am Main 2004, S. 105 ff.

2) Siehe dazu: Henk Borgdorff, «<Die Debatte tiber Forschung in
der Kunst», in Anton Rey/Stefan Schobi (Hg.), Forschung. Positi-
onen und Perspektiven, subTexte 03, Institute for the Performing
Arts and Film. Zirich 2009.

3) Gregor Wedekind, «Kosmische Konfession. Kunst und Reli-
gion bei Paul Klee», in Paul Klee, Kunst und Karriere, Beitrdige des
Internationalen Symposiums in Bern, hg. v. Oskar Batschmann und
Josef Helfenstein, Bern: Stampfli 2000 (Schriften und Forschun-
gen zu Paul Klee, 1), S. 226-238, S. 229.

4) Ibid.

5) Felix Klee (Hg.), Tagebiicher von Paul Klee 1898—1918, Dumont-
Verlag, Koln 1957, Nr. 963.

6) Harald Szeemann, Paul Klee (unveroffentlichte Lizentiatsar-
beit der Universitit Bern, 1955, Depositum Zentrum Paul Klee,
Bern), S.25;

7) Hugo Ball, «Der Kunstler und die Zeitkrankheit», Erstdruck
in Hochland (Miinchen), 24. Jahrgang, Band 1, Heft 2, November
1926; 0.S.

8) Ibid.

9) Hugo Balls Vortrag tiber Kandinsky [gehalten in der Gale-
rie Dada, Zarich am 7. April 1917] / hg. v. Andeheinz Mésser,
in Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literatur- und Geistesge-
schichte, No. 4, 1977, S. 676-704.

10) Tirdad Zolghadr et al., Internal Necessitiy, SternbergPress,
Berlin 2010.

11) Thesendirektive von Bazon Brock in the ART MASTER, Juni
2010, o.S.

12) Oskar Bétschmann: «Angelus Novus und Engel der Ge-
schichte: Paul Klee und Walter Benjamin», in Engel, Teufel
und Damonen. Einblicke in die Geisterwelt des Mittelalters,
H. Herkommer/R.Ch. Schwinges (Hg.), Schwabe Verlag, Basel,
2006, S. 227.

18) Walter Benjamin, «Uber das Programm der kommenden
Philosophie», in Gesammelte Schriften, Bd. 111, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1980, o.S.

14) Harald Szeemann am 31. Dezember 2000 in: Das prominente
Mikrophon, Schweizer Radio DRS 1.

«Ich sage es immer und immer wieder, die Aufgabe, eine Ausstel-
lung zu machen und das Leben mit den Kinstlern zu verbrin-
gen, die fur mich die ideale Gesellschaft sind, wo man es immer
mit einem Gegentiber zu tun hat und die Gesellschaft sich aus
Additionen von Begegnungen zusammensetzt, das muss man mit
dem Herzen leben.»

212,



The Sky
Over Bern

Reflection, Action,
and Production 1n

the Zentrum Paul Klee’s

JURI STEINER

Artists are not scientists. They do not ask what truth is.
But since both science and art are creative products of the
human mind, a misguided conviction prevails that the two
domains are similar. The world’s progressive “learning cen-
ters” diligently dispatch artists to Artists-in-Labs programs,
but evidence as to whether the two forms of creativity ac-
tually lead to shared problem solving is hard to come by.
Art intersects, repeats, interrupts, and contradicts itself. In
contrast, science aspires to generalization and is governed
by self-imposed emotional restrictions.” The premise that
artists are neither academic theoreticians who produce
didactic visuals, nor sidekicks for scientists but rather in-
dependent, probing producers of knowledge has given
rise to such concepts as “research in art,”? advanced, for
instance, by Henk Borgdorff. Artistic practice is there seen
as a vital constituent of a research process, whose knowl-
edge is articulated in the creative process.

A platform for this kind of “reflection in action” has
been hosted since 2006 by the Zentrum Paul Klee’s Sum-
mer Academy in Bern. The Academy enables a dozen in-
ternational practitioners to meet annually in August for
some ten days to engage in concentrated, shared study
on a particular theme. One or several guest curators de-
fine the leitmotif. So far, invitations have been extended
to the following curators: Diedrich Diederichsen, Laura
Hoptman, Marina Warner (2006); Brigitte Felderer,
Herbert Lachmayer (2007); Clémentine Deliss, Oscar
Tuazon (2008); Tirdad Zolghadr (2009); and Jan Ver-
woert (2010). About 150 nominators scattered around
the globe encourage suitable artists to submit applica-
tions. A team of experts then selects 12 of the 60 to 70

JURI STEINER is the director of the Zentrum Paul Klee in

Bern.

Summer Academy

Villa Gelitin, 2007.

submissions to become fellows at the Summer Academy.
The past five years provide ample proof of the urgent need
to explore the social and intellectual significance of the
artist in our decade. Under the open-ended guidance of
the curators, participants investigate the current art trade,
both in theory and practice, their debate frequently fo-
cusing on such issues as the collective and the individual,
knowledge, and spontaneity and process.

The Summer Academy’s unique, experimental ap-
proach has proven to be as attractive as it is inspiring. What
happens when an ad hoc team of artists and curators share
almost everything for close to two weeks: stories, ideas,
meals, and Swiss weather on occasionally strenuous week-
end excursions? In retrospect, most of the fellows empha-
size the uniqueness and fertility of such an intense mental
and physical commitment. Each of the groups added their
own artistic, personal and physical interpretations to the
scholarly implications of the term “Summer Academy.”
With intellectual and creative verve, they diverted and dif-

ferentiated the systemic pressure of the university context

PARKETT 88 2011



to come up with new research findings. The nature of the
Summer Academy as a retreat was reinforced both sym-
bolically and concretely by frequently housing the semi-
nars in locations around the Zentrum Paul Klee: in a hut
made by Gelitin, in a hole in the earth by Oscar Tuazon,
in a SPACE SPACE (2009) installation in conjunction with
a BAR-BAR (2009) satellite by Ethan Breckenridge, and,
most recently, in an abandoned tram shelter.

The growing success of the Summer Academy over the
past few years attests to the rightness of organizing this ex-
periment within the gravitational field of the artist Paul
Klee. Initially one might have queried whether Klee—for-
ever his own apprentice, Bauhaus master and professor of
art in Diusseldorf in the 1920s and 1930s—was a suitable
choice as patron and Spiritus Rector of the Bernese Acad-
emy of Contemporary Art. The Klee specialist, Gregor
Wedekind, addresses the question of Paul Klee’s academic
status: “What theoretical and scientific opinions and be-
liefs apply to Klee? Was he a naturalist? An empiricist or
scholar of form? The formal teachings in his Bauhaus
courses might best be designated as poetry.” Wedekind
cites Ernst Winkler’s positivistically oriented study of Paul
Klee’s relationship to the exact sciences. Klee’s mathemati-
cal and physical opinions and ideas were, says Winkler, “for
the most part not simply wrong but just plain nonsense.””
Wedekind, in turn, argues that Klee approached the sci-
ences in terms of analogies and metaphors; what they ex-
press and symbolize was more important to him than their
usefulness as explanations of an order: “Klee’s teachings
might be described as the simulating exemplification of a
theory, a parody of geometry. Klee’s visual theory is pseu-
doscientific and never lets us ever forget that the peda-
gogical instrument of rational theorizing is always only an
aid.”®

Theory as an Aid

A reading of theory as an aid makes the Zentrum Paul Klee
the ideal place to host a summer academy on art. Bern itself
is also a suitable genius loci for an artistic undertaking on
the cusp between theory and practice. Although Klee occa-
sionally suffered from the provincial character and the “soft
delusion of the Bernese milieu,” historically the small city
has consistently been a laboratory for encounters between
reflection and production. In the 1910s and 1920s, Bern at-
tracted a distinguished avant-garde roster of luminaries, in-
cluding Johannes Itten, Lenin, Hugo Ball and Emmy Hen-

nings, Walter Benjamin, Walter Morgenthaler, and Adolf
Wolfli. After the Second World War, the experiments of
such artists and practitioners as Meret Oppenheim, Markus
Raetz, Franz Gertsch, Balthasar Burkhard and, above all,
Harald Szeemann put Bern on the new global map of art.
It was in Bern that Szeemann wrote his thesis on Klee, de-
scribing young Klee’s dissatisfaction as if it were his own:
“Dissatisfaction? Dissatisfied with himself, with his skills
and with the system that taught him these skills. The future

»6

would supply the evidence.” In 1956, Szeemann ran a one-
man theater, demonstrating unparalleled inventiveness,
unbridled playful energy, and an uncontested instinct for
design. Between 1961 and 1969, he proceeded to convert
the Kunsthalle Bern into a laboratory, there launching a
new style of exhibitions as structured chaos. He prefigured
Robert Storr’s motto of the 2007 Venice Biennale, “Think
with the Senses—Feel with the Mind”; he was berserk, a
homo faber in a city that was a curiously peripheral hotbed
of unprecedented ideas. It was there that attitudes became
form, which quite simply meant nurturing action to permit
anything new, untried, and radical to coalesce into firm aes-
thetic, political, and ethical values.

Szeemann devoted one of his earliest exhibitions to
Hugo Ball; in the 1950s, the budding young curator studied
what Ball had written between 1909 and 1927, thereby lay-
ing the groundwork for his sensitivity to the new art of the
sixties. For the twenty-first century Summer Academy at the
Zentrum Paul Klee, the fundamental questions raised by
Ball 85 years ago, and heard over Szeemann’s loudspeaker,
still sound as fresh as the cry of a newborn: “What is an
artist? How does a work of art come about? Is the poet in-
spired by the gods or by demons? What makes a ‘genius’?
What does so-called labor consist of? Who works and who
creates?” Ball raises these questions on the first page of his
1926 essay “Der Kinstler und die Zeitkrankheit” (The Art-
ist and the Disease of the Times) and from them deduces
a motto that could be carved above the entrance to the
Museum of Obsessions: “The principle of design is always

the person.””

) Ball argues that artists probe the origins of
their neuroses and identify with them, eventually adopting
a demonic personage, much like those mentioned by C. G.
Jung, who maintains that our unconscious is part of the his-
torical collective psyche and unconsciously—of course—
inhabits a world of werewolves, demons, magicians, etc.
Painting, visionary art, is teeming with such figures and,

says Ball, poetry will follow.

214



Collective performance at the Kunsthalle Bern, 2010 / Kollektive Performance in der Kunsthalle Bern.

(PHOTO: DAVID AEBI)

Commitment

Lest we forget: it was Ball—wearing his famed Cubist outfit
at the Zirich Cabaret Voltaire in 1916 to recite his ono-
matopoeic “Gadji beri bimba”—who aroused the demons
of Dada and has gone down in the history of art and lit-
erature for having demolished language. Dripping with
perspiration under his costume while reciting, he had an
epiphany: he saw the mighty cornucopia of design beyond
language, saw an ocean of potential means of expression,
immeasurable and adventurous, beyond reflection. The
original Dadaist scene is a fruitful arena for the study of
the relationship between theory and practice from the
avant-garde to contemporary art. Without the unqualified
commitment of the Cabaret Voltaire, Ball would never have
arrived at his insight into the “essence of the art product.”
During the performance, he realized avant la lettre that it
is no longer possible to place the ultimate and highest form
in a new overall picture without content, without the world
of feelings and instincts. The formalist, purely rational view
of things is succeeded by a view that no longer acknowl-
edges reason detached from its spiritual and physical con-
text. The ultimate originator of things has to be an artist,
the ultimate criterion of a new scale of values, art itself in
the entirety of all its potential.®

Reason, body, soul—Szeemann’s exhibitions were noth-
ing but spiritual, physical forms of appropriating intellec-
tual or cultural blocks, just like the altars, newsstands, and
precarious museums of another guest-worker from Bern
today: Thomas Hirschhorn.

Inner Necessity and Contemporaneous Effect

Tirdad Zolghadr, curator of the fourth Summer Academy
in 2009, took inspiration from Wassily Kandinsky’s idea of
“inner necessity” to inquire into the inner logic of contem-
porary art and the inherent necessity of the educational
ideologies and professional standards that influence the

215

Summer Academy. When Hugo Ball gave his lecture on
Kandinsky in Ziirich in 1917, he explained the idea of inner
necessity. It “alone gives limits to free intuition, inner neces-
sity shapes the external, visible form of the work. On inner
necessity everything ultimately depends: it distributes the
colors, forms, and emphases, it bears responsibility even for
the most daring experiment. It alone is the answer to the
meaning and primal basis of the image. It documents the
three elements of which the work of art consists: time, per-
sonality, and the artistic principle.”® It is truly remarkable
that artists should have chosen collectively to probe their
own “inner necessities” in the year 2009. The publication,
subsequently issued by the curator and the fellows, testifies
to the success of that group experiment.'”

The past five Summer Academies offer unmistakable
proof that artists need not be condemned to working alone
after completing their studies at art academies although,
as Ball would say, they are mercilessly thrown back on their
own selves. And in order to find themselves, as it were, they
do not have to rely exclusively on their own creative facul-
ties. Another requisite, says Ball, is existential momentum,
“in vivo” study of their own bodies. To present the findings
of their research to the public, a space is required for the
activated victim. As in Cabaret Voltaire, self-experiments re-
quire co-players, witnesses, and a stage—and that is what the
Summer Academy at the Zentrum Paul Klee has to offer its
fellows. Bazon Brock of Kopfstand (Headstand, 1959) fame
draws attention to the cultic or liturgical implications of
Ball’s performance “as a blue bishop” at Cabaret Voltaire,
which prefigured Aktionist art: “Celebrating the heritage of
bringing pictures to life, cultivated by Dada, cabaret, and
social games, the Aktionists enacted ‘living pictures’ with
the intention of making their works contemporaneously
effective. Fixed art forms were liquefied through the dura-
tion of ritual and the liturgy of transformations.”'” In ret-
rospect, it is hardly surprising that between 2006 and 2010,
the Academy became increasingly performative not only in

private presentations but also in public lectures.

The Model: the University of Muri

Hugo Ball moved from Zirich to Bern in early September
1917. Walter Benjamin, who was declared unfit for military
duty with the help of his wife, also moved to Bern in the
fall of that year, where he enrolled in the university and
took a degree in philosophy. His friend Gershom Scho-
lem followed in May 1918. Soon after Scholem’s arrival,



the two friends moved to Muri, a suburb of Bern, where
they enjoyed a time of intense intellectual exchange. Skep-
tical of academic education, Benjamin founded an imagi-
nary institution, the University of Muri, which was to give
ample leeway to imagination and humor although, as Klee
expert Oskar Biatschmann observes, it was hierarchically or-
ganized with Benjamin as Dean and Gershom Scholem as
porter.' This fictional university was the academic cloud
cuckoo land of a philosopher and a Kabbalah scholar, who
wanted to transcend the limitations of scholarship. In his
remarks on a program for the future of philosophy, Ben-
jamin aimed to extend Kant’s theory of knowledge meta-
physically, moving beyond the academic distinction be-
tween subject and object. In his own words: “A philosophy
that does not include the possibility of soothsaying from
coffee grounds and cannot explicate it cannot be a true
philosophy.”'® The Summer Academy’s disciplined efforts
to foster the cheerful sciences and to approach academia
with self irony make it a fertile seedbed for the subjectivity
and subtlety of imaginative and spontaneous action; it has
essentially become an offshoot, an extension of the Univer-
sity of Muri.

Klee would have fit in very well at Benjamin’s University
of Muri, but he never made his acquaintance—neither in
Munich nor in Bern, although the two were moving in simi-
lar circles at the time. There was, in fact, a specific link be-
tween Benjamin and Klee in Bern. In 1919, Hugo Ball and
Walter and Dora Benjamin not only knew each other; they
lived next door on Marzilistrasse. It is certainly conceivable,
according to Biatschmann, that when Klee created untold
angels in the final years of his life, he had Ball’s Angelol-
ogy in the back of his mind. In this way, the story of Ball,
Benjamin, and Klee comes full circle in transcendency,
or rather, in the sky over Bern. Formally, however, Klee’s
work does not lay claim to programmatic subject matter of
the kind defined by Kandinsky in his concrete abstraction.
Klee’s approach to abstraction was not primarily formal but
the embodiment of an attitude. Moreover, he made art that
responded to the needs and expectations of his audience.

This is exactly the way the Summer Academy at
Zentrum Paul Klee functions, albeit with new methods and
in another age. Instead of inquiring into what truth is, the
question reads: how does it work? That includes qualities,
strategies, and attitudes that are anything but alien to Paul
Klee and that can be viewed as the intellectual foundation

of the Summer Academy: inner necessity; meta-cognition,

216

which means thinking about one’s own thought processes;
cultural strategies of remembering; working collectively;
commitment; thirst for knowledge; developing ideas for
art education; modesty and silence; fairytale and utopia,
miniature character; sympathy; poetry; and humor. Or as
Harry Szeemann put it: “U wéige dem sag i immer, also
anunfursich die Uufgaab 4 Usschtellig zmache und as Libe
lang mit de Chunschtler zverbringe, wo fiir mi die ideali
Gsellschaft si — wo mes immer mit eim ztie hat und quasi
also die Gsellschaft sich us Additione vo Begagnige zamme-
setzt, muess me mit Haarz labe.”'

(Translation: Catherine Schelbert)

Summer Academy in the Zentrum Paul Klee, http://www.sommer-

akademie.zpk.org

1) Lewis Wolpert, Unglaubliche Wissenschaft (Frankfurt am Main:
Eichborn Verlag, 2004), p. 105 seqq.

2) Cf. Henk Borgdorff, “Die Debatte tber Forschung in der
Kunst,” Forschung. Positionen und Perspektiven, subTexte 03, eds.
Anton Rey/Stefan Schobi (Zirich: Institute for the Performing
Arts and Film, 2009).

3) Gregor Wedekind, “Kosmische Konfession. Kunst und Re-
ligion bei Paul Klee,” Paul Kiee, Kunst und Karriere, eds. Oskar
Batschmann and Josef Helfenstein, Beitrage des Internationalen
Symposiums in Bern (Bern: Stampfli, 2000) Schriften und For-
schungen zu Paul Klee, 1, 2000), pp. 226-238, p. 229.

4) Ibid.

5) Felix Klee (ed.), The Diaries of Paul Klee 1898-1918 (London:
University of California Press, 1968), no. 963, p. 322.

6) Harald Szeemann, Paul Klee (Bern: University of Bern, unpub-
lished thesis, 1955, on deposit at the Zentrum Paul Klee), p. 25.
7) Hugo Ball, “Der Kunstler und die Zeitkrankheit” in Hochland
(Munich), Year 24, Vol. 1, Issue 2, November 1926, n.p.

8) Ibid.

9) Lecture on Kandinsky, given at Galerie Dada, Zurich, 7 April
1917, in: Hugo Ball, Flight out of Time: A Dada Diary (London:
University of California Press, 1996), pp. 222-234, p. 227.

10) Tirdad Zolghadr, et al., Internal Necessity (Berlin: Sternberg
Press, 2010).

11) Bazon Brock in the ART MASTER, June 2010, n.p.

12) Oskar Batschmann: “Angelus Novus und Engel der Ge-
schichte: Paul Klee und Walter Benjamin,” Engel, Teufel und
Ddmonen. Einblicke in die Geisterwelt des Mittelalters, eds. H.
Herkommer/R.Ch. Schwinges (Basel: Schwabe, 2006), p. 227.
13) Gershom Scholem, Walter Benjamin: The Story of a Friendship
(New York: The New York Review of Books, 2003), p. 73.

14) Harald Szeemann in Das prominente Mikrophon, Schweizer
Radio DRS 1, 31 December 2000. “And that’s why I always say
that basically the task of making exhibitions and spending an en-
tire lifetime with artists, which is ideal company for me—where
you're always somehow connected and company consists, in a
way, of accumulations of encounters—that has to be the love of
your life.”



	The spirit of transfer : der Himmel über Bern : Reflexion, Aktion und Produktion und die Sommerakademie im Zentrum Paul Klee = the sky over Bern : reflection, action and production in the Zentrum Paul Klee's summer academy

