
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2011)

Heft: 88: Collaborations Sturtevant, Andro Wekua, Kerstin Brätsch, Paul
Chan

Artikel: The spirit of transfer : staging knowledge : eine Wissensoper = staging :
an opera of knowledge

Autor: Lachmayer, Herbert / Burckhardt, Jacqueline / Flett, Ishbel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THE SPIRIT OF TRANSFER

Jacqueline Burckhardt: Es fällt auf, dass fast alle

Ausstellungen von «Staging Knowledge» bisher in
Schlössern stattfanden, die Sie als Kurator mit Ihrem
Team selber eingerichtet haben. Sehr oft haben Sie

das Publikum auch persönlich durch diese Ausstellungen

geführt. Was ist eigentlich «Staging
Knowledge»? Wie entstand diese Art, Ausstellungen zu
machen?
Herbert Lachmayer: Die Schlösser des aufgeklärten
Absolutismus im 18. Jahrhundert haben vielfach eine
barocke Grundsubstanz, die zumeist im Stile eines

radikalen Klassizismus umgebaut wurde - die Enfi-

chonautic Carpet» sowie durch Gegenwartskunst
ironisch gebrochen werden, um nicht vorschnell zynische

Distanz aufkommen zu lassen. Ein zeitgemäss
anarchischer Individualismus lässt sich bereitwillig
in die fröhliche Atmosphäre eines Rokoko-Salons

versetzen, um den subtilen Genuss adliger
«Selbstwert-Hebung» in einer raffinierten Inszenierung von
Repräsentation geniessen zu können. Erst einer
variantenreich verfeinerten «Geschmacksintelligenz» ist
eine solch ästhetische Lustbarkeit zugänglich, deren

sozialgeschichtlichen Background das intellektuell
erfreute Publikum dabei auch noch «durchschauen»

Staging Knowledge
Eine Wissensoper

HERBERT LACHMAYER & JACQUELINE BURCKHARDT

laden der fürstlichen Gemächer oder die Sala Ter-

rena laden zum Durchschreiten ein und öffnen eine
Bühne inszenierter Kultur. So entstand die Idee einer
«Wissensoper» als Ausstellungsformat. Der
respektgebietende Gestus feudaler Repräsentation musste
durch die «Hermeneutic Wallpapers» und den «Psy-

HERBERT LACHMAYER ist Professor an der Kunstuniversität

Linz und leitet die Abteilung für Staging Knowledge -
Inszenierung von Wissensraumen und performativer Rhetorik - in

Kooperation mit der Bauhaus-Universitat Weimar und der Stanford

University Kalifornien Leiter des DA PONTE Research Centers

und Kurator zahlreicher kulturgeschichtlicher Ausstellungen.

JACQ U ELINE BURCKHARDT ist Redaktorin bei Parkett

kann. Erstaunlicherweise verlieren derartig provoka-
tive Interventionen auch in Museen und Amtsräumen

der Bürokratie nicht an treffsicherem Witz.

JB: Was war nun der eigentliche Anstoss für Ihre
Ausstellungsidee?
HL: «Staging Knowledge» hat sich aus einer Obsession

für «performative Rhetorik» entwickelt, das

heisst, die Ausstellungen der letzten Jahre waren
immer zugleich Bühnen, welche von uns tagtäglich
in ausgiebigen Führungen bespielt wurden. Geht es

doch heute darum, dem Publikum die inspirierte
Idee eines Ausstellungskonzepts in seiner
kulturgeschichtlichen Kontextualisierung rhetorisch in
der Ausstellung vorzuführen. Dazu bedarf es eines

PARKETT 88 201 1 196



"Invoking a National Identity—The Bernhard Room: Gothic Revival in the Heart of Classicism, " Sladtschloss Weimar, 2009/2010,

exhibition view / «Beschwörung nationaler Identität - das Bernhardzimmer: Neugotik im Herzen des Klassizismus», Ausstellungsansicht.

(ALL PHOTOS: COURTESY STAGING KNOWLEDGE, KUNSTUNIVERSITÄT LINZ)

Imaginations-Angebots, welches die Bedeutungsam-
biguität des Inhalts präsentiert - so können höchst

persönliche Projektionen, gefühlsgeleitetes Assoziieren

und versprengte Vorkenntnisse des Publikums
Teil der anschaulichen Erkenntnis sein. Ist doch die

glücksbringende Lust intuitiven Denkens nach wie

vor ein begehrter wie kostbarer Erlebniswert.
Der White Cube hingegen suggeriert eine Versachlichung

des künstlerischen Subjektivismus, zugleich
wird dem Publikum die Attitüde von «Coolness»

aufgedrängt - als würde schon begeisterte Rezeption
allein die Reinheit und den Abstraktheitskult «wahren

Kunstgenusses» trüben. Nun gibt es deutliche Anzeichen,

dass dieser Habitus in die Jahre gekommen ist:

Wirkt er doch als schal gewordener Trend historisierend

betulich. Vergleichbares lässt sich auch von den
bereits überstrapazierten Kunst- und Kulturdiskursen

sagen: Deren Anspruch, eine angeblich existierende
«Schnittstelle» zwischen Kunst und Wissenschaft
sinnstiftend besetzen zu müssen, um der Kunst ihren
Inhalt erst verständlich zu machen, erklärt weniger,
als die bisweilen selbstgefällige Inszenierung an

Erwartung weckt.

JB: Ist diese Interpretationsroutine der Theoriediskurse

überhaupt aus der Kunst- und Kulturvermittlung

wegzudenken?
HL: Keinesfalls - nur sollte man der «Geschmacksintelligenz»

des Publikums die Fähigkeit intuitiver

197



Herbert Lachmayer & Margit Nobis, Hermeneutic

Wallpaper for "Bernhard Room" exhibition / Hermeneutic

Wallpaper für «Bernhardzimmer»-Ausstellung.

Erkenntnis nicht absprechen: Gibt es doch zweifellos

auch erkennendes Fühlen und reflektierendes
Empfinden. Gar manche theoretische Diskurspraxis
entpuppt sich in ihrem Deutungsanspruch als zu
abstrakt, wenn sie glaubt, die ästhetisch so vielfältig
erscheinende Wirklichkeit so lange mit theoretischen
Reflexionen gleichsam «bürsten» zu müssen, bis,

salopp gesprochen, der «Lack» der Sensualistik ab

ist. Man will eben keine diskurserzeugte Distanz zur
Kultur, um sie angeblich besser verstehen zu können.

Wissenschaft und Kunst wurden ab dem 19.

Jahrhundert auseinandergetrieben: Einerseits hält der

mentalitätsgeschichtlich gewachsene Zwang des

Objektivierens die Wissenschaftler durch das «Regelwerk

des Verstandes» in Bann, andererseits bleiben
die Künstler im Zeichen der Freiheitsobsession und
eines radikalen Subjektivismus der Herausforderung
einer «Allmachtsphantasie permanenter Welterfindung»

verpflichtet, auch wenn sie nihilistisch motiviert

sind. Man muss sich schon konsequent auf diese

komplexe Paradoxic einlassen, um freizulegen, was

die Kunst erkenntnisrelevant macht, und die Wissenschaft

intuitiv-visionär.
JB: Können Sie diese kritische Sicht im Ausstellungsformat

«Staging Knowledge» auch umsetzen?

HL: Weitgehend doch, weil «Staging Knowledge» als

eine künstlerisch-wissenschaftliche Forschungspraxis
ein neues Erlebnisformat von Wissen sein kann,

welches den Besuchern anschauliches Erkennen als

intellektuelles Excitement ermöglicht. Auf Basis einer
reichen Bild- und Textrecherche ist das kuratorische

Team dazu angehalten, diese Erfahrung
buchstäblich herbeizureden, damit jene Ausstellungsbühne
erst einmal entstehen kann, um nach der Eröffnung
damit zu beginnen, auf dieser Bühne weiterzureden.

Dabei erweist sich die Wallpaper/Carpet-Szenogra-
phie als Medium der Ambiguität und des
Perspektivwechsels zwischen intuitivem Denken, gesteigerter
Einbildungskraft und geschärfter Wahrnehmung.
Uberspitzt und mit Freud gesprochen, werden für
die Betrachterinnen Phantasien obsessiv gegenwärtig,

und am Ausstellungsobjekt darf sich ein
Detailfetischismus der «stillen Beobachtung» und der
Betrachtungswut ungeniert ausleben. Die libidinöse
Komponente einer assoziativen «Geist-Rezeption»
erfüllt sich in einer pornosophischen Phantasmagoric

- auch als ein Medium des Voyeurismus und der
Autoerotik.

Die «Hermeneutic Wallpapers» sind Ergebnis
eines recht paradoxen Zusammen- oder Gegenein-
anderwirkens von Wissenschaftlern und Künstlern:
Schliesslich müssen sie gemeinsam aus heterogenem

Bildmaterial bedeutungsstarke Embleme
herausfiltern - argumentierend und imaginierend. In
die Tapetenwände sind überdies - rahmenlos und
plan - Industriemonitore integriert, um bildreich
und textpointiert die Kontextualisierung der Themen

erzählend zu leisten. Die medienkritische Pointe

ereignet sich, wenn etwa alle vierzig Sekunden die
narrativen Text- und Bildfolgen kurzfristig durch das

digital eingespielte Tapetensegment unterbrochen
werden - und dadurch der laufende Rapport plötzlich

wieder ganz ist. Kontextualisierende Wandszeno-

graphie als Tapete habe ich erstmalig im Stadtschloss
Weimar bei der Ausstellung «Wozu braucht Carl

August einen Goethe?» eingesetzt: künstlerisch umgesetzt

von Franz West, Rudolf Polanszky und Konrad

198



Priessnitz. Mit dieser Ausstellung kam auch der
Begriff «Weimarer Wissensräume» auf. Die eigentliche
Premiere der «Hermeneutic Wallpapers» (mit den in
die Wand eingelassenen Monitoren) fand 2009 im
Schloss Esterhäzy, Eisenstadt, anlasslich der Ausstellung

«Haydn Explosiv - eine europäische Karriere
am Fürstenhof der Esterhäzy» statt: Die «Hermeneutic

Wallpapers» dafür sind in Zusammenarbeit mit
Margit Nobis, Franz West und Rudolf Polanszky
entstanden. Daniel Dobler, als Experte für Digital
Imaging, ist technologisch-systemischer Mitentwickler
des Ausstellungsformats.

In der Folge haben die Künstlerin Margit Nobis
und ich mehrere Prototypen von «Hermeneutic
Wallpapers» entwickelt - und damit das Format
standardisiert. Der «Psychonautic Carpet», ein das Publikum

gleichsam «schweben lassender Teppich»,
welcher den Besucherinnen lautloses Gleiten durch die
Räume ermöglicht, entstand 2006 anlässlich der
Ausstellung «Mozart. Experiment Aufklärung» in der
Albertina, Wien. Der Aufgabenstellung «Re-Inventing
Rococo 2006» folgte Franz West mit dem Entwurf
eines Teppichs, welcher über 2200 m2 raumgreifend
drei Ebenen der Albertina auskleidete. Franz Wests

Entwurf vereinigte verschiedene Inspirationen, welche

Anspielungen auf Mozart beinhalteten: Etwa das

Wiener Sprichwort «Arsch mit Ohren», auf Mozarts

Analfixierung anspielend, wartete als Metapher mit
einem Pavian-Arschloch auf, welches einer gelben
Quittenfrucht zum Verwechseln
ähnlich sah. Sowohl im Resi-

denzschloss Weimar als auch im
Schloss Esterhäzy habe ich einen
Teppich von Roy Lichtenstein
eingesetzt, den die Firma Vorwerk
Ende der 80er-Jahre noch beim
Kunstler selbst in Auftrag gegeben
hatte. Die strahlenden Farben des

Herbert Lachmayer äf Margit Nobis,

Hermeneutic Wallpaper, draft for the

exhibition "Me, Boy, 19 looking for " /
Hermeneutic Wallpaper, Entwurffur die

Ausstellung «Ich, boy, 19 suche ».

Lichtenstein-Teppichs stehen en correspondence
zu den kräftig-bunten Kleidern jener Zeit und in
apartem Kontrast zur weiss-grau-weissen Architektur
der Säulen und Wände in strenger klassizistischer

Raumsymmetrie.
JB: Worin besteht für Sie die Aktualität des
ausgehenden 18. Jahrhunderts und der Aufklärung dieser
Zeit fur uns heute? Finden sich die Geisteshaltungen
dieser Zeit auch in Ihrer Arbeitsweise wieder?
HL: Durchaus: Der Inszenierungsanspruch der
«Staging Rnowledge»-Ausstellungen unterstreicht
weniger den Event-Charakter eines phantasierten
Rokokos, sondern schlägt den Bogen zu einer
Bühnenmetapher, die auch fur das 18. Jahrhundert der
Aufklärung stimmig und exemplarisch war. Es geht
um die bewegten Jahrzehnte vor und nach der
Französischen Revolution, als sich mit dem zeitgemäss
radikalisierten Freiheitsgefühl auch der moderne
Individualismus in Kunst, Philosophie und den
Wissenschaften mit Vehemenz herauszubilden und zu

behaupten begann. Fand doch damals ein politischer

wie gesellschaftlicher Kulturbruch statt - ein
Debut de Siecle vor und um 1800. Bei unseren
Ausstellungen werden transdisziphnäre wie intermediäre

«Wissensräume» inszeniert, die im Geiste von
Aby Warburg auch «Denkraume» sind. Die Zeit der
Aufklärung, zwischen Absolutismus und dem
Aufschwung des Burgertums im 19. Jahrhundert, ist mit
ihren Zukunftspotenzialen von einst immer noch

199



"Explosive Haydn. A European Career

at the Princely Court of the Esterhazy, "

Eisenstadt, 2009, exhibition views /
«Haydn Explosiv. Eine europäische

Karriere am Fürstenhof der Esterhäzy»,

A usstellungsansichten.

relevant. Man denke nur an die Ideenfülle der
wissenschaftlich-technischen Erfindungen, die erst im
19. Jahrhundert der Industrialisierung verwirklicht
wurden. Damals entstand auch diese noch neue
«Sehnsucht nach Individualismus», gleichzeitig vollzog

sich der Wechsel vom Hofkünstler zum romantischen

Künstlergenie.
Vor der Trennung in Geisteswissenschaften

(Humanities) versus Naturwissenschaften (Sciences)
wurde im 18. Jahrhundert noch im Sinne einer
«prä-disziplinären» Wissensgesellschaft «gedacht» -
Kunst, später als irrational in die Domäne des Unbe-
wussten abgeschoben, war noch sensualistisch-diffe-
renziertes Segment einer «Geschmacks-Intelligenz»,
welche in den Salons der Zeit als soziale Kompetenz,
als überlebensnotwendige Galanterie und
Konversationsfähigkeit unverzichtbar war. Das Unbewusste im

psychischen Machiavellismus des 18. Jahrhunderts
stand dem Spiel der Verführung oft näher als der
verinnerlichten Lustverhinderung in der bürgerlichen

Gesellschaft. Die Gesellschaft des Rokoko war
im Grunde amoralisch, aber nicht unmoralisch. Diente
doch der höfische Künstler vor allem auch zur Be-

spassung des Fürsten - die spätere moralisierende

Kunstreligion bediente hingegen die Verdrängungsaggregate

des Bürgertums. Kunst war in der Mozart-
und Goethe-Zeit noch ein der Wissenschaft
ebenbürtiges Medium symbolischen Wissenstransfers.

Auch die Kontextualisierung des Wissens vollzog sich
in der «Geschmacksintelligenz» ästhetischer
Einbildungskraft: Darin hatten Wissenschaftler, Diplomaten,

herrschende Fürsten wie auch die Künstler
gebildet und ausgebildet zu sein.

JB: Kann man davon ausgehen, dass dem Publikum
von heute ein derartiger Rückbezug auf das 18.

Jahrhundert plausibel erscheint? Sind bestehende museale

Ausstellungs- und Darstellungstechniken nicht
ausreichend, auch wenn sie partiell verbesserungswürdig

sein mögen?
HL: Das heutige Publikum erwartet lebendige
Vermittlungsformen von Kunst- und Kulturgeschichte,
besonders die Jugendlichen, die auch nach
kulturellem Orientierungswissen suchen. Der Verlust an

Inspiration, welcher dem Publikum beim Besuch von
Museen oder historischen Ausstellungen oft genug
widerfährt, ist uns Anlass, neue Vermittlungsformate
von Alltagskultur, Kunst und Gegenwartskunst
experimentell zu erfinden. Man sollte nicht vergessen, dass

sowohl das «Debüt de Siecle» um 1800 und erst recht
das Fin de Siecle um 1900 soziokulturelle Ubergänge
waren, in welchen sich eine Art «aktive Dekadenz»
als höchst produktiv herausgestellt hat. Die grossen
Genies dieser Zeit vermochten die Korrosionsstrukturen

der Auflösung sozialer, moralischer und
kultureller Wertstrukturen höchst produktiv zu nutzen.
Im globalisierten Kleinbürgertum unserer Tage hat

200



«aktive Dekadenz» keine gemeinschaftsbildende
Chance und Perspektive - der tagtägliche
Darwinismus versucht das Produktive solch einer luxuriösen

Gesinnungsform als Schwäche unwerter wie

uneffizienter Existenzform zu entlarven. Verschulte
und überbürokratisierte Ausbildungs- und Bildungssysteme

merzen die künstlerisch-anarchische
Freiheitsobsession aus. Vielmehr noch fordert die
herrschende Rationalität eine stereotype «Ich-Stärke»

ein, die der Uberlebensdoktrin der beschleunigten
Leistungsgesellschaft folgt - so manches Konzept des

Avantgardismus hingegen vermochte die «Ich-Schwäche»

geradezu stark zu machen, die nicht gelungene
Anpassung produktiv zu nutzen.
JB: Kann man «Staging Knowledge» auch als ein

Bildungssystem verstehen?

HL: Durchaus, die Kunstuniversität Linz hat «Staging
Knowledge» seit 2009 als eigene Abteilung des
Instituts für Bildende Kunst und Kulturwissenschaften

eingerichtet. In Kooperation mit zahlreichen
Partnern1' konnten wir «Staging Knowledge» zu bildungs-
und ausbildungsrelevanten Anwendungen weiterentwickeln:

als PhD-Kurs an der Kunstuniversität Linz,
als Lehrprogramm an der Bauhaus-Universität Weimar

sowie als experimentelles Modul an der Stanford

University, CA. Das Format wird so mehr und mehr
zu einer akademisch anerkannten wissenschaftlichkünstlerischen

Forschungspraxis. Aber auch in der

"Explosive Haydn. A European Career at the Princely Court of
the Esterhäzy, " Eisenstadt, 2009, exhibition views / «Haydn

Explosiv. Eine europäische Karriere am Fürstenhof der Esterhäzy»,

Ausstellungsansichten.

"Invoking a National Identity—The Bernhard Room: Gothic Revival

in the Heart of Classicism, " Stadtschloss Weimar, 2009/2010, exhibition

view with Franz West's LEMURE / «Beschwörung nationaler

Identität - das Bernhardzimmer: Neugotik im Herzen des Klassizismus»,

Ausstellungsansicht mit Franz Wests LEMURE.

schulischen Ausbildung von 17-jährigen Schülerinnen

findet «Staging Knowledge» einen weiteren
Anwendungsbereich: Unter dem Titel «Man wird doch
wohl noch träumen dürfen!» gab es bisher schon

Projektfolgen in Wien, Linz, Tarvisio, Jesenice,
Villach sowie auch an der Herderschule in Weimar.
In einem unprätentiösen wie dennoch prägnanten
Sinne versteht sich «Staging Knowledge» als eine

zeitgemässe Variante im Prozess einer Aufklärung
der Aufklärung der Aufklärung.
JB: Parkett wünscht weiterhin gutes Gelingen!

1) In Kooperation mit dem DA PONTE Research Center Wien

(Margit Nobis, Daniel Brandenburg, Patrick Weber), der Klassik

Stiftung Weimar (Hellmut Seemann, Folker Metzger, Thomas
Föhl), dem IKKM (Bernhard Siegert), der Stanford University
(Matthew Tiews, Hans Ulrich Gumbrecht, Bryan Wolf, Keith
Baker, Adrian Daub), der Bauhaus-Universität Weimar (Wolfgang

Kissel, Markus Krajewski, Lorenz Engell) und dem
angeschlossenen Film-Institut (Juliane Fuchs) sowie dem Medienexperten

Daniel Dobler und der Kuratorin Dagmar Schink.

201



Jacqueline Burckhardt: Interestingly, almost all the

"Staging Knowledge" exhibitions so far have been
installed in palaces by you as curator together with

your team. On many occasions you have personally
given guided tours of these exhibitions. What exactly
is "Staging Knowledge" about? How did this form of
exhibition come to be?

Herbert Lachmayer: Many palaces in the eighteenth-
century era of enlightened absolutism were built on
the foundations of the Baroque and, for the most

part, underwent radical neoclassicist remodeling
to create a succession of royal chambers or sala ter-

rena conducive to perambulation and as a stage for
art and culture. That's where the idea of an "opera
of knowledge" as an exhibition format originated.
The gesture of feudal representation that commands

an intellectually enlightened audience with a subtly
sophisticated aesthetic intelligence, capable of "seeing

through" the social and historical background.
Remarkably, such provocative interventions lose

nothing of their carefully targeted wit, even in museums

and bureaucratic institutions.
JB: What was it that triggered the idea for the
exhibition?
HL: "Staging Knowledge" developed out of an obsession

with performative rhetorics. In other words, the
exhibitions of recent years also functioned as a stage

on which we gave daily performances in the form of
detailed guided tours. There is an expectation today
that the inspiration for an exhibition concept and
its cultural history should be presented to the public

rhetorically in the exhibition. That means offer-

Staging an Opera
of Knowledge

HERBERT LACHMAYER & JACQUELINE BURCKHARDT

respect had to be broken ironically by the "Herme-
neutic Wallpapers," the "Psychonautic Carpet," and

contemporary art m general—to prevent an overly
hasty rush to cynical detachment. Today's anarchic
individualism suffuses the serenity of a Rococo drawing

room, allowing the subtle pleasure of aristocratic
self-aggrandizement to be enjoyed in a sophisticated
staging of status. Such delights are accessible only to

HERBERT LACH MAYER is a professor at Linz University

of Art where he heads the department of Staging Knowledge

/ Mis-en-scene of Knowledge Spaces and Perfoimative Rhetoric

in collaboration with the Bauhaus University, Weimar, and Stanford

University, California He is also director of the DA PONTE

Research Center and curator of many exhibitions relating to

cultural histoiy

ing an imagination-based experience that reveals the

ambiguity of the content in a way that allows people
to draw on their own deeply personal projections,
emotive associations and subjective preconceptions
as part of the overall visual experience. After all, the
pleasure of intuitive thinking is still a coveted and

highly valued aspect of life's experiences.
The White Cube, on the other hand, suggests a

more sober approach to artistic subjectivity, forcing
on the public a notion of "coolness"—as if any overly
enthusiastic reception might somehow taint the

purity and abstract cult of "true art appreciation."
There are clear indications that this attitude is past
its prime, now reduced to a shallow, sedately histor-

icizing remnant. Much the same can be said of the
somewhat overwrought discourse on art and culture:

PARKETT 88 201 1 202



its claim to occupy some allegedly existent interface
between art and science that supposedly reveals the

meaning of art actually reveals more about the self-

indulgent posturing of those who champion it.
JB: But is it possible to do without this established

theoretical discourse in the mediation of art and
culture?
HL: Not at all—but that doesn't mean we should deny
the aesthetic intelligence of the public or their ability
to make intuitive perceptions either; after all, there
is undoubtedly such a thing as perceptive feeling and
reflective emotion. Some theoretical discourse is simply

too abstract in its interpretations, trying so hard

to polish the aesthetic diversity of reality with the

rags of theory that the lacquer of sensuality is

completely dulled. What is the point in using discourse

to create a sense of detachment from the arts with
the supposed aim of reaching a better understanding
of them?

In the nineteenth century, a wedge was driven
between science and art. On the one hand, there was

a fascination with the scientific quest for objectivity
and the rule of reason, while on the other hand,
artists, for all their nihilism, pursued a megalomanic
fantasy of permanent demiurgic creation as part
of the obsession with notions of freedom and radical

subjectivity. You have to look more closely at this

complex paradox to discover what it is that makes art
relevant to knowledge and what makes science intuitive

and visionary. In short, "Staging Knowledge" conveys

that the experience of artistic productivity is in
itself a matter of perception, for the viewer as well as

"Explosive Haydn. A European Career at the Princely Court of the Esterhäzy, " Eisenstadl, 2009, exhibition view /
«Haydn Explosiv, eine europäische Karriere am Fürstenhof der Esterhäzy», Ausstellungsansicht.

203



"Explosive Haydn. A European Career

at the Princely Court of the Esterhäzy, "

Eisenstadt,'2009, exhibition view /
«Haydn Explosiv, eine europäische

Karriere am Fürstenhof der Esterhäzy»,

Ausstellungsansicht.

for the artist. As a strategy of perception through art
and aesthetic awareness, it interacts with its theoretical

counterpart—scientific analysis—in a sensual and

imaginative take on reality: a mutually transmittable

process of exchange sui generis, without the interface
of explanatory discourse or third-party mediation.
JB: Can this critical view be applied to the "Staging
Knowledge" exhibition format?
HL: For the most part, yes. "Staging Knowledge," as

an artistic and scientific research form, can be seen
as a new way of perceiving knowledge—one which
allows the visitor to experience visual perception as

intellectual excitement. On the basis of extensive
visual and textual research, the curatorial team has the
task of setting the stage for the exhibition by quite
literally talking it to life and thus making it possible
to continue talking on that stage once the exhibition
has opened. In this respect, the wallpaper/carpet
scene becomes the vehicle for shades of ambiguity
and perspectival change between intuitive thought,
heightened imagination, and sharpened perception.
Or, to put it in a more exaggerated, Freudian way, the
viewers' fantasies surface obsessively and the exhibit
allows them to give uninhibited vent to their fetishism

of detail through quiet contemplation and sco-

pophilia. The libidinous component of an associative

"intellectual reception" is fulfilled in a pornosophic
phantasmagoria—also as a medium of voyeurism and
autoeroticism.

The "Hermeneutic Wallpapers" are the result of
interaction, or counteraction, between scientists and

artists, which is especially paradoxical, because they
have to join forces in filtering out significant
emblems from heterogeneous visual material—both in

argumentation and imagination. Moreover, industrial

monitors have been integrated, flush and frame-
less, into the papered walls in order to provide a

visually prolific and textually pointed narrative of the
thematic context. The media-critical point is made

by briefly interrupting the narrative sequence of text
and image every forty seconds or so with a digitalized
version of the wallpaper segment—suddenly making
the pattern of the wallpaper complete again. I first used

contextualizing wall scenography as wallpaper in the
2008 exhibition "Wozu braucht Carl August einen
Goethe?" (Why Does Carl August Need a Goethe?)
at Stadtschloss Weimar. It was created by artists Franz
West, Rudolf Polanszky, and Konrad Priessnitz. That
was when the term "Weimarer Wissensräume" (Weimar

Knowledge Spaces) was coined. The "Herme-

204



neutic Wallpapers" (with monitors embedded in the

walls) did not premiere until 2009 at Schloss Ester-

hazy, Eisenstadt, for the exhibition "Haydn
Explosiv—eine europäische Karriere am Fürstenhof der
Esterhäzy" (Explosive Haydn—a European Career at
the Princely Court of the Esterhäzy). Those particular

"Hermeneutic Wallpapers" were created in
collaboration with Margit Nobis, Franz West, and Rudolf

Polanszky. Digital-imaging expert Daniel Dobler
is the technological and system co-developer of this
exhibition format.

The artist Margit Nobis and I have subsequently
developed several prototypes of the "Hermeneutic
Wallpapers" and standardized the format. The "Psy-
chonautic Carpet," on which visitors to the exhibition

seem to glide silently through the rooms, was

created in 2006 for the exhibition "Mozart. Experiment

Aufklärung" (Mozart. The Enlightenment

Experiment) at the Albertina, Vienna. Franz West

took up the challenge posed by the exhibition
"Reinventing Rococo 2006" by designing a 23,680 square
foot carpet that covered every room wall-to-wall on
all three levels of the Albertina. Franz West's design
combined various sources of inspiration relating to
Mozart—for instance the Viennese saying "Arsch mit
Ohren" (ass with ears) in reference to Mozart's anal
fixation was metaphorically represented by a pavian
asshole that looked deceptively like a yellow quince.
At the Residenzschloss Weimar and at Schloss

Esterhäzy I used a carpet by Roy Lichtenstein that the
Vorwerk company had commissioned from the artist
himself in the late 1980s. The vibrant colors of the
Lichtenstein carpet correspond to the brightly
colored clothing of the era and contrast nicely with the

white-gray-white architecture of the columns and
walls in strict neoclassical symmetry.

JB: In what way do you see the late
eighteenth century and the Enlightenment as

being relevant to us today? Are the
attitudes of that era reflected in the way you
work?

HL: Very much so. The theatrical aspect
of the "Staging Knowledge" exhibitions
is not so much about underlining the
"event" character of an imagined
Rococo, but about forging a link to a

metaphorical stage that was also a fitting and
characteristic emblem of the eighteenth-
century Age of Enlightenment. Those

were the turbulent decades before and after
the French Revolution, when an increasingly

radical sense of liberty went hand in
hand with the emergence and assertion of
modern individualism in art, philosophy,
and science. It was a cultural watershed,

"Explosive Haydn, a European Career at the

Princely Court of the Esterhäzy," Eisenstadt,

2009, exhibition view / «Haydn Explosiv,

eine europäische Karriere am Fürstenhof der

Esterhäzy», Ausstellungsansieht.

205



both politically and socially—a debut de siecle in the

period before and around 1800. In our exhibitions,
the transdisciplinary and intermediary Wissensräume

(Knowledge Spaces) that we stage are also Denkräume

(Thought Spaces) in the spirit of Aby Warburg. The

Age of Enlightenment, bracketed between absolutism

and the nineteenth-century rise of the bourgeoisie,

encapsulated a future potential that is still
relevant today. Take, for instance, the wealth of ideas

behind the scientific discoveries and technological
inventions that only came to fruition in the course
of nineteenth-century industrialization. It was also

then that the notion of "yearning for individualism"
emerged and, along with it, the transition from court
artist to creative genius.

In the eighteenth century, before the humanities
and the natural sciences came to be viewed as separate

disciplines, intellectual endeavor was still under
the sway of a pre-disciplinary knowledge society. Art,
which would later be relegated to the domain of the
subconscious as irrational, was still regarded as a

social skill that was imperative to the gallantry and
conversational skills requisite to survival in polite society.
In the psychological Machiavellianism of the eigh¬

teenth century, the subconscious was often far more
closely related to the game of seduction than the
internalized sanctions on pleasure that prevailed in the

bourgeois society of the nineteenth century. Rococo

society may have been fundamentally amoral, but it
was not immoral. After all, the court artist served first
and foremost to entertain the aristocracy; later, however,

the moralism of art-as-religion merely nurtured
the unconscious suppressive mechanisms of the

bourgeois. In the time of Mozart and Goethe, art still
operated on a par with science as a medium for the

symbolic transfer of knowledge. Even the contextual-
ization of knowledge took place within the scope of
the aesthetic intelligence of the aestheticized
imagination: scientists, diplomats, aristocratic rulers, and
artists themselves all had to be trained and educated
in this skill.
JB: Is it safe to assume that this return to eighteenth-
century values will seem plausible to today's public?
Aren't the existing exhibition and presentation
techniques perfectly adequate, even if they do need some

improvement?
HL: Audiences today, especially young people in
search of some kind of cultural orientation, expect

"Wolfgang Amade. A Perfectly Normal

Wunderkind, " ZOOM Kindermuseum,

Wien, exhibition view /
«Wolfgang Amade. Ein ganz normales

Wunderkind», Ausstellungsansieht.

206



"Explosive Haydn. A European Career at the

Princely Court of the Esterhdzy, " Eisenstadt,

2009, Hermeneutic Wallpaper and monitor /
«Haydn Explosiv. Eine europäische Karriere

am Fürstenhof der Esterhäzy», Hermeneutic

Wallpaper mit Monitor.

the history of art and culture to be conveyed in lively
forms. The lack of inspiration that visitors so often
encounter in museums or historical exhibitions
should give us pause. We need to find new and
experimental ways of conveying everyday culture, art, and

contemporary art. We should not forget that not only
the debut de siecle around 1800 but, even more so, the

fin de siecle around 1900 represented socio-cultural
transitions in which a kind of "active decadence"

proved to be highly productive. The great minds of
that time were immeasurably inventive in exploiting
the corrosive structures of crumbling social, moral,
and cultural values. In today's global bourgeoisie,
such "active decadence" has no future and no chance

of creating any kind of social cohesion—omnipresent
social Darwinism seeks to expose the productive

potential of such a luxurious mode of thought as the
weakness of a degraded and inefficient form of
existence. Overly rigid and bureaucratic forms of
education and training are effectively annihilating the

creative, anarchic obsession with liberty. Moreover,

predominant rationalism demands a stereotypically
strong sense of self to cope, befitting the survival
doctrine of the fast-moving, achievement-oriented
meritocracy in which we live. By contrast, many concepts
of the avant-garde successfully reinforced the weakness

of the individual and made productive use of the

failure to conform.
JB: Can "Staging Knowledge" also be seen as an
educational system?

HL: Certainly. At the Linz University of Art, "Staging

Knowledge" has been a department in its own

right within the Institute of Fine Arts and Cultural
Studies since 2009. In collaboration with numerous
partners,1' we have been able to develop "Staging
Knowledge" to create applications that are relevant
to education and training: as a doctoral course at
Linz, as a teaching program at the Bauhaus University

Weimar, and as an experimental module at Stanford

University, CA. The format is clearly gaining
academic recognition as a scholarly and artistic research

practice. But "Staging Knowledge" can also benefit
17-year-old high school students: projects have been
rolled out in Vienna, Linz, Tarvisio, Jesenice, Villach,
and at the Herderschule in Weimar under the title
Man wird doch wohl noch träumen dürfen! (Surely We

Can Still Have Dreams!) In an unpretentious yet
effective sense, "Staging Knowledge" is a contemporary
variation in the process of an enlightenment of the

enlightenment of the Enlightenment.
JB: Parkett wishes you continued success!

(Translation: Ishbel Flett)

1) In collaboration with the DA PONTE Research Center Vienna
(Margit Nobis, Daniel Brandenburg, Patrick Weber), Kunstuniversität

Linz (Dagmar Schink), the Klassik Stiftung Weimar
(Hellmut Seemann, Folker Metzger, Thomas Föhl), the IKKM

(Bernhard Siegert), Stanford University (Matthew Tiews, Hans

Ulrich Gumbrecht, Bryan Wolf, Keith Baker, Adrian Daub), the
Bauhaus University Weimar (Wolfgang Kissel, Markus Krajewski,
Lorenz Engell) and affiliated Film Institute (Juliane Fuchs),
media expert Daniel Dobler, curator Dagmar Schink, and

graphic designer Kai Matthiesen.

207


	The spirit of transfer : staging knowledge : eine Wissensoper = staging : an opera of knowledge

