Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett
Band: - (2009)
Heft: 86: Collaborations John Baldessari, Carol Bove, Josiah McElheny,

Philippe Parreno

Artikel: Face to face 25 years Parkett : coexistence, yes, equivalence, no : a

conversation = Koexistenz, ja, Aquivalenz, nein : ein Gesprach
Autor: Bonami, Francesco / Buchloh, Benjamin H.D. / Schmidt, Suzanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Francesco Bonami in conversation with Benjamin H.D. Buchloh ....S. 18
James Welling and John Baldessari....S. 30 Rainer Fuchs....S. 46
Alexander van Grevenstein....S. 52




COEXISTENCE, YES.

EQUIVALENCE, NO.
A CONVERSATION

FRANCESCO BONAMI &
BENJAMIN H.D. BUCHLOH

FRANCESCO BONAMTI: I wasn’t there, but someone told
me that you gave a very nice speech in Venice in 2007 when
you got the Golden Lion award for art criticism. You were
talking about the art world that, like Venice, is sinking.
BENJAMIN BUCHLOH: You could say that.

F.B.: How do you feel at this moment in time, in an art
world where there is no longer an underground and every-
thing is so homogeneous?

B.B.: This is the question I dread most, but it’s the most
important question for all of us, in a way.

F.B.: There are no more outsiders; we are all insiders.

B.B.: The great consolation is that art world structures
change almost as rapidly as art itself, right? So if one looks
back at what it was like to live and work under the aegis
of Pop Art or Minimalism and considers how rapidly the
ideological representations of those belief systems disap-
peared, there’s a certain promise in recognizing that to-

FRANCESCO BONAMI is the curator of the 2010 Whitney
Biennial. He lives in New York.

BENJAMIN H.D. BUCHLOH, art historian and critic, is An-
drew W. Mellon Professor of Modern Art at Harvard University
and an editor of the magazine October. In 2007 Buchloh received
the Golden Lion of the Venice Biennale for Contemporary Art

History and Criticism.

PARKETT 86 20089

day’s art world will, for better or for worse, disappear and
be supplanted by a different system sooner or later. And
the convictions with which the art world operates right now
will perhaps seem as outdated in ten years’ time as Abstract
Expressionism did at the moment of Pop Art.

F.B.: Do you feel there is no longer a historical linearity in
the arts, that we have arrived inside a spiral?

B.B.: I think there is as much linearity as there ever was,
because in many ways we are living through the logical con-
clusion of a project that began in the 1950s and 1960s—not
in the avant-garde specifically, but in culture at large. The
absorption of artistic practices into the larger apparatus of
the culture industry was only a matter of time. Society no
longer provides spaces for dissent or spaces of negation, at
least not within the context of official cultural production.
So I think one of the mistakes that we all make—myself in-
cluded—is that we stare like hypnotized rabbits at the main-
stream art world, and accept it as th e mainstream culture,
as the definition of real culture.

F.B.. Do you think that the very nature of dissent has
changed?

B.B.: The very idea of intellectuals and/or artists represent-
ing a social group opposed to, or critical of, or that refuse
to participate publicly in unacceptable ideological and po-

litical positions concerning ethics, politics, and economics



has become very pressured. To claim to be a public intel-
lectual with a critical function has become a bit of a liability
and an invitation for ridicule.

F.B.: Does this reveal a weakness in the critic or public intel-
lectual in the sense that, as you say, media society, fueled by
its economy, has grown arms so long that nobody can avoid
their embrace? Think about the Vanity Fair writer Christo-
pher Hitchens. To be as critical as he is, he has to be on the
inside. He could not be as critical as we want him to be if he
were occupying an outside position.

B.B.: And in the art world, it’s much more so, right?

F.B.: Maybe critics and public intellectuals haven’t devel-
oped antibodies sophisticated enough to really hit back;
their response becomes part of the system of consensus.
B.B.: In terms of contemporary art, one could say that there
are artists who have developed an extraordinarily complex
set of “antibodies,” to use your lovely term. And they’re
alive and doing extraordinary work. But to the degree that
it defines itself as “difficult work,” it becomes disqualified,
basically, from the discussion.

F.B.: In the seventies and eighties, art had moral dams in
place, and there were also political dams...

B.B.: Aesthetic dams too, which I would mention first.

F.B.: Don’t you think that we have to dramatically revise
every concept? Like democracy, for example, which has
been totally replaced by economy—old values like de-
mocracy are no longer relevant in the face of a collapsing
economy. People neither want nor need dissent any longer
beyond the boundaries of their own apartment, as long as
their own apartment is a good apartment.

B.B.: I think that’s equally valid for a Western-European
and American political context; we cannot possibly claim
that traditional forms of democracy are operative and vi-
able anymore. What we’re living through is an infinitely
more complicated structure where democratic formations
remain officially in place, but the actual political decision-
making is way beyond the control of the members of the
society. We no longer live in what would be called a “tradi-
tional democracy.”

F.B.: Can therole of the criticbe re-defined orre-legitimized?
B.B.: How would that be possible? Let’s look at it from the
perspective of Conceptual Art. When artists like Joseph Ko-
suth programmatically devised a work with the intention of
displacing the critic, they abolished the need for second-
ary writing. Conceptual Art’s aspiration was fulfilled, in

commercial terms, twenty years later in that competence—

79

reading competence, speaking competence, reception
competence, viewing competence—has become universally
available. Supposedly this is a result of there no longer
being any hierarchy of expertise and legitimation. These
are symptoms of progress. So if everybody’s the “best critic,”
if everybody’s the “best artist,” if everybody’s the “best col-
lector,” then you don’t really need a curator anymore.

F.B.: Absolutely not.

B.B.: If the “special” vision of the curator is almost entirely
obsolete, along with access to the privileged forms of judg-
ment that the critic once claimed, if this is the tendency,
I really don’t see how the role of the critic could be re-
instituted with any credibility.

F.B.: Maybe the critic should expand because curators and
critics concentrate on too narrow a vision.

B.B.: That is a really interesting thought. With what legiti-
macy? First of all, it would presume the re-institution of a
certain hierarchy of competences—that a critic claims legit-
imation through expertise that is not universally available.
This is how the old division of labor of critical functions in
society operated: the artist, the museum curator (who has
his or her own expertise), and the critic (who is an indepen-
dent force, a third force, so to speak, in the dialogue), the
collector, and the dealer. All of them had different forms of
expertise and competence, and they were playing together
to form what was called the art world, right? So clearly, the
first to go was the critic, and then the curator—both in-
volved specialized forms of knowledge that are no longer
very specialized; if anything, this knowledge is universally
available now. So I don’t see how one could artificially re-
construct the roles of competence and hierarchies of dif-
ferentiated experience, without abolishing the whole sys-
tem. It would mean you have to do away with the economic
equalization altogether, and re-institute moral, ethical, and
aesthetic codes that redefine the hierarchy of competences.
And I'm not even sure whether one would want to go there.
I mean, we owe that to Andy Warhol, right? He’s the one
who initiated the process, and now we’'re dealing with the
consequences.

F.B.:Don’t you think that the only role that has not changed
in the last thirty years is that of the artist? The artists still
want to hear only one song, and the other songs are not ac-
ceptable. There is a wall, and the critic needs to become a
wall-breaker again and a healer of the system.

B.B.: It’s a very huge ambition. But frankly, at the current

moment, I don’t see it as a possibility, unless you were to



start conceiving of secret sectarian languages or operations.
You could conceive of a museum, for example, that would
operate according to a different set of criteria from that of
the trustees. What kind of museum would that be? It would
be some kind of esoteric sect museum. You could think of
critics talking to each other about re-establishing the value
of criticism. What kind of criticism would that be? I don’t
think you can go back or beyond the political, economic, or
ideological developments of a particular society at a partic-
ular time in history—especially when the culture we have is
the culture we want. And to hypothesize oppositional forms
that define themselves according to obsolete parameters is
not really an option. Perhaps Hans Ulrich Obrist is a good
example. He is the figure who has defined a new profes-
sional identity, according to the needs of the cultural world
for this kind of managerial, intellectual, aesthetic operator.
F.B.: Which may also be entropic.

B.B.: Not for the time being; perhaps eventually. Maybe we
should start with the lowest possible motivations. I just can-
not imagine that people today are capable of and willing
to endlessly endure a critical defining of their subjectivity,
without having access to the dimension of radical negation
in their daily lives.

F.B.: But we need these drops of negation, in order to act
like critics, or to act like curators.

B.B.: The question is not only whether the role of the critic
or curator can be re-constituted, but more importantly,
what would be the criteria for the formulation of nega-
tion? This is something we don’t have. I see nothing on
the horizon of critical contestation in aesthetic terms that
could define the criteria according to which curators, art
historians, or critics could position themselves outside of
the monolithic system. So it’s not just the professional role
and the social identity of the critic that has disappeared;
the credibility of the language—the credibility of aesthetic
and ethical criteria—has disappeared completely. So these
would have to be re-constituted as well.

F.B.: Maybe the critic should be re-defined and given a new
set of criteria and rules. Let’s go to one of your curatorial
efforts. You told me about the Sigmar Polke show at Kunst-
halle Tibingen in 1976, for example, and that he closed
the door, so that people couldn’t enter the gallery. This ges-
ture, I feel, goes to the core of the question. At that time,
you could do something like that and get away with it.
B.B.: Barely.

F.B.: Yes, barely, but you survived. Today, there are no lon-

20

ger grounds for a stunt like that. If such a thing were to hap-
pen at MOMA, the director would be fired the next day. And
the curator would be fired the day after that. And I don’t
think it would even be possible for the artist to survive.
B.B.: Or to do it in the first place.

F.B.: He would not be able to do it, and probably wouldn’t
want to do it.

B.B.: But that brings up another really interesting question
that we haven’t touched on, that for all of our excesses, our
lives don’t seem to be that liberal after all.

F.B.: I remember you once told me that the first show you
saw as a child was of Henri de Toulouse-Lautrec. It’s a long
way from Toulouse-Lautrec to Michael Asher, you know.
But obviously, you've maintained a passion for that aes-
thetic moment in art.

B.B.: Yes.

F.B.: Do you still have it?

B.B.: I hope so. I think so. And I don’t think that Asher’s
work is not aesthetic.

I would hope to have developed a more differentiated
system to recognize the full range of practices and positions
that contemporaneity allows for and demands. So I think, if
anything, I've wanted to free myself from normativity, and
from exclusive criteria (as long as certain criteria are ful-
filled), so that I can welcome the contradiction between a
painting by Robert Ryman and one by Gerhard Richter, as
different and incompatible as they are. Or between a pavil-
ion by Thomas Hirschhorn and an installation by Michael
Asher.

F.B.. But don’t you think there’s been a “regression?”.
We've gone back toward Toulouse-Lautrec and further
from Asher.

BiBliYes:

F.B.: And this might be where the authority of the critic has
collapsed, in the sense that you have such a schism between
Asher and Toulouse-Lautrec, and it is still today very hard
to justify.

B.B.: Or we can probably substitute Andy Warhol for Tou-
louse-Lautrec, right? Warhol is a very interesting figure, in
terms of what has happened in the reception of many of
his premises. Here you see the full spectrum, from a sort of
prognosis to its cynical affirmation and subsequent devel-
opments, which we are now living through.

F.B.: It’s as if Olafur Eliasson is pulling forward and Asher
is pulling backward, tearing us apart. And there is this void

that both curators and critics have failed to articulate; it is



a weapon against the commodification of art, against the
entertainment aspect. Because, yes, we implode in order to
defend our positions. We cannot explode, and experience
the satisfaction of shattering everything apart. You can ar-
ticulate all that is important about Asher, but then Glenn
Lowry will insist on doing a Warhol show.

B.B.: The dilemma goes much further because ultimately
you wouldn’t even want to propose an Asher retrospective
at the Museum of Modern Art, because everybody would
refuse to do it. It can’t be done and maybe it shouldn’t be
done.

F.B.: But the question remains, how to close the gap, how to
build a discourse that sees Asher as essential.

B.B.: Asher is integral and necessary for the survival of a
whole sphere of artistic production. But there are not many
people who would argue that. I think the majority of people
would say, “Well, he’s just an eccentric figure who is histori-
cally outdated.” Why would anybody want to be subjected to
such extreme ascetic demands? Consider how Warhol has
been recoded in the reception process—in ways that don’t
seem to have much to do with his initial agenda. The War-
hol exhibition right now says: Spectacle? Great. Commodi-
fication? Fantastic. Increased, accelerated consumption?
Even better. Fashion, glamour, glitz, and glory? The higher,
the more, the better. And of course, it will be a fantastic ex-
hibition because it’s like Walt Disney, at this point. So how
can you make those criteria valid, and for whom? I think
this is the challenge that a curator and a critic confront.
F.B.: Maybe critics or curators should use this to their ad-
vantage, the same instruments that museums or the media
are using to commodify everything. Would you be willing to
do an exhibition titled “From Toulouse-Lautrec to Michael
Asher”?

B.B.: Probably not.

F.B.: But that’s the point.

B.B.: I would be willing and able to conceive of one from Tou-
louse-Lautrec to Warhol, in terms of high art’s intertwinement
with mass culture, with entertainment and advertisement cul-
ture, and how certain devices of the avant-garde became...
F.B.: That’s interesting. So it means that Warhol is where
the bridge breaks.

B.B.: Yes. In the post-war period.

F.B.: And then there is a river in between, and on the other
side, Asher. But at the moment, nobody’s found a way to
build that bridge.

B.B:: Yes.

2l

F.B.: The river in between is Eliasson.

B.B.: It is the same old dilemma that has defined Modern-
ism from its inception. The question is where a work of art
maintains its full spectrum of resistance, without being as
ascetic as an Asher. And his is very extreme. But it’s a radi-
cality that one can’t demand from every artist.

F.B.: Are you willing to accept the relevance of, say, Jeff
Koons?

B.B.: Yes, of course. But I'd rather accept the relevance of
Tino Sehgal.

F.B.: Yes, but Sehgal is like a...

B.B.: ...a rejuvenated Asher.

F.B.: Are you willing to accept Bill Viola?

B.B.: No.

F.B.: Matthew Barney? Damien Hirst?

B.B.: It doesn’t matter whether a critic accepts them or not.
F.B.: Not “accept,” exactly. What I mean is that in order for
Asher to exist, you also have to accept that Anselm Kiefer
exists.

B.B.: Do you?

F.B.: No, but can you arrive at that point?

B.B.: Yes:

F.B.: Then you arrive near the conclusion, where you say,
“It’s my right, it’s my minimal right, to choose Sehgal over
Hirst.” But can you accept that in this cultural climate, to
have Asher, you also need to have Kiefer and Hirst and
Koons? That there is only one climate. Not a climate on
Mars and another on Earth. It’s the same climate. That the
only way to save Asher is to also save Kiefer and Hirst.

B.B.: Right. I'm no longer authoritarian enough to deny
that—that in order to have Henri Matisse, you also have
to have Kees van Dongen. I suppose we’ll just have to ac-
cept this as a condition of cultural production, that with
our democratic freedom comes the potential for everybody
to do whatever they want—and it’s wonderful, and some-
thing we would never want to lose. And all of what can be
disseminated and distributed, according to whoever’s cri-
teria and preferences, should be disseminated and distrib-
uted, as long as a free space is left to express dissent and
disagreement.

F.B.: So now we're back where we started: the relevance and
authority, or lack thereof, of the critic. Maybe we have to
search back to that moment when the critic believed that
Asher or Sehgal could live without Koons. Don’t you think
the moment has arrived when the critic becomes so con-

vinced of his own assumption that he develops a blind spot



and fails to see a visible part of the world? And in blocking
out this part, he may not realize that he’s making his voice
less relevant and authoritative.

B.B.: Okay. That sounds like a very subtle critique and a
very interesting statement.

F.B.: You say that the critic no longer has the authority or
the voice, or that nobody is listening. Maybe this is because
the critic, at one point, started preaching to the converted
and took for granted that certain things were part of an-
other world. There are ascetic people and then there is the
church; there are Franciscans and then there is St. Peter.
You have St. Peter—that is what we criticize—and then you
have this Franciscan, St. Francis: that is Michael Asher. And
at the end of the day, you cannot erase one thing without
erasing the other.

B.B.: Not even for oneself?

F.B.: Well, for yourself, yes. But then you also have to accept
your own irrelevance.

B.B.: Right.

F.B.: You can say, “Oh, I don’t like Bernini; I like the bare-
ness of the Franciscan cell.” It’s fine. But if you choose an
ascetic way you can’t complain about not being understood
or heard.

B.B.: I think that would be a very nice conclusive statement,
and I do agree with you. But I would also have to counter
that, if you yield to demands completely, and if you accept
a liberal model of repressive tolerance—which is what that
really is—it does not leave you a lot of historical space to
maneuver in, nor does it give you an agenda to identify
with easily. Like, if you’re a feminist, it’s very hard to accept
patriarchal counsel at the same time. If you really want
to achieve something with your work, you have to be a little
less liberal than the liberals who do not want to achieve
much.

F.B.: That’s a problem.

B.B.: And I think that’s true of all aesthetic criteria, and
even applied to Marcel Duchamp. He must have hesitated
to accept Francis Picabia’s paintings of the 1920s and thir-
ties, but I think Duchamp ultimately would have laughed
at what Picabia was doing at that time. And nevertheless,
they had to coexist. And they were very close. Much closer,
in many ways, than Koons and Asher. So coexistence, yes.

Equivalence, no.

22



KOEXISTENZ, JA,
AQUIVALENZ, NEIN.

FRANCESCO BONAMI &
BENJAMIN H.D. BUCHLOH

FRANCESCO BONAMI: Ich war zwar nicht dabei, aber
jemand hat mir erzdhlt, dass du 2007, als man dir den Gol-
denen Lowen fiir Kunstkritik verlieh, in Venedig eine sehr
schone Rede gehalten hast. Du sprachst tiber den Kunst-
betrieb, der wie Venedig im Sinken begriffen ist.
BENJAMIN BUCHLOH: So kénnte man sagen.

FB: Wie fithlst du dich zu diesem Zeitpunkt in einem Kunst-
betrieb ohne Untergrund, wo alles gleichwertig ist?

BB: Das ist die Frage, die ich am meisten furchte, aber ir-
gendwie ist das fur uns alle die entscheidende Frage.

FB: Es gibt keine Aussenseiter mehr, wir sind alle Insider.
BB: Es ist ein grosser Trost, dass die Strukturen des Kunst-
betriebs sich fast so schnell Aandern wie die Kunst selbst,
nicht? Wenn man zurtickschaut, wie es war, unter der Agide
der Pop-Art oder der Minimal Art zu leben und zu arbeiten,
und daran denkt, wie rasch die ideologischen Ausdrucks-
formen dieser Glaubenssysteme wieder verschwanden, so
ist doch die Gewissheit vielversprechend, dass die heutige
Kunstszene mit all ihren Vor- und Nachteilen verschwinden

und friher oder spater durch ein anderes System ersetzt

FRANCESCO BONAMI ist Kurator der 2010 stattfinden-
den Whitney Biennale. Er lebt in New York.

BENJAMIN H.D. BUCHLOH, Kunsthistoriker und Kritiker,
ist Andre W. Mellon Professor fiir Moderne Kunst an der Har-
vard University und Mitherausgeber der Zeitschrift October. Im
Jahr 2007 erhielt er den Goldenen Lowen fiir Zeitgendssische

Kunstgeschichte und Kritik der Biennale in Venedig.

23

EIN GESPRACH

werden wird. Und die Anschauungen, mit denen die Kunst-
szene heute operiert, werden in zehn Jahren vielleicht
ebenso tberholt wirken wie der abstrakte Expressionismus
zur Zeit der Pop-Art.

FB: Hast du das Gefiihl, dass es in der Kunst keine histori-
sche Linearitit mehr gibt, dass wir in einer Spirale gelandet
sind?

BB: Ich glaube, es gibt genauso viel Linearitdt, wie es
immer gab, denn in vielerlei Hinsicht durchleben wir jetzt
den logischen Abschluss eines Projekts, das in den 50er-
und 60er-Jahren begann — nicht unbedingt nur in der
Avantgarde, sondern in der Kultur tiberhaupt. Dass das um-
fassendere System der Kulturindustrie die Methoden der
Kunst aufsaugen wiirde, war lediglich eine Frage der Zeit.
Die Gesellschaft lasst keinen Freiraum mehr fir alternative
Ansichten oder Riume der Negation, jedenfalls nicht im
Bereich des offiziellen Kulturschaffens. Ich glaube daher,
dass wir alle — ich eingeschlossen — den Fehler machen,
wie hypnotisierte Kaninchen auf die etablierte Kunstszene
zu starren und sie als massgebende Kultur schlechthin zu
akzeptieren, als Definition der wahren Kultur.

FB: Bist du der Meinung, dass sich der Charakter des Dis-
sens grundlegend verandert hat?

BB: Selbst die Idee, dass Intellektuelle und/oder Kiinstler
eine oppositionelle oder kritische gesellschaftliche Gruppe
vertreten oder nicht bereit sind, sich offentlich fiir inak-
zeptable ideologische und politische Positionen ethischer,

politischer oder wirtschaftlicher Art einspannen zu lassen,

PARKETT 86 2009



ist mittlerweile problematisch. Wer heute behauptet, er sei
ein Intellektueller mit einer 6ffentlich-kritischen Funktion,
wird zum Klotz am Bein und macht sich zum Gespott.

FB: Legt das eine Schwiache des kritischen oder offentli-
chen Intellektuellen offen, in dem Sinne, dass, wie du sagst,
die mediale Gesellschaft, angetrieben von der Medien-
industrie, bereits so lange Arme hat, dass sich niemand
mehr ihrer Umarmung zu entziehen vermag? Man denke
etwa an den Vanity Fair-Autor Christopher Hitchens. Um so
kritisch zu sein, wie er es ist, muss man ein Insider sein. Er
konnte nicht so kritisch sein, wie wir es erwarten, wenn er
die Position eines Aussenseiters innehitte.

BB: Und fur den Kunstbetrieb gilt das noch in viel hohe-
rem Mass, nicht?

FB: Vielleicht haben Kritiker und 6ffentliche Intellektuelle
noch nicht genug und ausreichend raffinierte Antikorper
entwickelt um zurtickzuschlagen; ihre Reaktion wird zu
einem Element des Konsenssystems.

BB: Was die zeitgendssische Kunst angeht, konnte man
sagen, dass es Kiinstler gibt, die eine ausserordentlich
komplexe Mixtur von «Antikérpern» entwickelt haben, um
deinen hiitbschen Ausdruck zu verwenden. Sie sind quick-
lebendig und schaffen ausserordentliche Arbeiten. Doch
sobald etwas als «schwierig» gilt, wird es generell von der
Diskussion ausgeschlossen.

FB: In den 70er- und 80er-Jahren gab es in der Kunst
noch moralische Barrieren, und es gab auch politische
Barrieren ...

BB: Auch asthetische Barrieren, die ich an erster Stelle
nennen wirde.

FB: Glaubst du nicht, dass wir simtliche Begriffe drastisch
revidieren miissen? Beispielsweise die Demokratie, die
vollkommen von der Wirtschaft verdrangt worden ist: Alte
Werte wie Demokratie sind angesichts des wirtschaftlichen
Einbruchs schlicht irrelevant geworden. Jenseits der eige-
nen vier Wande wollen und brauchen die Menschen keine
abweichende Meinung, vorausgesetzt die Wohnung ist eine
gute Wohnung.

BB: Ich glaube, das gilt sowohl fiir die politische Situation
in Westeuropa wie in den USA; wir konnen unméglich be-
haupten, dass die herkdémmlichen Formen der Demokratie
noch funktionieren und tauglich sind. Was wir momentan
erleben, ist eine unendlich viel kompliziertere Situation,
in der die demokratischen Strukturen offiziell weiterbe-
stehen, die tatsichlichen politischen Entscheidungen sich
jedoch der Kontrolle durch die Mitglieder der Gesellschaft

24

vollkommen entziehen. Wir leben nicht mehr in einer «tra-
ditionellen Demokratie».

FB: Lasst sich die Funktion des Kritikers neu definieren
oder neu legitimieren?

BB: Wie sollte das moglich sein? Betrachten wir es aus der
Perspektive der Konzeptkunst. Als Kiinstler wie Joseph
Kosuth ihre Werke in der programmatischen Absicht ent-
wickelten, den Kritiker auszubooten, beseitigten sie die
Notwendigkeit von Sekundérliteratur. Zwanzig Jahre spa-
ter, nachdem die kritische Kompetenz — Lesekompetenz,
Redekompetenz, Rezeptions- und Betrachterkompetenz —
allgemein zugénglich geworden ist, hat die Konzeptkunst
ihr Ziel in kommerzieller Hinsicht erreicht. Angeblich
kommt das daher, dass keine Wissens- und Legitimations-
hierarchie mehr existiert. Das sind Symptome des Fort-
schritts. Wenn also jeder der «beste Kritiker», «der beste
Kunstler», «der beste Sammler» ist, braucht es keinen
Kurator mehr.

FB: Absolut nicht.

BB: Wenn nebst dem Zugang zu den privilegierten Beur-
teilungsweisen, die der Kritiker einst fiir sich in Anspruch
nahm, auch die «spezielle» Sicht des Kurators fast durch-
wegs obsolet geworden ist, wenn dies die Tendenz ist, sehe
ich wirklich nicht, wie sich die Funktion des Kritikers eini-
germassen glaubwiirdig wiederherstellen liesse.

FB: Vielleicht sollten die Kritiker ihr Tun ausweiten, denn
Kuratoren wie Kritiker pflegen gern eine etwas zu enge
Sichtweise.

BB: Das ist ein wirklich interessanter Gedanke. Mit welcher
Legitimation? Zunéchst einmal wiirde dies die Wiederher-
stellung einer gewissen Kompetenzhierarchie voraussetzen
— damit ein Kritiker seine Legitimation aufgrund einer
nicht allgemein zugédnglichen Sachkenntnis beanspruchen
konnte. Bisher sah die kunstkritische Arbeitsteilung gesell-
schaftlich wie folgt aus: Da gab es den Kunstler, den Mu-
seumskurator (mit seinem eigenen Fachwissen) und den
Kritiker (sozusagen als unabhingige, dritte Kraft in der Dis-
kussion), den Sammler und den Héndler. Jeder hatte eine
ander Art von Fachwissen und Kompetenz und im Zusam-
menspiel bildeten sie den sogenannten Kunstbetrieb, ja?
Natirlich mussten der Kritiker und der Kurator zuerst wei-
chen - beide beriefen sich auf ein Spezialwissen, das nicht
mehr hoch spezialisiert ist; wenn heute etwas allgemein
zuganglich ist, dann dieses Wissen. Deshalb sehe ich nicht,
wie man auf unterschiedlich differenzierten Erfahrungen

beruhende Kompetenz- und Hierarchiefunktionen kinst-



lich wieder einfithren kénnte, ohne das gesamte System ab-
zuschaffen. Das wiirde jedoch bedeuten, die wirtschaftliche
Gleichstellung ebenfalls abzuschaffen und wieder morali-
sche, ethische und dsthetische Codes zur Neudefinition der
Kompetenzhierarchie einzufithren. Und ich bin mir nicht
einmal sicher, ob das wiinschbar wére. Ich meine, das alles
haben wir Andy Warhol zu verdanken, nicht? Er war derje-
nige, der diesen Prozess einleitete, und heute mussen wir
uns mit den Konsequenzen auseinandersetzen.

FB: Denkst du nicht auch, dass die einzige Rolle, die sich
in den letzten dreissig Jahren nicht verdndert hat, die des
Kiinstlers ist? Die Kiinstler wollen immer noch nur ein ein-
ziges Lied horen und alle anderen Lieder sind nicht akzep-
tabel. Da ist eine Mauer und der Kritiker muss diese Mauer
wieder durchbrechen und zum Heiler des Systems werden.
BB: Das ist ein extrem hoher Anspruch. Ehrlich gesagt,
halte ich das zum jetzigen Zeitpunkt nicht fir moglich, es
sei denn, man beginnt, geheime sektiererische Sprachen
oder Funktionen zu entwickeln. Man kénnte sich beispiels-
weise ein Museum denken, das nicht nach den Richtlinien
der Leitungsgremien, sondern nach anderen Kriterien
funktionieren wiirde. Was fiir ein Museum ware das? Eine
Art esoterisches Sektenmuseum! Man koénnte sich Kritiker
vorstellen, die dartuber reden wiirden, der Kritik wieder
ihren alten Stellenwert zu geben. Was fiir eine Kritik wére
das? Ich glaube nicht, dass man das Rad zurtickdrehen oder
hinter die politischen, 6konomischen oder ideologischen
Entwicklungen einer bestimmten Gesellschaft an einem
bestimmten Punkt der Geschichte zurtickgehen kann -
insbesondere nicht, wenn die Kultur, die wir haben, auch
die Kultur ist, die wir wollen. Und sich hypothetisch an-
dere Formen auszudenken, die sich nach uberholten Mass-
gaben definieren, ist keine wirkliche Option. Hans Ulrich
Obrist ist vielleicht ein gutes Beispiel. Er ist die Figur, die
den Bediirfnissen des Kulturbetriebs entsprechend eine
neue berufliche Identitat fiir einen solchen intellektuellen,
asthetischen Akteur und Manager definiert hat.

FB: ... die moglicherweise entropisch ist.

BB: Bis jetzt nicht; vielleicht lduft es am Ende darauf
hinaus. Vielleicht sollten wir von der geringstmoglichen
Motivation ausgehen. Ich kann mir einfach nicht vor-
stellen, dass die Menschen heute fihig und willens sind,
eine endlose kritische Bestimmung ihrer Subjektivitat
iber sich ergehen zu lassen, wenn sie im Alltagsleben gar
keinen Zugang zur Dimension der radikalen Verneinung
haben.

251

FB: Aber wir brauchen ein paar Tropfen Verneinung, um
wie Kritiker oder Kuratoren agieren zu kénnen.

BB: Die Frage ist nicht nur, ob die Rolle des Kritikers oder
Kurators wiederhergestellt werden kann, sondern viel-
mehr, was die Kriterien waren fiir eine begriindete Verwer-
fung? So etwas haben wir nicht. Ich sehe keine Spur einer
asthetisch-kritischen Auseinandersetzung am Horizont, die
Kriterien liefern kénnte, anhand derer sich ein Kurator,
Kunsthistoriker oder Kritiker ausserhalb des bestehenden
monolithischen Systems positionieren kénnte. Es ist also
nicht nur die berufliche Funktion und die soziale Identitit
des Kritikers, die sich in Luft aufgeloést hat; auch die Glaub-
wiirdigkeit der Sprache — die Glaubwiirdigkeit der dstheti-
schen und ethischen Kriterien — hat sich restlos in Luft auf-
gelost. Also missten auch diese wiederhergestellt werden.
FB: Vielleicht miisste man den Kritiker neu definieren und
ihm ein neues Kriterien- und Regelset in die Hand geben.
Wie wars, wenn wir eine deiner kuratorischen Leistungen
anschauen? Du hast mir zum Beispiel von Sigmar Polkes
Ausstellung erzahlt: dass er die Tiir verschloss und die Besu-
cher der Kunsthalle Tiibingen die Ausstellungsrdume nicht
betreten konnten. Ich finde, diese Geste trifft den Kern der
Frage. Damals (1976) konnte man sich so etwas erlauben.
BB: Gerade noch.

FB: Ja, gerade noch, aber man kam damit durch. Heute
gibt es keine Rechtfertigung mehr fir ein solches Stiick.
Wenn so etwas am MoMA geschéhe, stiinde der Direktor
schon am ndchsten Tag auf der Strasse. Und der Kurator
einen Tag spater. Ich glaube nicht einmal, dass der Kiinst-
ler es tiberleben wiirde.

BB: Oder tiberhaupt tun wurde.

FB: Er ware nicht imstande, es zu tun, und wiirde es wahr-
scheinlich auch gar nicht wollen.

BB: Doch das bringt uns auf eine weitere interessante
Frage, die wir noch nicht beriihrt haben, ndmlich, dass
unser Leben, aller Exzesse zum Trotz, gar nicht so frei ist.
FB: Ich erinnere mich, wie du mir einmal erzahlt hast, dass
die erste Ausstellung, die du als Kind gesehen hast, eine
Toulouse-Lautrec-Ausstellung war. Nun, es ist ein weiter
Weg von Toulouse-Lautrec zu Michael Asher ... Aber offen-
sichtlich ist dir die Passion fir dieses dsthetische Moment
in der Kunst geblieben.

BB: Ja.

FB: Hast du sie immer noch?

BB: Ich hoffe doch. Ich denke schon. Und ich bin nicht
der Ansicht, dass Ashers Kunst nicht asthetisch ist. Ich will



doch hoffen, dass ich ein differenzierteres System entwi-
ckelt habe, um die volle Bandbreite der Ansédtze und Posi-
tionen zu erkennen, die heute moglich und erforderlich
sind. Wenn mir an etwas gelegen war, dann daran, mich von
normativen Vorstellungen und ausschliessenden Kriterien
zu befreien (solange gewisse Grundvoraussetzungen erftllt
sind); den Widerspruch zwischen einem Bild von Robert
Ryman und einem von Gerhard Richter zu begriissen, so
verschieden und unvereinbar sie auch sein mégen, oder
auch zwischen einem Pavillon von Thomas Hirschhorn und
einer Installation von Michael Asher.

FB: Aber denkst du nicht, dass eine, sagen wir, Regression
stattgefunden hat? Wir sind wieder ein Stiick zurtick in
Richtung Toulouse-Lautrec gegangen und haben uns von
Asher entfernt.

BB: Ja.

FB: Und das konnte genau der Punkt sein, wo die Autori-
tat des Kritikers in sich zusammenfiel, in dem Sinn, dass
eine so tiefe Kluft zwischen Asher und Toulouse-Lautrec
besteht, die sich bis heute kaum rechtfertigen ldsst.

BB: Anstelle von Toulouse-Lautrec kénnten wir auch Andy
Warhol einsetzen, nicht? Warhol ist eine sehr interessante
Figur, wenn es darum geht, was sich bei der Rezeption
vieler seiner Pramissen abspielte. Da sieht man das ganze
Spektrum, von einer Art Prognose bis zu deren zynischer
Bestatigung und den spéteren Entwicklungen, die wir jetzt
durchleben.

FB: Es ist, als zoge Olafur Eliasson vorwarts und Asher riick-
warts, und wir wirden dabei in Stiicke gerissen. Und dann
ist da noch diese Leere, die weder Kuratoren noch Kriti-
ker zu erkliren vermochten; sie ist eine Waffe gegen die
Kommerzialisierung der Kunst, gegen den Unterhaltung-
saspekt. Denn, ja, wir implodieren, um unsere Positionen
zu verteidigen. Wir konnen nicht explodieren, also ziehen
wir unsere Befriedigung daraus, alles zu zerschlagen. Du
kannst ausfithrlich darlegen, was an Asher so bedeutend
ist, und dennoch wird Glenn Lowry darauf bestehen, eine
Warhol-Ausstellung zu machen.

BB: Das Dilemma geht noch viel weiter, weil man schliess-
lich nicht einmal mehr eine Asher-Retrospektive im Mu-
seum of Modern Art vorschlagen will, da sich eh niemand
darauf einlassen wiirde. Es kann nicht sein und soll wohl
auch nicht sein.

FB: Doch die Frage bleibt, wie sich die Liicke schliessen
lasst, wie man es schaffen konnte, dass Ashers zentrale Be-

deutung anerkannt wird.

26

BB: Asher ist eine integrale und notwendige Voraussetzung
fur das Uberleben einer ganzen Sphire kinstlerischer Pro-
duktion. Aber es gibt nicht viele Leute, die dafiir eintreten
wirden. Ich glaube, die Mehrheit wiirde sagen: «Na ja, er
ist lediglich eine exzentrische Figur, die historisch tiberholt
ist.» Weshalb sollte sich jemand so extremen asketischen
Anforderungen unterziehen wollen? Denk daran, wie War-
hol im Rezeptionsprozess umcodiert wurde — auf eine Art,
die vermutlich oft nicht mehr viel mit seinem urspriingli-
chen Anliegen zu tun hat. Die aktuelle Warhol-Ausstellung
scheint zu sagen: Spektakel? Grossartig. Kommerzialisie-
rung? Phantastisch. Immer mehr und immer schnellerer
Konsum? Noch besser. Mode, Glamour, Glanz und Gloria?
Je hoher hinaus, je mehr davon, desto besser. Und nattir-
lich wird es eine grossartige Ausstellung, weil sie wie Walt
Disney ist, zum heutigen Zeitpunkt. Wie willst du also jene
Kriterien geltend machen und fiir wen? Ich glaube, das ist
die Schwierigkeit, mit der ein Kurator, ein Kritiker kon-
frontiert ist.

FB: Vielleicht sollte der Kritiker oder der Kurator dies
zu seinem Vorteil nutzen, dieselben Instrumente, die von
Museen oder den Medien eingesetzt werden, um alles in
ein Konsumgut zu verwandeln. Warst du bereit, eine Aus-
stellung mit dem Titel «Von Toulouse-Lautrec zu Michael
Asher» zu machen?

BB: Wohl eher nicht.

FB: Aber darum geht es doch.

BB: Ich wére bereit und in der Lage, mir eine Ausstellung
von Toulouse-Lautrec bis Warhol vorzustellen, im Hinblick
auf die Verflechtungen von Kunst, Massenkultur, Unterhal-
tungsindustrie und Werbung, und wie gewisse Instrumente
der Avantgarde zu ...

FB: Das ist interessant. Das heisst also, die Verbindung
reisst bei Warhol ab.

BB: Ja. In der Nachkriegszeit.

FB: Und dann liegt ein Fluss dazwischen und auf der ande-
ren Seite: Asher. Aber bis heute hat es niemand geschafft,
hier eine Briicke zu bauen.

BB: Genau.

FB: Und der Fluss dazwischen ist Eliasson.

BB: Es ist das alte Dilemma, das die Kunst der Moderne von
Anfang an kennzeichnet. Die Frage ist, wie ein Kunstwerk
das ganze Spektrum seiner Widerstandigkeit beibehalten
kann, ohne so asketisch zu sein wie ein Asher.

FB: Wirst du bereit, sagen wir, Jeff Koons Relevanz

zuzugestehen?



BB: Ja, naturlich. Aber vorher wirde ich sie Tino Sehgal
zugestehen.

FB: Ja, aber Sehgal ist eine Art ...

BB: ... verjungter Asher.

FB: Warst du bereit, Bill Viola zu akzeptieren?

BB: Nein.

FB: Matthew Barney? Damien Hirst?

BB: Es kommt nicht darauf an, ob ein Kritiker sie akzep-
tiert oder nicht.

FB: «Akzeptieren» trifft es nicht ganz. Ich meine, damit es
einen Asher geben kann, muss man auch die Existenz von
Anselm Kiefer akzeptieren.

BB: Tust du das?

FB: Nein, aber stimmst du mir so weit zu?

BB: Ja.

FB: Dann gelangst du in die Nédhe einer Schlussfolgerung,
die lautet: «Es ist mein gutes Recht, mein minimales Recht,
Sehgal Hirst vorzuziehen.» Aber kannst du akzeptieren,
dass man in diesem kulturellen Klima auch einen Kiefer
und Hirst und Koons zulassen muss, wenn man Asher
haben will? Dass es nur ein Klima gibt; nicht ein Klima auf
dem Mars und ein anderes auf der Erde. Es ist dasselbe
Klima. Der einzige Weg, Asher zu retten, ist der, auch Kie-
fer und Hirst zu retten.

BB: Einverstanden. Ich bin nicht mehr so autoritar, dies zu
leugnen — dass man, um Henri Matisse zu haben, auch Kees
van Dongen zulassen muss. Ich nehme an, wir miissen es ein-
fach als Bedingung der kulturellen Produktion akzeptieren,
dass mit unserer demokratischen Freiheit auch die Moglich-
keit eines jeden verbunden ist, tun zu kénnen, was er will
— das ist wunderbar und wir mochten es nie aufgeben. Und
alles, was verbreitet und vertrieben werden kann, egal auf-
grund von wessen Kriterien und Vorlieben, sollte verbreitet
und vertrieben werden, solange ein Freiraum bleibt, um eine
andere Meinung zu dussern und Widerspruch einzulegen.
FB: Also sind wir wieder dort, wo wir begonnen haben, bei
der —vorhandenen oder nicht vorhandenen — Relevanz und
Autoritat des Kritikers. Vielleicht missen wir bis zu dem
Moment zurtickgehen, als der Kritiker noch dachte, dass
Asher oder Sehgal ohne Koons leben kénnten. Glaubst du
nicht auch, ein Moment kommt, wo der Kritiker so tiber-
zeugt ist von seiner eigenen Annahme, dass er einen blin-
den Fleck entwickelt und einen sichtbaren Teil der Welt
nicht mehr zu sehen vermag? Und weil er diesen Teil aus-
blendet, entgeht ihm vielleicht, dass er dadurch die Rele-

vanz und Autoritdt seiner Stimme beschadigt.

D7

BB: Okay. Das klingt wie eine sehr subtile Kritik und eine
sehr interessante Feststellung.

FB: Du sagst, dass der Kritiker keine Autoritit oder Stimme
mehr hat, oder dass ihm keiner mehr zuhoért. Vielleicht
ist das deshalb so, weil der Kritiker an einem bestimmten
Punkt begann, zu den Bekehrten zu predigen, und es fur
selbstverstandlich hielt, dass gewisse Dinge einer anderen
Welt angehoren. Es gibt Asketen und es gibt die Kirche; es
gibt Franziskaner und es gibt den heiligen Petrus. Da ist
Petrus — das ist das, was wir kritisieren — und da ist dieser
Franziskaner, der heilige Franziskus: Das ist Michael Asher.
Und letzten Endes kann man das eine nicht ausloschen,
ohne auch das andere auszuléschen.

BB: Nicht einmal fur sich selbst?

FB: Na ja, fiir sich selbst schon. Aber dann muss man auch
seine eigene Irrelevanz akzeptieren.

BB: Richtig.

FB: Du kannst sagen: «Oh, Bernini geféllt mir nicht, ich
mag die Niichternheit der Franziskanerklause.» Kein Prob-
lem. Aber wenn man sich fiir den Weg der Askese entschei-
det, darf man sich nicht dartber beklagen, nicht verstan-
den oder gehort zu werden.

BB: Da bin ich mit dir einig und ich finde, das wire ein
schones Schlusswort. Aber ich misste dem auch entgegen-
halten, dass der vollstindige Verzicht auf alle Anspriiche
und das Akzeptieren eines liberalen Modells repressiver
Toleranz — denn darum handelt es sich in Wirklichkeit —
nicht mehr viel historische Bewegungsfreiheit ldsst und
auch keine Zielsetzung liefert, mit der man sich ohne Wei-
teres indentifizieren kénnte. So wie man beispielsweise als
tiberzeugte Feministin nur schlecht Ratschlidge von Patriar-
chen annehmen kann. Wenn man mit seiner Arbeit wirk-
lich etwas erreichen will, muss man ein bisschen weni-
ger liberal sein als die Liberalen, die nicht viel erreichen
wollen.

FB: Das ist ein Problem.

BB: Und ich glaube, das trifft auf alle dsthetischen Krite-
rien zu, selbst im Fall von Marcel Duchamp. Gewiss konnte
er Francis Picabias Bilder aus den 20er- und 30er-Jahren
nicht vorbehaltlos akzeptieren, aber ich glaube, letztlich
hatte er iiber das, was Picabia damals machte, gelacht. Den-
noch mussten sie koexistieren. Und sie standen sich sehr
nahe. In vielen Dingen wesentlich néher als Koons und
Asher. Deshalb: Koexistenz ja, Aquivalenz nein.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)



	Face to face 25 years Parkett : coexistence, yes, equivalence, no : a conversation = Koexistenz, ja, Äquivalenz, nein : ein Gespräch

