Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 83: Collaborations Robert Frank, Wade Guyton, Christopher Wool
Artikel: Balkon : immaculate conceptualism = kollektiver Konzeptualismus
Autor: Tupitsyn, Victor / Geyer, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

By 753 P KX OF Iy

IMMACULATE

CONCEPTUALISM

In the summer of 2008, a purgatory
of backlogged cultural phenomena
became less crowded thanks to a com-
prehensive exhibition of Soviet Con-
ceptualism, entitled “Die totale Auf-
klarung” (Total Enlightenment: Moscow
Conceptual Art, 1960-1990), curated
by Boris Groys, and hosted by Schirn
Kunsthalle Frankfurt. A number of
conceptual and semi-conceptual artists
participated in this show, but before
focusing on any specifics, I will men-
tion several names and outline some
issues that deserve attention.

If Western conceptualism posi-
tioned itself as “text,” then in the So-
viet case, it was repeatedly identified
with a communal text (or communal
speech). The acute “speech receptiv-
ity” of most Russian artists owes itself
to the fact that each of them was the
product of communal upbringing and
of the circumstances that accompany
“institutional” (i.e. obligatory) commu-

nality.)) When discussing its origins,

VICTOR TUPITSYN is a critic and
cultural theorist living in New York and
Paris. His new book, The Museological Un-
conscious, will be published by MIT Press
in 2009.

PARKETT 83 2008

one should not forget that communal
speech was an invader transplanted
into an urban milieu from agrarian
regions.

In the 1920s, migration into cities
and industrial regions enabled a seg-
ment of Russian peasantry to avoid
being drafted into collective farms.
This engendered a housing problem of
enormous proportions, reaching its cli-
max when two or three different ten-
ants had to live in one room. Families
of every kind, belonging to various
and cultural-ethnic

social, national,

VICTOR TUPITSYN

groups, were forced to cleave together
in a single communal body, thereby
creating a new phenomenon—the
Soviet ghetto.

In communal life there were no
actions other than speech acts: every-
one was drawn into a process of “serial”
talking (be it relatively harmless gossip
or extreme cases of verbal abuse). In
this respect, almost all segments of Ilya
Kabakov’s oeuvre, including his instal-
lations, are linguistic minefields that
explode as soon as the viewer comes

into contact with them—Ilimitless as far

Z Mgz el AL
w;‘?i fylﬁhﬂlhﬁq"’ik‘u‘:t.'l
0

ILYA KABAKOV, THE METAPHYSICAL MAN / DER METAPHYSISCHE MENSCH, 1989.

(ALL PHOTOS: KUNSTHALLE SCHIRN, FRANKFURT AM MAIN)



as audibility of “spoken kitsch” is con-
cerned. The communal ghetto—a kom-
munalka—is Kabakov’s central subject
just as the flophouse was Maxim
Gorkii’s in The Lower Depths. “There is
no action in Gorkii’s play, only talk,”
says Kabakov. “Our Russian life seems
exactly the same: it gravitates toward
zones of speech.”®

Although in TEN CHARACTERS
(1972-88) Kabakov would always hide
his authorial “I” behind legions of
characters, this fear of identifying
himself had a positive (i.e. “uplifting”)
effect inasmuch as it contributed to
“Moscow communal conceptualism,”g)
a multimedia practice that embraces
the idea of the artist as schizo-producer
who operates within the framework of
an ephemeral (conspiratorial) author-
ship. Given that the schizophrenic

»

division of the authorial “I” is often a
prerequisite for the production of a
multitude of personages, Kabakov, in a
number of his installations, seems to fit
the definition of “schizo-chameleon.”
The latter, i.e. the polyphonic, flexible,
and evasive self is, in fact, his ultimate
production. In this respect, the deci-
sion to place a proxy of Socialist realist
painting, TESTED! (1936), next to Ka-
bakov’s 1989 installation THE META-
PHYSICAL MAN was a dicey choice
made by the curator. This painting was
copied by Kabakov in 1981. Technical-
ly, Socialist realist paintings are
shipped easily enough to Long Island
City or Frankfurt, but one cannot trans-
port the optical conditions (e.g. the
imperative as well as necessity of seeing
through the eyes, or on behalf of the
“collective other”) that gave these
works meaning. The fact that, unlike
conceptualism, Socialist realism is not
transportable to a variety of hetero-

genic contexts, invalidates some of my

colleagues’ vision (shared by the cura-
tor of “Die totale Aufklirung”), which
links Socialist realism to conceptual-
ism.

In the works of Andrei Monastyrsky
(CA)
along with

and of the Collective Actions
group (that
Monastyrsky, Nikita Alekseev, Nikolai

included,

Panitkov, Georgii Kizeval’ter, Igor

Makarevich, Elena Elagina, Sergei
Romashko, and Sabina Haensgen), the
“character” is an agent of speech
bisected into its image and likeness.
During the performance, his/her will
to speak is repressed while the “verbal
time” is filled with action. Speech has
its turn after action—at the moment
of “compensatory” verbal acts, such as
interpretation, description, and recol-
lection.?) As a result of this time delay,
the “character” becomes the subject of
speech, in the process of a posteriori
realization of himself as its object. In
the performance TEN APPEARANCES
(1981), Monastyrsky and his CA col-
leagues asked ten viewers to pull ropes
from the center of a snowbound field
toward the surrounding wood. When
these ten people had moved a consid-
erable distance from each other and
who were

from the CA members

observing them, they were photo-
graphed. When they returned, they
were offered a chance to look at
the photographs. Although the photo-
graphs were taken with a regular cam-
era and not a Polaroid Instamatic, no
one questioned their authenticity. In
fact, the photographs were of the CA
members themselves who had visited
the field previously and had taken pic-
tures of each other. The distance that
made the figures practically indistin-
guishable contributed to the success of
this falsification. It was exposed much

later, which was the planned culmina-

207

IGOR MAKAREVICH, THE EXCAVA-
TION OF EDUARD LIMONOV’S AR-
CHIVE, 1979, performance / DIE AUS-
GRABUNGEN DES ARCHIVS VON
EDUARD LIMONOY.

“Die
totale Aufklairung” Monastyrsky con-
tributed EXPOSITION BOARDS FOR THE
CA’S ACTION “SCORES” (1985), black

minimalist panels with ropes that were

tion of TEN APPEARANCES. To

used at the site of the performance and
afterwards rolled up to form cones,
placed at the corners of each panel.
Charlotte Moorman, who played
cello at the opening of Komar &
Melamid’s installation MUSIC WRIT-
ING “PASSPORT”®),

unknowingly) as a “character.”

(however
The
latter (for Komar & Melamid) is the

served

incarnation of the extra-communal
text, either the canonical or the apoc-
ryphal.® For these artists, identifica-
tion with such figures is a form of
individuation, an attempt to separate
themselves from the faceless, anony-
mous mass. In the early seventies, Ko-
mar & Melamid’s conceptual projects
addressed the problem of logocentrism
as manifested in the Soviet painterly



canon. In QUOTATION (1972), we see

of white

even Trows quadrangles
sketched on a red background and
placed within quotation marks. In all,
these empty spaces, suitable for the
insertion of pearls of authoritarian
speech, form the semblance of a mini-
malist painting. Nonetheless, its eidetic
(speech) structure, even without a spe-
cific concretized message, is perceived
as an incarnation of the will to power
and control. Two examples of this are
DO NOT BABBLE (1974), an easel paint-
ing in the style of a poster and the
“anonymous” slogans of mass propa-
ganda (painted on red fabric and
signed by Komar & Melamid), OUR
AIM IS COMMUNISM (1972) and WE
ARE BORN TO TURN DREAMS INTO
REALITY (1972). In contradistinction
to Kabakov, however, Komar & Me-
lamid subjected not communal but
authoritarian discourse to a decon-
structive reading. The target of their
hunt was the extra-communal speech,
i.e. the voice of power that blared from
the radio or functioned either explicit-
ly or implicitly in the visual clichés of
Socialist realist production. The gap

that divided Socialist realism and com-
munal speech provided a niche for a
third language—the visual lexicon of
“Moscow communal conceptualism.”
Within this niche, things are often
viewed or vocalized differently. Where-
as for Komar & Melamid, visuality is
“always already” (toujours déja) infected
with authoritarian speech, Kabakov
refuses to believe in the existence of
“communal-free” narratives, and Mo-
nastyrsky switches gears from text-as-
overdose to text-as-remedy.

As “cultural texts,” Socialist realism
and communality constitute the USSR’s
weightiest deposit in what can be
defined as a compendium of “speech-
visions.” These, albeit different, mani-
festations are directly related to both
Kabakov and his protégé, the photog-
rapher Boris Mikhailov,” who regards
photographic representation as a part
of the text not in order to exempt it
from comparison with other photo-
graphs but to convey yet another mean-
ing. For both of them, mimetic recipro-
cation between the visual and the
verbal is always a possibility, provided
that they represent diverse (perhaps,

208

mutually deferred) but not entirely
different “regimes of phrases” (com-
munal speech acts, communal faktura,
etc.). In Kabakov’s albums, for exam-
ple, characters are featured as text-
ual allegories, whereas in Mikhailov’s
photographs, the same personages are
introduced as “real” people, whose
visual status is secured by virtue of the
alleged immediacy of the medium.
While Kabakov combines photographic
highly
(clichéd) narratives, Mikhailov’s autho-

imagery with impersonal
rial inscriptions near the photograph
(e.g. on its margins) tend to be per-
sonal and idiomatic.®) This is partic-
ularly true of Mikhailov’s series Unfin-
ished Dissertation (1980s), shown at
Schirn Kunsthalle.

While the participation of Yurii
Albert, Vadim Zakharov, and the late
Dmitrii Prigov is welcomed, the
informed viewer will definitely notice
the absence of Irina Nakhova, who
initiated the installation medium in
Moscow in 1982. Whereas inclusion
in “Die totale Aufklirung” of works
authored by CA members Igor Makare-
vich (ALTERATION, 1978) and Elena
Elagina (PURE, 1987, and HEAVENLY /
INFERNAL, 1989) makes sense, their
exhibiting in the vicinity of Eric Bula-
tov, Grisha Bruskin, Leonid Sokov, and
Aleksandr Kosolapov seems problem-
atic. The way in which both Sokov and
Kosolapov employ words and ready-
made phrases in their work has very lit-
tle to do with conceptualism. Rather,
they aim at carnivalizing the use of
stereotypes and worn out clichés in
popular culture. One is left to wonder
whether their participation in “Die
totale Aufklarung” has been conceptu-
alized by the exhibition curator as an
adversarial reading of “Moscow com-

munal conceptualism”—a reading that

COLLECTIVE ACTIONS, not dated / KOLLEKTIVE AKTIONEN, nicht datiert.



in the past would have been assigned to
court jesters.

This curatorial blur can be attrib-
uted to “conceptualism in general.”
Apparently, it has long become impossi-
ble to “distill” a pure form of conceptu-
alism. As a component of multimedia
art practices, conceptualism has over-
come its initial anti-textural thrust, a
reaction to the commodity fetishism
of 1960s pop culture. In the 1970s and
80s,
commodity. The expansion of commod-

the theoretical text became a

ity fetishism into the sphere of text
production, the realm of knowledge,
ideas, and documentation, has reached
a point where the dichotomy of object
versus text now seems outdated. As
for conceptualism in Russia, its eclecti-
cism and omnivorousness, its ability to
live peacefully with other genres and
styles—easel

painting, photography,

etc.—makes it a communal phenome-
non. It would be a mistake to treat it as
something separate, something divided
from everything else: conceptualism is
a tenant living in the communal ghetto
of art.

1) Unlike them, second-generation con-
ceptualists—or, to be more precise,
neoconceptualists—can be linked to
“contractual” (i.e. elective) communality.
This latter variety includes members of
groups, such as “Mukhomor,” “Sz,” and
“Medical Hermeneutics.”

2) Victor Tupitsyn, “From the Communal
Kitchen: A Conversation with Ilya
Kabakov,” Arts (October 1991), p. 50.

3) In the 70s, and 80s, Kabakov and
Monastyrsky were chiefly responsible for
the initiation into the alternative Moscow
art world of a tight group of conceptual
artists who announced themselves as the
MANA (The Moscow Archive of New Art)
circle. The term “Moscow communal con-
ceptualism” was coined by the present
author in his book Kommunalnyi (post)
modernism (Moscow: Ad Marginem, 1998).

KOLLEKTIVER

KONZEPTUALISMUS

Seit Sommer 2008 hat man im Purgato-
rium unerledigter kultureller Phano-
mene wieder mehr Ellbogenfreiheit,
dank der von Boris Groys kuratierten
Retrospektive tber den sowjetischen
Konzeptualismus «Die Totale Aufkla-
rung. Moskauer Konzeptkunst 1960-
1990» in der Frankfurter Schirn. In

VICTOR TUPITSYN istKritiker und
Kulturtheoretiker. Er lebt in New York
und Paris. Sein neues Buch The Museolo-
gical Unconscious wird 2009 bei der MIT
PRESS erscheinen.

dieser Ausstellung sind einige Kiinst-
ler vertreten, die mehr oder weniger
der Konzeptkunst zuzurechnen sind,
doch ehe ich auf Einzelheiten eingehe,
mochte ich mehrere Namen nennen
und einige Themen anschneiden, die
Beachtung verdienen.

Die Konzeptkunst, die sich im Wes-
ten als «Text» positionierte, wurde in
der Sowjetunion wiederholt mit einem
Kollektivtext (einer Kollektivsprache)
gleichgesetzt. Das hellhorige «Sprach-
organ» der meisten russischen Kiinst-
ler ist das Produkt der kollektiven

209

4) In Monastyrsky’s words, “in the actions
of CA, language manifests itself in an
utterly unexpected place” for the viewers,
thereby weakening their “will” to read.
my with  Andrei
Monastyrsky in Victor Tupitsyn, The Other
of Art (Moscow: Ad Marginem, 1997).

5) In New York, at Ronald Feldman Fine
Arts, Moorman performed the musical
part of Music Writing “Passport” (1975).
The 1976 exhibition title was “Color is a
Mighty Power!”

6) Among such figures are Lenin and
Stalin as well as Apelles Ziablov and Niko-
lai Buchumov—the two fictional charac-
ters that K&M introduced in a series of
works executed in the 1970s. See Carter
Ratcliff, Komar & Melamid (New York:
Abbeville Press, 1988), pp. 68-75.

7) Although Mikhailov lived in Kharkov
(Ukraine), he would frequently come to
Moscow to show his new work to Kabakov
who was his only audience for many years.

See conversation

8) See Margarita and Victor Tupitsyn,
Verbal Photography: Ilya Kabakou, Boris
Mikhailov, and the Moscow Archive of New Art
(Porto: Museu Serralves, 2004).

VG OR I'UPTTSYN

Erziehung, die sie durchlaufen haben,
sowie all der Bedingungen, die eine
institutionelle

(sprich erzwungene)

Gemeinschaftlichkeit hervorbringt.?)
Man darf bei der Untersuchung ihres
Ursprungs nicht vergessen, dass die
Kollektivsprache ein Eindringling ist,
der aus dem lidndlichen in das stadti-
sche Milieu verpflanzt wurde.

In den 20er-Jahren konnte ein Teil
der russischen Landbevolkerung nur
durch Abwanderung in die Ballungs-
und Industriegebiete der Zwangskol-
lektivierung der Landwirtschaft ent-

PARKETT 83 2008



gehen. Dies hatte einen eklatanten
Wohnungsmangel zur Folge. In der
schlimmsten Zeit mussten sich meh-
rere Mieter ein einziges Zimmer tei-
len. Familien, gleich welcher sozialen,
nationalen, kulturellen oder ethni-
schen Herkunft, wurden zwangslaufig
zu einer Gemeinschaft zusammenge-
schweisst. Ein neues Phianomen war
entstanden — das sowjetische Ghetto.
Im Leben dieser Gemeinschaft gab
es keinen anderen Akt als den Sprech-
akt: Jedermann fand sich in einen Pro-
zess des «seriellen» Geredes hinein-
gezogen (das Spektrum reichte vom
harmlosen Klatsch bis zu wiisten Belei-
digungen). Aus dieser Sicht sind fast
alle Phasen von Ilya Kabakovs Werk,
einschliesslich seiner Installationen,
linguistische Minenfelder, die beim
geringsten Kontakt mit dem Betrachter
in die Luft fliegen. Der «Wortkitsch»,
den man in ihnen zu horen bekommt,
ist unerschopflich. Das Wohngetto —
die Kommunalka — nimmt bei ihm eine
ebenso zentrale Stellung ein wie das

Armenquartier in Maxim Gorkis Nacht-

IGOR MAKAREVICH, ALTERNATION / ALTERNIEREN, 1978.

asyl. «<Es gibt in Gorkis Schauspiel kei-
ne Handlung, nur Dialog», bemerkt
Kabakov.

scheint genauso abzulaufen: Es zen-

«Unser Leben in Russland

triert sich um Zonen der Sprache.»?
In TEN CHARACTERS (Zehn Perso-
nen, 1972-1988) verbirgt Kabakov das
auktoriale Ich hinter einem Ensemble
fiktiver Figuren. Seine Abneigung, sich
zu erkennen zu geben, hatte insofern
eine positive (also aufmunternde) Wir-
kung, als sie dem Moskauer Kol-
lektiv-Konzeptualismus auf die Beine
verhalf,® einer Multimedia-Praxis, die
den Kunstler als Schizo-Produzenten
unter dem Vorzeichen einer provisori-
schen (verschworerischen) Autorschaft
arbeiten liess. Angesichts der Tatsache,
dass die Erfindung einer multiplen
Figur zumeist die schizophrene Spal-
wird
Kabakov wohl nicht zu Unrecht als
«Schizo-Chamaleon» eingestuft. Sein

tung des Autors voraussetzt,

polyphones, biegsames, schwer fassba-
res Ich ist in der Tat Kabakovs Meister-
stuick. Man versteht nun, wie riskant

die Entscheidung des Kurators war, das

210

Gemalde TESTED! (Gepruft!, 1936) als
Beispiel des sozialistischen Realismus
neben Kabakovs Installation THE ME-
TAPHYSICAL MAN (Der metaphysische
Mensch, 1989) zu hangen. Kabakov
hat TESTED! 1981 kopiert. Technisch
gesehen ist es kein Problem, Ge-
malde des sozialistischen Realismus
nach Long Island City oder Frankfurt
zu verfrachten, doch die optischen
Bedingungen (das heisst der Imperativ
und die Notwendigkeit, durch die
Augen oder im Namen des «kollekti-
ven Anderen» zu sehen), die diesen
Werken Sinn verliehen haben, machen
den Transport nicht mit. Der Umstand,
dass sich der sozialistische Realismus
im Gegensatz zur Konzeptkunst nicht
beliebig in eine fremde Umgebung ver-
setzen ldsst, widerspricht dem Hang
mancher meiner Kollegen (zu denen
auch der Kurator von «Die Totale Auf-
klarung» zahlt), diese Stromung mit
dem Konzeptualismus in Beziehung zu
setzen.

In den Arbeiten von Andrei Mo-
nastyrski und der Gruppe Kollektive
Aktionen (KA) (der neben Monastyrski
auch Nikita Alexejev, Nikolai Panitkov,
Georgy Kizevalter, Igor Makarevich,
Elena Elagina, Sergej Romaschko und
Sabine Hinsgen angehoéren) ist die
«Figur», die sich in Bild und Ebenbild
aufteilt, ein Sprecher. Ihr Wille zu
sprechen bleibt wiahrend der Perfor-
Die
wird mit Taten gefiillt. Nach der Tat

mance unterdruckt. «Wortzeit»
kommt wieder die Sprache zu ihrem
Recht — in Form von «Ersatz»-Sprech-
akten wie Interpretation, Beschrei-
bung oder Erinnerung.® Durch diese
Verzégerung wird die «Figur» zum Sub-
jekt der Sprache, durch den Prozess
der nachtraglichen Erkenntnis ihrer
selbst als Objekt der Sprache. In der
Performance TEN APPEARANCES (Zehn



Erscheinungen, 1981) baten Monas-
tyrski und andere Mitglieder von Kol-
lektive Aktionen zehn Freiwillige, Stri-
cke aus einem verschneiten Feld in den
umliegenden Wald zu ziehen. Als die
zehn einen betrachtlichen Abstand
voneinander und von den KA-Beobach-
tern gewonnen hatten, wurden sie pho-
tographiert. Anschliessend bekamen
sie die Aufnahmen zu sehen, und
obwohl sie von einer gewohnlichen
Kamera und nicht von einer Polaroid
Instamatic stammten, zweifelte nie-
mand an deren Echtheit. Tatsachlich
zeigten die Photos jedoch KA-Mitglie-
der, die den Ort zu einem fruheren
Zeitpunkt besucht und sich dort ge-
genseitig photographiert hatten. Der
grosse Abstand, der die Figuren fast
unkenntlich machte, war mitverant-
wortlich fiir den Erfolg der Falschung,
die erst viel spater — als geplanter
Hohepunkt der Aktion — aufgedeckt
wurde. Monastyrski ist mit der Arbeit
EXPOSITION BOARDS FOR THE CA’S
ACTION «SCORES» (Schautafeln fur
die KA-Aktion «Tonspuren», 1985) ver-
treten, schwarzen minimalistischen
Tafeln mit Stricken, die bei der Per-
formance zum Einsatz kamen und
anschliessend aufgerollt zu beiden
Seiten der Tafeln gelegt wurden.
Charlotte Moorman, die bei der
Eroffnung der Installation MUSIC WRI-
TING «PASSPORT» (Musik Schrift «Rei-
sepass»)® von Komar & Melamid Cello
spielte, fungierte (wenn auch unwis-
sentlich) als «Figur». Diese ist fiir
Komar & Melamid die Inkarnation des
nicht-kollektiven — kanonischen oder
apokryphen - Textes.® Die Identifi-
kation mit solchen Figuren stellt fiir
das Kunstlerpaar eine Art Individua-
tion dar, einen Versuch, sich von
der gesichtslosen, anonymen Masse ab-
zuheben. In den fruhen 70er-Jahren

beschaftigten sich die Konzeptprojekte
von Komar & Melamid mit dem Pro-
blem des Logozentrismus des sowje-
tischen Malkanons. Der rote Grund
von QUOTATION (Ein Zitat, 1972) ist
mit gleichmdssigen Reihen weisser
Quadrate bedeckt, die zwischen Anfiih-
rungszeichen gesetzt sind. Die Leer-
stellen, Platzhalter fir Perlen der tota-
litiren Rede, wirken insgesamt wie ein
Entwurf der Minimal Art. Auch ohne
konkrete Botschaft ist die eidetische
(Sprach-)Struktur des Werks deutlich
lesbar als Verkorperung des Willens
zur Macht und Herrschaft. Drei weite-
re Beispiele dieses Kalkiils sind DO
NOT BABBLE (Nicht plappern, 1974),
ein Tafelbild im Stil der Plakate und
«anonymen» Slogans der Massenpro-
paganda (auf roten Stoff gemalt und
von den Kiinstlern signiert), OUR AIM
IS COMMUNISM (Unser Ziel ist Kom-
munismus, 1972) und WE ARE BORN
TO TURN DREAMS INTO REALITY (Wir
sind geboren, um Triume Wirklichkeit
werden zu lassen, 1972). Im Gegensatz
zu Kabakov unterzogen Komar & Mela-
mid anstatt des kollektiven den tota-
litiren Diskurs einer dekonstruktiven
Kritik. Das Ziel ihrer Spitzen war die
nicht-kollektive Sprache, die Stimme
der Macht, die aus dem Radio drohnte
oder explizit oder implizit in den
Klischees der sozialistisch-realistischen
Bildproduktion figurierte. In der Kluft,
die zwischen sozialistischem Realismus
und kollektiver Sprache klaffte, ent-

ERIK BULATOYV, I'M GOING /
ICH GEHE, 1975.

211

stand eine Nische fiir eine dritte
Sprache - das visuelle Lexikon des
Moskauer Kollektiv-Konzeptualismus.
Diese Nische bietet Raum fir unter-
schiedliche Sicht- und Ausdruckswei-
sen. Far Komar & Melamid ist alles
Sichtbare von vornherein von der
totalitiren Sprache infiziert, Kabakov
weigert sich, an die Existenz «gemein-
schaftsfreier» Diskurse zu glauben, und
Monastyrski wechselt die Gangart von
Text-als-Uberdosis zu Text-als-Gegen-
gift.

Sozialistischer Realismus und Kol-
lektivitat sind als «kulturelle Texte»
der gewichtigste Beitrag der UdSSR
zu einem Kompendium der «Sprach-
Visionen». In einem dhnlichen konzep-
tuellen Bezugsfeld bewegen sich auch
Kabakov und dessen Protegé, der Pho-
tograph Boris Mikhailov,” der die pho-
tographische Reprasentation als Teil
des Textes betrachtet, nicht um sie von
einem Vergleich mit anderen Photo-
werken auszuschliessen, sondern um
«ihnen zusitzliche Bedeutung zu ver-
leihen». Fuir beide Kiinstler bleibt eine
mimetische Wechselwirkung zwischen
der visuellen und der verbalen Ebene
jederzeit moglich, sofern diese ver-
schiedenartige (etwa gegeneinander
verschobene), jedoch nicht ganzlich

unterschiedliche «Ausdrucksregimes»




ELENA ELAGINA, PURE / REIN, 1987.

(kollektive Sprechakte, kollektive Fak-
tur und so weiter) aufweisen. Kabakovs
Alben behandeln

als Textallegorien, wahrend dieselben

ihre Charaktere
Protagonisten in Mikhailovs Photogra-
phien als «echte» Menschen vorgestellt
werden, deren visueller Status von der
vorgeblichen Unmittelbarkeit des Me-
diums gesichert wird. Kabakov kombi-
niert photographisches Bildmaterial
mit hochst personlichen (klischeehaf-
ten) Erzihlungen; Mikhailovs Inschrif-
ten am Rand der Photos haben einen
eigentimlichen, idiomatischen Ein-
schlag.®) Dies gilt besonders fiir seine
Serie UNFINISHED DISSERTATION (Un-
vollendete Dissertation, 80er-Jahre), die
in der Schirn-Kunsthalle zu sehen ist.
Es ist zu begrissen, dass Arbeiten
von Juri Albert, Vadim Zakharov sowie
des verstorbenen Dmitri Prigov vertre-
ten sind, doch fallt die Abwesenheit
von Irina Nachova auf, die das Medium
der Installation 1982 in Moskau ein-
fihrte. Ein Gewinn fur «Die Totale
Aufklarung»
ALTERATION (Alteration, 1978) sowie
Elena Elaginas PURE (Rein, 1987) und
HEAVENLY / INFERNAL (Himmlisch /
Hoéllisch, 1989). Ob es richtig war, die
Werke dieser beiden KA-Mitglieder in
unmittelbarer Nachbarschaft von Erik

sind Igor Makarevichs

Bulatov, Grisha Bruskin, Leonid Sokov
und Alexander Kosolapov zu zeigen,
mochte ich indessen bezweifeln. Die
Art, wie Sokov und Kosolapov mit
Wortern und fertigen Sitzen umge-
hen, hat wenig mit Konzeptualismus zu
tun. Sie machen ein Spektakel aus den
Gemeinplatzen und abgedroschenen
Phrasen der Trivialkultur. Man muss
sich fragen, ob ihre Berticksichtigung
in «Die Totale Aufkliarung» vom Kura-
tor als alternative Lesart des Begriffs
«Moskauer Kollektiv-Konzeptualismus»

konzeptualisiert worden ist — eine Les-

art, fir die in alten Tagen der Hofnarr
zustandig gewesen ware.

Diese kuratorische Unscharfe kann
allgemein dem Konzeptualismus in
die Schuhe geschoben werden. Es ist
offenbar seit Langem ein Ding der
Unmoglichkeit, eine reine Form der
Konzeptkunst herauszudestillieren. Sie
hat als Strang der Multimedia-Kunst
ihre urspringliche Ablehnung des phy-
sischen Objekts tiberwunden, die eine
Gegenreaktion auf den Warenfetischis-
mus der Popkultur der 60er-Jahre war.
In den 70er- und 80er-Jahren wurde
auch der theoretische Text zur Ware.
Das Vordringen des Konsumprinzips
in das Gebiet der Textproduktion, in
die Sphire des Wissens, der Ideen,
der Dokumentation, hat einen Punkt
erreicht, an dem die Gegeniiberstel-
lung von Objekt und Text uberholt
scheint. Thr Eklektizismus und
Unersittlichkeit, ihre Fahigkeit, fried-

ihre

lich mit anderen Genres und Stilen
(Tafelbild, Photographie...)

menzuleben, macht die Konzeptkunst

zusam-

Russlands zu einem gemeinschaftli-
chen Phinomen. Es ware falsch, sie als
vereinzelte, isolierte Erscheinung zu
betrachten: Der Konzeptualismus ist
ein Bewohner des kollektiven Gettos
der Kunst.

(Ubersetzung: Bernhard Geyer)

1) Die Konzeptualisten der zweiten Gene-
ration — genauer die Neokonzeptualisten —
sind hingegen einer Form der Gemein-
schaft zuzuordnen, die auf Vereinbarung
und freier Entscheidung beruht. Sie
umfassen unter anderem die Gruppen
Mukhomor, SZ und Medizinische Herme-
neutik.

2) Victor Tupitsyn, «From the Communal
Kitchen: A Conversation with Ilya Kaba-
kov», Arts (Oktober 1991), S. 50.

3) Unter der selbst gewiahlten Bezeich-
nung Moskauer Archiv fiir neue Kunst
etablierte sich in den 70er- und 80er-Jah-
ren eine enge Gruppe von Konzeptkiinst-

212

lern in der alternativen Moskauer Kunst-
szene, die von Kabakov und Monastyrski
angefihrt wurde. Den Begriff «Moskauer
Kollektiv-Konzeptualismus» pragte der
Autor des vorliegenden Aufsatzes in sei-
nem Buch Kommunalnyi (post)modernism
(Moskau: Ad Marginem, 1998). :
4) Andrei Monastyrski bemerkt hierzu, «in
den KA-Aktionen manifestiert sich die
Sprache an [fur den Betrachter] vollig
unerwarteten Orten», wodurch dessen
«Lesewille» geschwacht wird. Vgl. mein
Gesprach mit Monastyrski in Victor Tupit-
syn, The Other of Art (Moskau: Ad Margi-
nem, 1997).

5) Moorman spielte den musikalischen
Part von Music Writing «Passport» (1975).
Der Titel der Ausstellung in der Galerie
Ronald Feldman Fine Arts, New York, im
Jahr 1976 lautete «Color is a Mighty
Power!>».

6) Zu diesen Figuren zahlen Lenin und
Stalin sowie Apelles Ziablov und Nikolai
Buchumov, zwei von K & M fiir eine Werk-
serie der 70er-Jahre erfundene Kunstler-
gestalten. Vgl. Carter Ratcliff, Komar &
Melamid (New York: Abbeville Press,
1988), S. 68-75.

7) Obwohl Mikhailov in Charkow (Ukrai-
ne) lebte, kam er hdufig nach Moskau, um
Kabakov, der viele Jahre lang sein einziger
Ansprechpartner war, seine neuen Werke
zu zeigen.

8) Vgl. Margarita und Victor Tupitsyn,
Verbal Photography: Ilya Kabakov, Boris Mik-
hailov, and the Moscow Archive of New Art
(Porto: Museu Serralves, 2004).




	Balkon : immaculate conceptualism = kollektiver Konzeptualismus

