
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 83: Collaborations Robert Frank, Wade Guyton, Christopher Wool

Artikel: Balkon : immaculate conceptualism = kollektiver Konzeptualismus

Autor: Tupitsyn, Victor / Geyer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMMACULATE
CONCEPTUALISM VICTOR TUPITSYN

In the summer of 2008, a purgatory
of backlogged cultural phenomena
became less crowded thanks to a

comprehensive exhibition of Soviet Con-

ceptualism, entitled "Die totale

Aufklärung" (Total Enlightenment: Moscow

Conceptual Art, 1960-1990), curated

by Boris Groys, and hosted by Schirn

Kunsthalle Frankfurt. A number of
conceptual and semi-conceptual artists

participated in this show, but before

focusing on any specifics, I will mention

several names and outline some

issues that deserve attention.

If Western conceptualism
positioned itself as "text," then in the
Soviet case, it was repeatedly identified
with a communal text (or communal

speech). The acute "speech receptivity"

of most Russian artists owes itself
to the fact that each of them was the

product of communal upbringing and

of the circumstances that accompany
"institutional" (i.e. obligatory) commu-
nality.1' When discussing its origins,

VICTOR TUPITSYN is a critic and

cultural theorist living in New York and

Paris. His new book, The Museological

Unconscious, will be published by MIT Press

in 2009.

one should not forget that communal

speech was an invader transplanted
into an urban milieu from agrarian

regions.
In the 1920s, migration into cities

and industrial regions enabled a

segment of Russian peasantry to avoid

being drafted into collective farms.

This engendered a housing problem of
enormous proportions, reaching its

climax when two or three different
tenants had to live in one room. Families

of every kind, belonging to various

social, national, and cultural-ethnic

groups, were forced to cleave together
in a single communal body, thereby

creating a new phenomenon—the
Soviet ghetto.

In communal life there were no
actions other than speech acts: everyone

was drawn into a process of "serial"

talking (be it relatively harmless gossip

or extreme cases of verbal abuse). In
this respect, almost all segments of Ilya
Kabakov's oeuvre, including his

installations, are linguistic minefields that

explode as soon as the viewer comes

into contact with them—limitless as far

u
§
§

§
u
to

2
£
5
1
ft!
bj
Q\
-J
5
2
5
a
««a

i
o

CQ

*
a

PARKETT 83 2008 206



as audibility of "spoken kitsch" is

concerned. The communal ghetto—a kom-

munalha—is Kabakov's central subject

just as the flophouse was Maxim

Gorkii's in The Lower Depths. "There is

no action in Gorkii's play, only talk,"

says Kabakov. "Our Russian life seems

exactly the same: it gravitates toward

zones of speech."2'

Although in TEN CHARACTERS

(1972-88) Kabakov would always hide

his authorial "I" behind legions of
characters, this fear of identifying
himself had a positive (i.e. "uplifting")
effect inasmuch as it contributed to

"Moscow communal conceptualism,"3'

a multimedia practice that embraces

the idea of the artist as schizo-producer
who operates within the framework of
an ephemeral (conspiratorial) authorship.

Given that the schizophrenic
division of the authorial "I" is often a

prerequisite for the production of a

multitude of personages, Kabakov, in a

number of his installations, seems to fit
the definition of "schizo-chameleon."

The latter, i.e. the polyphonic, flexible,
and evasive self is, in fact, his ultimate

production. In this respect, the decision

to place a proxy of Socialist realist

painting, TESTED! (1936), next to
Kabakov's 1989 installation THE

METAPHYSICAL MAN was a dicey choice

made by the curator. This painting was

copied by Kabakov in 1981. Technically,

Socialist realist paintings are

shipped easily enough to Long Island

City or Frankfurt, but one cannot transport

the optical conditions (e.g. the

imperative as well as necessity of seeing

through the eyes, or on behalf of the

"collective other") that gave these

works meaning. The fact that, unlike

conceptualism, Socialist realism is not
transportable to a variety of heterogenic

contexts, invalidates some of my

colleagues' vision (shared by the curator

of "Die totale Aufklärung"), which

links Socialist realism to conceptualism.

In the works of Andrei Monastyrsky
and of the Collective Actions (CA)

group (that included, along with

Monastyrsky, Nikita Alekseev, Nikolai

Panitkov, Georgii Kizeval'ter, Igor
Makarevich, Elena Elagina, Sergei

Romashko, and Sabina Haensgen), the

"character" is an agent of speech

bisected into its image and likeness.

During the performance, his/her will

to speak is repressed while the "verbal

time" is filled with action. Speech has

its turn after action—at the moment
of "compensatory" verbal acts, such as

interpretation, description, and
recollection.4' As a result of this time delay,

the "character" becomes the subject of
speech, in the process of a posteriori

realization of himself as its object. In
the performance TEN APPEARANCES

(1981), Monastyrsky and his CA

colleagues asked ten viewers to pull ropes
from the center of a snowbound field
toward the surrounding wood. When

these ten people had moved a considerable

distance from each other and

from the CA members who were

observing them, they were

photographed. When they returned, they

were offered a chance to look at

the photographs. Although the

photographs were taken with a regular camera

and not a Polaroid Instamatic, no

one questioned their authenticity. In

fact, the photographs were of the CA

members themselves who had visited

the field previously and had taken

pictures of each other. The distance that

made the figures practically
indistinguishable contributed to the success of
this falsification. It was exposed much

later, which was the planned culmina-

IGOR MAKAREVICH, THE EXCAVATION

OF EDUARD LIMONOV'S

ARCHIVE, 1979, performance / DIE

AUSGRABUNGEN DES ARCHIVS VON

EDUARD LIMONOV.

tion of TEN APPEARANCES. To "Die

totale Aufklärung" Monastyrsky
contributed EXPOSITION BOARDS FOR THE

CA'S ACTION "SCORES" (1985), black

minimalist panels with ropes that were

used at the site of the performance and

afterwards rolled up to form cones,

placed at the corners of each panel.
Charlotte Moorman, who played

cello at the opening of Komar &
Melamid's installation MUSIC WRITING

"PASSPORT"5', served (however

unknowingly) as a "character." The

latter (for Komar 8c Melamid) is the

incarnation of the extra-communal

text, either the canonical or the

apocryphal.6' For these artists, identification

with such figures is a form of
individuation, an attempt to separate
themselves from the faceless, anonymous

mass. In the early seventies,

Komar & Melamid's conceptual projects
addressed the problem of logocentrism

as manifested in the Soviet painterly

207



canon. In QUOTATION (1972), we see

even rows of white quadrangles
sketched on a red background and

placed within quotation marks. In all,
these empty spaces, suitable for the

insertion of pearls of authoritarian

speech, form the semblance of a

minimalist painting. Nonetheless, its eidetic

(speech) structure, even without a

specific concretized message, is perceived
as an incarnation of the will to power
and control. Two examples of this are

DO NOT BABBLE (1974), an easel painting

in the style of a poster and the

"anonymous" slogans of mass propaganda

(painted on red fabric and

signed by Komar & Melamid), OUR

AIM IS COMMUNISM (1972) and WE

ARE BORN TO TURN DREAMS INTO

REALITY (1972). In contradistinction

to Kabakov, however, Komar &
Melamid subjected not communal but
authoritarian discourse to a decon-

structive reading. The target of their
hunt was the extra-communal speech,
i.e. the voice of power that blared from
the radio or functioned either explicitly

or implicitly in the visual cliches of
Socialist realist production. The gap

that divided Socialist realism and
communal speech provided a niche for a

third language—the visual lexicon of
"Moscow communal conceptualism."
Within this niche, things are often
viewed or vocalized differently. Whereas

for Komar & Melamid, visuality is

"always already" (toujours dejä) infected
with authoritarian speech, Kabakov

refuses to believe in the existence of
"communal-free" narratives, and Mo-

nastyrsky switches gears from text-as-

overdose to text-as-remedy.
As "cultural texts," Socialist realism

and communality constitute the USSR's

weightiest deposit in what can be

defined as a compendium of "speech-
visions." These, albeit different,
manifestations are directly related to both
Kabakov and his protege, the photographer

Boris Mikhailov,7' who regards

photographic representation as a part
of the text not in order to exempt it
from comparison with other
photographs but to convey yet another meaning.

For both of them, mimetic reciprocation

between the visual and the

verbal is always a possibility, provided
that they represent diverse (perhaps,

mutually deferred) but not entirely
different "regimes of phrases"
(communal speech acts, communal faktura,
etc.). In Kabakov's albums, for example,

characters are featured as textual

allegories, whereas in Mikhailov's

photographs, the same personages are

introduced as "real" people, whose

visual status is secured by virtue of the

alleged immediacy of the medium.

While Kabakov combines photographic

imagery with highly impersonal
(cliched) narratives, Mikhailov's authorial

inscriptions near the photograph
(e.g. on its margins) tend to be

personal and idiomatic.8' This is particularly

true of Mikhailov's series Unfinished

Dissertation (1980s), shown at

Schirn Kunsthalle.

While the participation of Yurii

Albert, Vadim Zakharov, and the late

Dmitrii Prigov is welcomed, the

informed viewer will definitely notice
the absence of Irina Nakhova, who

initiated the installation medium in
Moscow in 1982. Whereas inclusion
in "Die totale Aufklärung" of works

authored by CA members Igor Makare-

vich (ALTERATION, 1978) and Elena

Elagina (PURE, 1987, and HEAVENLY /
INFERNAL, 1989) makes sense, their

exhibiting in the vicinity of Eric Bula-

tov, Grisha Bruskin, Leonid Sokov, and

Aleksandr Kosolapov seems problematic.

The way in which both Sokov and

Kosolapov employ words and ready-
made phrases in their work has very little

to do with conceptualism. Rather,

they aim at carnivalizing the use of
stereotypes and worn out cliches in

popular culture. One is left to wonder

whether their participation in "Die

totale Aufklärung" has been conceptualized

by the exhibition curator as an

adversarial reading of "Moscow
communal conceptualism"—a reading that

§
O
£
*

t-,

-J
>-i

o*

§
o
K
u
-c

h
u

o
u

208



in the past would have been assigned to

court jesters
This curatorial blur can be attributed

to "conceptuahsm in general"
Apparently, it has long become impossible

to "distill" a pure form of conceptuahsm

As a component of multimedia

art practices, conceptuahsm has

overcome its initial anti-textural thrust, a

reaction to the commodity fetishism

of 1960s pop culture In the 1970s and

80s, the theoretical text became a

commodity The expansion of commodity

fetishism into the sphere of text

production, the realm of knowledge,

ideas, and documentation, has reached

a point where the dichotomy of object

versus text now seems outdated As

for conceptuahsm m Russia, its eclecticism

and omnivorousness, its ability to

live peacefully with other genres and

styles—easel painting, photography,

etc —makes it a communal phenomenon

It would be a mistake to treat it as

something separate, something divided

from everything else conceptuahsm is

a tenant living in the communal ghetto
of art

1) Unlike them, second-generation con-
ceptualists—or, to be more precise,
neoconceptualists—can be linked to
"contractual" (1 e elective) communality
This latter variety includes members of
groups, such as "Mukhomor," "SZ," and
"Medical Hermeneutics "

2) Victor Tupitsyn, "From the Communal
Kitchen A Conversation with Ilya
Kabakov," Arts (October 1991), p 50

3) In the 70s, and 80s, Kabakov and

Monastyrsky were chiefly responsible for
the initiation into the alternative Moscow

art world of a tight group of conceptual
artists who announced themselves as the
MANA (The Moscow Archive of New Art)
circle The term "Moscow communal
conceptuahsm" was coined by the present
author m his book KommunaVnyi (post)
modernism (Moscow Ad Marginem, 1998)

4) In Monastyrsky's words, "m the actions
of CA, language manifests itself in an

utterly unexpected place" for the viewers,
thereby weakening their "will" to read
See my conversation with Andrei
Monastyrsky in Victor Tupitsyn, The Other

ofArt (Moscow Ad Marginem, 1997)
5) In New York, at Ronald Feldman Fine

Arts, Moorman performed the musical

part of Music Writing "Passport" (1975)
The 1976 exhibition title was "Color is a

Mighty Power'"
6) Among such figures are Lenin and
Stalin as well as Apelles Ziablov and Nikolai

Buchumov—the two fictional characters

that K&M introduced in a series of
works executed in the 1970s See Carter
Ratcliff, Komar 8c Melamid (New York
Abbeville Press, 1988), pp 68-75
7) Although Mikhailov lived in Kharkov
(Ukraine), he would frequently come to
Moscow to show his new work to Kabakov
who was his only audience for many years

8) See Margarita and Victor Tupitsyn,
Verbal Photography Ilya Kabakov, Boris

Mikhailov, and the Moscow Archive ofNew Art
(Porto Museu Serralves, 2004)

KOLLEKTIVER
KONZEPTUALISMUS
Seit Sommer 2008 hat man im Purgato-

rium unerledigter kultureller Phänomene

wieder mehr Ellbogenfreiheit,
dank der von Boris Groys kuratierten

Retrospektive über den sowjetischen

Konzeptualismus «Die Totale Aufklarung

Moskauer Konzeptkunst 1960-

1990» in der Frankfurter Schirn In

VICTOR TUPITSYN ist Kritiker und

Kulturtheoretiker Er lebt m New York

und Paris Sein neues Buch The Museolo-

gical Unconscious wird 2009 bei der MIT

PRESS erscheinen

dieser Ausstellung sind einige Kunstler

vertreten, die mehr oder weniger
der Konzeptkunst zuzurechnen sind,

doch ehe ich auf Einzelheiten eingehe,
mochte ich mehrere Namen nennen
und einige Themen anschneiden, die

Beachtung verdienen

Die Konzeptkunst, die sich im Westen

als «Text» positionierte, wurde m

der Sowjetunion wiederholt mit einem
Kollektivtext (einer Kollektivsprache)

gleichgesetzt Das hellhörige «Sprachorgan»

der meisten russischen Kunstler

ist das Produkt der kollektiven

Erziehung, die sie durchlaufen haben,

sowie all der Bedingungen, die eine

institutionelle (sprich erzwungene)
Gememschaftlichkeit hervorbringt 0

Man darf bei der Untersuchung ihres

Ursprungs nicht vergessen, dass die

Kollektivsprache ein Eindringling ist,

der aus dem ländlichen m das stadtische

Milieu verpflanzt wurde

In den 20er-Jahren konnte ein Teil

der russischen Landbevölkerung nur
durch Abwanderung m die Ballungsund

Industriegebiete der
Zwangskollektivierung der Landwirtschaft ent-

209 PARKETT 83 2008



gehen. Dies hatte einen eklatanten

Wohnungsmangel zur Folge. In der

schlimmsten Zeit mussten sich mehrere

Mieter ein einziges Zimmer
teilen. Familien, gleich welcher sozialen,

nationalen, kulturellen oder ethnischen

Herkunft, wurden zwangsläufig

zu einer Gemeinschaft zusammenge-
schweisst. Ein neues Phänomen war
entstanden - das sowjetische Ghetto.

Im Leben dieser Gemeinschaft gab

es keinen anderen Akt als den Sprechakt:

Jedermann fand sich in einen Pro-

zess des «seriellen» Geredes

hineingezogen (das Spektrum reichte vom
harmlosen Klatsch bis zu wüsten

Beleidigungen). Aus dieser Sicht sind fast

alle Phasen von Ilya Kabakovs Werk,

einschliesslich seiner Installationen,

linguistische Minenfelder, die beim

geringsten Kontakt mit dem Betrachter

in die Luft fliegen. Der «Wortkitsch»,

den man in ihnen zu hören bekommt,
ist unerschöpflich. Das Wohngetto -
die Kommunalka - nimmt bei ihm eine

ebenso zentrale Stellung ein wie das

Armenquartier in Maxim Gorkis Nacht¬

asyl. «Es gibt in Gorkis Schauspiel keine

Handlung, nur Dialog», bemerkt

Kabakov. «Unser Leben in Russland

scheint genauso abzulaufen: Es

zentriert sich um Zonen der Sprache.»2'

In TEN CHARACTERS (Zehn Personen,

1972-1988) verbirgt Kabakov das

auktoriale Ich hinter einem Ensemble

fiktiver Figuren. Seine Abneigung, sich

zu erkennen zu geben, hatte insofern
eine positive (also aufmunternde)
Wirkung, als sie dem Moskauer Kol-

lektiv-Konzeptualismus auf die Beine

verhalf,3' einer Multimedia-Praxis, die

den Künstler als Schizo-Produzenten

unter dem Vorzeichen einer provisorischen

(verschwörerischen) Autorschaft
arbeiten liess. Angesichts der Tatsache,

dass die Erfindung einer multiplen
Figur zumeist die schizophrene Spaltung

des Autors voraussetzt, wird
Kabakov wohl nicht zu Unrecht als

«Schizo-Chamäleon» eingestuft. Sein

polyphones, biegsames, schwer fassbares

Ich ist in der Tat Kabakovs Meisterstück.

Man versteht nun, wie riskant

die Entscheidung des Kurators war, das

Gemälde TESTED! (Geprüft!, 1936) als

Beispiel des sozialistischen Realismus

neben Kabakovs Installation THE

METAPHYSICAL MAN (Der metaphysische

Mensch, 1989) zu hangen. Kabakov

hat TESTED! 1981 kopiert. Technisch

gesehen ist es kein Problem,
Gemälde des sozialistischen Realismus

nach Long Island City oder Frankfurt

zu verfrachten, doch die optischen

Bedingungen (das heisst der Imperativ
und die Notwendigkeit, durch die

Augen oder im Namen des «kollektiven

Anderen» zu sehen), die diesen

Werken Sinn verliehen haben, machen

den Transport nicht mit. Der Umstand,
dass sich der sozialistische Realismus

im Gegensatz zur Konzeptkunst nicht

beliebig in eine fremde Umgebung
versetzen lässt, widerspricht dem Hang
mancher meiner Kollegen (zu denen

auch der Kurator von «Die Totale

Aufklärung» zählt), diese Strömung mit
dem Konzeptualismus in Beziehung zu

setzen.

In den Arbeiten von Andrei Mo-

nastyrski und der Gruppe Kollektive

Aktionen (KA) (der neben Monastyrski
auch Nikita Alexejev, Nikolai Panitkov,

Georgy Kizevalter, Igor Makarevich,
Elena Elagina, Sergej Romaschko und

Sabine Hänsgen angehören) ist die

«Figur», die sich in Bild und Ebenbild

aufteilt, ein Sprecher. Ihr Wille zu

sprechen bleibt während der Performance

unterdrückt. Die «Wortzeit»

wird mit Taten gefüllt. Nach der Tat

kommt wieder die Sprache zu ihrem
Recht - in Form von «Ersatz»-Sprech-

akten wie Interpretation, Beschreibung

oder Erinnerung.4' Durch diese

Verzögerung wird die «Figur» zum Subjekt

der Sprache, durch den Prozess

der nachträglichen Erkenntnis ihrer
selbst als Objekt der Sprache. In der

Performance TEN APPEARANCES (Zehn

210



Erscheinungen, 1981) baten Monas-

tyrski und andere Mitglieder von
Kollektive Aktionen zehn Freiwillige, Stricke

aus einem verschneiten Feld in den

umliegenden Wald zu ziehen. Als die

zehn einen beträchtlichen Abstand

voneinander und von den KA-Beobach-

tern gewonnen hatten, wurden sie

Photographien. Anschliessend bekamen

sie die Aufnahmen zu sehen, und
obwohl sie von einer gewöhnlichen
Kamera und nicht von einer Polaroid
Instamatic stammten, zweifelte
niemand an deren Echtheit. Tatsächlich

zeigten die Photos jedoch KA-Mitglie-
der, die den Ort zu einem früheren

Zeitpunkt besucht und sich dort
gegenseitig photographiert hatten. Der

grosse Abstand, der die Figuren fast

unkenntlich machte, war mitverantwortlich

für den Erfolg der Fälschung,
die erst viel später - als geplanter

Höhepunkt der Aktion - aufgedeckt
wurde. Monastyrski ist mit der Arbeit
EXPOSITION BOARDS FOR THE CA'S

ACTION «SCORES» (Schautafeln für
die KA-Aktion «Tonspuren», 1985)

vertreten, schwarzen minimalistischen

Tafeln mit Stricken, die bei der
Performance zum Einsatz kamen und
anschliessend aufgerollt zu beiden

Seiten der Tafeln gelegt wurden.

Charlotte Moorman, die bei der

Eröffnung der Installation MUSIC

WRITING «PASSPORT» (Musik Schrift «Rei-

sepass»)5' von Komar & Melamid Cello

spielte, fungierte (wenn auch

unwissentlich) als «Figur». Diese ist für
Komar & Melamid die Inkarnation des

nicht-kollektiven - kanonischen oder

apokryphen - Textes.6' Die Identifikation

mit solchen Figuren stellt für
das Künstlerpaar eine Art Individuation

dar, einen Versuch, sich von

der gesichtslosen, anonymen Masse

abzuheben. In den frühen 70er-Jahren

beschäftigten sich die Konzeptprojekte
von Komar & Melamid mit dem
Problem des Logozentrismus des

sowjetischen Malkanons. Der rote Grund

von QUOTATION (Ein Zitat, 1972) ist

mit gleichmässigen Reihen weisser

Quadrate bedeckt, die zwischen

Anführungszeichen gesetzt sind. Die

Leerstellen, Platzhalter für Perlen der
totalitären Rede, wirken insgesamt wie ein

Entwurf der Minimal Art. Auch ohne

konkrete Botschaft ist die eidetische

(Sprach-)Struktur des Werks deutlich
lesbar als Verkörperung des Willens

zur Macht und Herrschaft. Drei weitere

Beispiele dieses Kalküls sind DO

NOT BABBLE (Nicht plappern, 1974),

ein Tafelbild im Stil der Plakate und

«anonymen» Slogans der Massenpropaganda

(auf roten Stoff gemalt und

von den Künstlern signiert), OUR AIM

IS COMMUNISM (Unser Ziel ist

Kommunismus, 1972) und WE ARE BORN

TO TURN DREAMS INTO REALITY (Wir
sind geboren, um Träume Wirklichkeit
werden zu lassen, 1972). Im Gegensatz

zu Kabakov unterzogen Komar 8c Melamid

anstatt des kollektiven den
totalitären Diskurs einer dekonstruktiven

Kritik. Das Ziel ihrer Spitzen war die

nicht-kollektive Sprache, die Stimme

der Macht, die aus dem Radio dröhnte

oder explizit oder implizit in den

Klischees der sozialistisch-realistischen

Bildproduktion figurierte. In der Kluft,
die zwischen sozialistischem Realismus

und kollektiver Sprache klaffte, ent-

ERIK BULATOV, I'M GOING /
ICH GEHE, 1975.

stand eine Nische für eine dritte

Sprache - das visuelle Lexikon des

Moskauer Kollektiv-Konzeptualismus.
Diese Nische bietet Raum für
unterschiedliche Sicht- und Ausdrucksweisen.

Für Komar & Melamid ist alles

Sichtbare von vornherein von der

totalitären Sprache infiziert, Kabakov

weigert sich, an die Existenz
«gemeinschaftsfreier» Diskurse zu glauben, und

Monastyrski wechselt die Gangart von
Text-als-Uberdosis zu Text-als-Gegen-

gift.
Sozialistischer Realismus und

Kollektivität sind als «kulturelle Texte»

der gewichtigste Beitrag der UdSSR

zu einem Kompendium der «Sprach-

Visionen». In einem ähnlichen konzep-

tuellen Bezugsfeld bewegen sich auch

Kabakov und dessen Protege, der

Photograph Boris Mikhailov,7' der die

photographische Repräsentation als Teil

des Textes betrachtet, nicht um sie von

einem Vergleich mit anderen
Photowerken auszuschliessen, sondern um

«ihnen zusätzliche Bedeutung zu
verleihen». Für beide Künstler bleibt eine

mimetische Wechselwirkung zwischen

der visuellen und der verbalen Ebene

jederzeit möglich, sofern diese

verschiedenartige (etwa gegeneinander
verschobene), jedoch nicht gänzlich
unterschiedliche «Ausdrucksregimes»

211



(kollektive Sprechakte, kollektive Faktur

und so weiter) aufweisen. Kabakovs

Alben behandeln ihre Charaktere

als Textallegorien, während dieselben

Protagonisten in Mikhailovs Photographien

als «echte» Menschen vorgestellt
werden, deren visueller Status von der

vorgeblichen Unmittelbarkeit des

Mediums gesichert wird. Kabakov kombiniert

photographisches Bildmaterial
mit höchst persönlichen (klischeehaften)

Erzählungen; Mikhailovs Inschriften

am Rand der Photos haben einen

eigentümlichen, idiomatischen
Einschlag.8' Dies gilt besonders für seine

Serie UNFINISHED DISSERTATION

(Unvollendete Dissertation, 80erjahre), die

in der Schirn-Kunsthalle zu sehen ist.

Es ist zu begrüssen, dass Arbeiten

von Juri Albert, Vadim Zakharov sowie

des verstorbenen Dmitri Prigov vertreten

sind, doch fällt die Abwesenheit

von Irina Nachova auf, die das Medium
der Installation 1982 in Moskau

einführte. Ein Gewinn für «Die Totale

Aufklärung» sind Igor Makarevichs

ALTERATION (Alteration, 1978) sowie

Elena Elaginas PURE (Rein, 1987) und
HEAVENLY / INFERNAL (Himmlisch /
Höllisch, 1989). Ob es richtig war, die

Werke dieser beiden KA-Mitglieder in
unmittelbarer Nachbarschaft von Erik
Bulatov, Grisha Bruskin, Leonid Sokov

und Alexander Kosolapov zu zeigen,
möchte ich indessen bezweifeln. Die

Art, wie Sokov und Kosolapov mit
<3\
"> Wörtern und fertigen Sätzen umge-

g hen, hat wenig mit Konzeptualismus zu

s tun. Sie machen ein Spektakel aus den

3 Gemeinplätzen und abgedroschenen
ü

Phrasen der Trivialkultur. Man muss

§ sich fragen, ob ihre Berücksichtigung
^ in «Die Totale Aufklärung» vom Kura-
111 tor als alternative Lesart des Begriffs
5
^ «Moskauer Kollektiv-Konzeptualismus»
^ konzeptualisiert worden ist - eine Les¬

art, für die in alten Tagen der Hofnarr
zuständig gewesen wäre.

Diese kuratorische Unschärfe kann

allgemein dem Konzeptualismus in
die Schuhe geschoben werden. Es ist

offenbar seit Langem ein Ding der

Unmöglichkeit, eine reine Form der

Konzeptkunst herauszudestillieren. Sie

hat als Strang der Multimedia-Kunst
ihre ursprüngliche Ablehnung des

physischen Objekts überwunden, die eine

Gegenreaktion auf den Warenfetischismus

der Popkultur der 60er-Jahre war.

In den 70er- und 80er-Jahren wurde

auch der theoretische Text zur Ware.

Das Vordringen des Konsumprinzips
in das Gebiet der Textproduktion, in
die Sphäre des Wissens, der Ideen,

der Dokumentation, hat einen Punkt

erreicht, an dem die Gegenüberstellung

von Objekt und Text überholt
scheint. Ihr Eklektizismus und ihre

Unersättlichkeit, ihre Fähigkeit, friedlich

mit anderen Genres und Stilen

(Tafelbild, Photographie...)
zusammenzuleben, macht die Konzeptkunst
Russlands zu einem gemeinschaftlichen

Phänomen. Es wäre falsch, sie als

vereinzelte, isolierte Erscheinung zu

betrachten: Der Konzeptualismus ist

ein Bewohner des kollektiven Gettos

der Kunst.

(Übersetzung: Bernhard Geyer)

1) Die Konzeptualisten der zweiten
Generation - genauer die Neokonzeptualisten -
sind hingegen einer Form der Gemeinschaft

zuzuordnen, die auf Vereinbarung
und freier Entscheidung beruht. Sie

umfassen unter anderem die Gruppen
Mukhomor, SZ und Medizinische Hermeneutik.

2) Victor Tupitsyn, «From the Communal
Kitchen: A Conversation with Ilya Kabakov»,

Arts (Oktober 1991), S. 50.

3) Unter der selbst gewählten Bezeichnung

Moskauer Archiv für neue Kunst
etablierte sich in den 70er- und 80er-Jah-
ren eine enge Gruppe von Konzeptkünst¬

lern in der alternativen Moskauer Kunstszene,

die von Kabakov und Monastyrski
angeführt wurde. Den Begriff «Moskauer

Kollektiv-Konzeptualismus» prägte der
Autor des vorliegenden Aufsatzes in
seinem Buch Kommunal'nyi (post)modernism
(Moskau: Ad Marginem, 1998).
4) Andrei Monastyrski bemerkt hierzu, «in
den KA-Aktionen manifestiert sich die
Sprache an [für den Betrachter] völlig
unerwarteten Orten», wodurch dessen
«Lesewille» geschwächt wird. Vgl. mein
Gespräch mit Monastyrski in Victor Tupitsyn,

The Other of Art (Moskau: Ad Marginem,

1997).
5) Moorman spielte den musikalischen
Part von Music Writing «Passport» (1975).
Der Titel der Ausstellung in der Galerie
Ronald Feldman Fine Arts, New York, im
Jahr 1976 lautete «Color is a Mighty
Power!».
6) Zu diesen Figuren zählen Lenin und
Stalin sowie Apelles Ziablov und Nikolai
Buchumov, zwei von K & M für eine Werkserie

der 70er-Jahre erfundene
Künstlergestalten. Vgl. Carter Ratcliff, Komar Of

Melamid (New York: Abbeville Press,

1988), S. 68-75.
7) Obwohl Mikhailov in Charkow (Ukraine)

lebte, kam er häufig nach Moskau, um
Kabakov, der viele Jahre lang sein einziger
Ansprechpartner war, seine neuen Werke
zu zeigen.
8) Vgl. Margarita und Victor Tupitsyn,
Verbal Photography: Ilya Kabakov, Boris
Mikhailov, and the Moscow Archive of New Art
(Porto: Museu Serralves, 2004).

212


	Balkon : immaculate conceptualism = kollektiver Konzeptualismus

