Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 83: Collaborations Robert Frank, Wade Guyton, Christopher Wool

Artikel: Wade Guyton : pictures eating pictures : notes for Wade Guyton =
Bilder fressen Bilder : Anmerkungen zu Wade Guyton

Autor: Birnbaum, Daniel / Opstelten, Bram

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wade Guyton

PO R T
VLSRR DETT NS IS

NOTES FOR WADE GUYTON?Y

It is late. When everything has been said and done, one can still say it again. If nothing else
remains, then repeat the repetition itself. It is late, but granted that the end of History has
already been reached—as has been claimed repeatedly—then, still, the question of the epi-
logue remains. The question of how to determine the nature of a possible PS, coda, or adden-
dum...

What are the distinctive features of life after History, and who are we, late arrivals, breath-
ing this posthistorical air, taking advantage of the lightness, and writing the postscript to his-
torical Man? In a footnote to his lectures on Georg Wilhelm Friedrich Hegel’s Phenomenology
of Spirit, held in Paris in 1938-39, Alexandre Kojéve elaborates on this theme, and draws a few
remarkable conclusions. The historical process of work and negation as analyzed by Hegel,

DANIEL BIRNBAUM is Rector of the Stidelschule and Director of Portikus, both in Frankfurt am Main.

He is the Director of the 53rd Venice Biennale in 2009.

PARKETT 83 2008 104

WADE GUYTON, Group show / Gruppenausstellung, Kunsthalle Ziirich, 2006.



WADE GUYTON, UNTITLED, 2006, Epson UltraChrome

inkjet on linen, 89 x 54” / OHNE TITE

L, Inkjet auf

Leinen, 226 x 137,2 cm.

Wade Guyton

and then, in a different fashion, by Karl Marx, is what turned the animals of the species
Homo Sapiens into humans, but this process has come to a close. We have reached the end
of History but, it seems, we are still around. An intriguing dialogue between Kojéve and his
disciple, Georges Bataille, developed this very issue. Kojéve notes:

The disappearance of Man at the end of History is not a cosmic catastrophe: the natural World
remains what it has been from all eternity. And it is not a biological catastrophe either: Man remains
alive as animal in harmony with Nature or given Being. What disappears is Man properly so called—
that is, Action negating the given, and Error, or, in general, the Subjm‘l...g)

So who are we, if—following this thought—Man has actually disappeared? Another ques-
tion: Is there art after History? Which leads me to wonder: Are the imaginative activities after
Man still to be considered artistic, or are they rather comparable to the elaborate activities of
certain animals who also build complicated edifices, like bee hives? Wars and bloody revolu-
tions are over, says Kojéeve, but the PS which is the era in which we live still allows for art:
“[A]ll the rest can be preserved indefinitely; art, love, play, etc., etc.; in short, everything that
makes Man happy.” 3 After History there are post-historical creations or forms of life allowing
for the most elaborate, formalistic and ritualized kinds of cultural activity, such as the fasci-
nating “snobbery” found in Japan: “the Noh theatre, the ceremony of tea, and the art of bou-
quets of flowers.” And there are even more extreme forms: “Thus, in the extreme, every
Japanese is in principle capable of committing, out of pure snobbery, a perfectly ‘gratuitous’
suicide.”

Perhaps Wade Guyton’s art can be read in these post-historical terms. But to be a late
arrival is not only joy. Bataille, in a critical letter to his teacher, accepts the fundamental
assumptions of our post-historical condition. But eroticism and art, if these are still the right
terms, which for Bataille were central to everything, are not only joyous. It’s not only play.
Also after History one can be consumed by flames: “I imagine that my life—or better yet, its

aborting, the open wound that is my life—constitutes all by itself the refutation of Hegel’s

»5)

closed system.

90 x 53” / OHNE TITEL, Inkjet auf

WADE GUYTON, UNTITLED, 2006, Epson UltraChrome

Leinen, 228,5 x 134,6 cm.

inkjet on linen,

105



Wade Guyton

cet. 28

WADE GUYTON, UNTITLED

(cat. 28 A.B. van der Schoor), 2007,

Epson DURABrite inkjet on book page,
71/2x 9°/8” / OHNE TITEL, Inkjet

auf Buchseite, 19 x 24,4 cm.

What more is there to say? What more is there to take in, or to pass on to the world? Every-
thing or nothing, bulimia or anorexia, would appear to be the answer of the melancholic—
either a manic abundance or an incantation on the outer edge of language. Pictures eating
other pictures, or pictures starving to death. Wade Guyton knows both. That an entire gener-
ation of artists in Europe as well as the U.S. seems to share the same strategies of appropria-
tion should perhaps make us look closer at the works themselves, rather than go on about
strategies of citation. As Scott Rothkopf writes, “We’re late not just to modernism’s party but

»6) Arriving late can create a great sense of freedom, but the real

to postmodernism’s, too.
problem, says Rothkopf, “is not so much saying there’s no such thing as an original image,
but knowing full well that it’s not a very original thing to say.”7) The real issue then is what
images you decide to eat, and how the remains appear once you are done.

One can see how melancholia tends to transcend itself as soon as it becomes language.
The inner suffering is projected out onto the world and finds a foothold in the sign, which
no longer belongs to the I. Since melancholia then, in all its wordlessness, is a genuine cre-
ation of symbols, one can say that it is self-transcending as a phenomenon. The melancholic
invents the means by which he can continue on in his plight. And not just that: the opposing,

106



Wade Guyton

conservative tendency possessed by the melancholic makes him not simply transcend his suf-
fering by means of his newly formed language, but also, in a second phase, use repetitions
and infinite variations to preserve his mysterious object—melancholia. This preservation by
means of neologisms is a part of the melancholic’s style.

One can speak of various strategies for expressing melancholia. First, we have the tradi-
tional symbolization of dejection, which makes use of handed-down formulas and signs. We
encounter this from Albrecht Diirer all the way up to Gérard de Nerval. That first strategy
often becomes a hyperbolic strengthening of the symbolization, where melancholia is trans-
ferred from the individual to a broader drama on the world’s stage. It can acquire cosmic
proportions and become apocalyptic. But melancholia can also turn into manic triumph or
obsession, where the I, more obviously than in the previous solutions, transcends itself in an
anonymous, self-creating linguistic process that resembles a litany or mechanical representa-
tion. This is the world of Samuel Beckett and Thomas Bernhard, who indulge in the manic
repetitions language makes possible. A further strategy, the most radical perhaps, is to quite
simply starve the melancholia out, withhold from it its nourishment, as in Franz Kafka or
Alberto Giacometti. In this case, one can perhaps not speak of melancholia at all. The one
who is practiced in hunger art is at the boundary of melancholia. How should this boundary
be described? Can it be grasped simply in terms of starvation, of not eating?

Let us look at two extreme opposites, both seemingly light years from melancholia: the
sanguine Italo Calvino and the prophetic Antonin Artaud. Translation is a form of assimila-
tion. Let’s stop the metabolism for a second and listen to the original languages.

Calvino’s story, “Sotto il sole giaguaro,” concludes as follows:

Sotto la pergola di paglia d’un ristorante in riva a un fiume, dove Olivia m’aveva atteso, i nostri
denti presero a muoversi lentamente con pari ritmo e @ nostri sguardi si fissarono l'wno nell’altro con
un intensita di serpenti. Serpenti immedesimati nello spasimo d’inghiottirci a vicenda, coscienti d’essere
a nostra volta inghiottiti dal serpente che tutti ci digerisce e assimila incessantemente nel processo
d’ingestione e digestione del cannibalismo universale che impronta di sé ogni rapporto amoroso e annul-
la i confini tra i nostri corpi e la sopa de frijoles, lo huacinango a la veracruzana, le enchiladas...y)

Only someone possessed of sanguine humor can compare love-making to a cannibalistic
repast in such an unproblematic way and, what’s more, have the lovers devour each other’s
devouring of the Mexican dishes, as indicated in the final lines. The limits of melancholia are
obviously a shared cannibalism, a sacrifice shared in togetherness or love by going beyond
our bodies’ conventional boundaries and thus becoming one. According to Bataille, this can-
nibalism is not a malignant, archaic remnant living on in the human psyche: it is the founda-
tion without which no love affair is complete. To love is to eat—but for fun: a difference
between metaphoric and real eating that the melancholic doesn’t feel. Wade Guyton sure
eats visual imagery and the meal makes all symbols appear real like flesh.

Antonin Artaud’s solution (which is close to the Mexican culture of sacrifice in the same
way that Calvino’s fantasy would appear to be the opposite): the revolt against eating and the
body driven to an extreme. The I sacrifices itself and its word for the sake of a different,
immaculate order. Artaud defends himself with instinctual power against the representation
of the symbolic food—*“spiritual nourishment”—of the word qua body, and man as his
own sustenance. The word is the cadaver of psychic life, a barbaric overhang from a
past epoch, the food and the word that, in Artaud, constantly tempts towards a criminal,
incestuous act, which points to the possibility of returning to oneself and the world in
natural circulation.

107



Wade Guyton

Il'y a dans les formes du Verbe humain je ne sais quelle opération de rapace, quelle autodévoration de
rapace ou le poete, se bornant a l'objet, se voit mangé par cet objet. ... Un crime pese sur le Verbe fait
chair, mais le crime est de Uavoir admis. ... Linverti est celui qui mange son moi et veut que son soi le
nourrisse, cherche dans son soi sa mere et veut la posséder pour lui. Le crime primitif de Uinceste est L'en-
nemi du poete et le tueur de son immaculée poésie. ... Je ne veux pas manger mon poeme, mais je veux
donner mon ceewr a mon poeme. Mon ceewr est ce qui n’est pas moi. ... Je suis ce poete oublié, qui s’est vu
tomber da la matiére un jowr, et la matiére ne me mangera pas, moi.”)

Artaud is searching for a virgin state beyond Calvino’s universal cannibalism, or beyond

»

the “carno-centrism,” which Jacques Derrida viewed as typical for Western thought.!” To
place oneself beyond humanity’s “desire for the cadaver” in this way naturally involvos great
risk!)—above all, the risk of going insane, a risk we know Artaud himself was willing to take.
But there are also other ways of creating something from contradiction, from a lack or abun-
dance, without yielding to melancholia. There is a hunger for a food that never is led back to
the same, the known, or to a natural circulation. That hunger for something more can be
Kafka’s hunger for a colossal food. This “more” can be prophetic and can be intimately con-
nected to writing as such, given that the word in itself bears with it a coming time, a time that
has yet to be realized. And this “more” can be a flaming canvas that seems to burn itself so as
to delete the traces of its own destruction. Wade Guyton knows this too.

We encounter a paradoxical form of this kind of “more” when it manages to encompass
reality in its most tangible form, and when this appetite turns out towards things instead of,
satiated by normal food, being stilled before them. In this state, the world becomes open to
intensified senses as if it had been liberated from its coded covering. Thought and the
senses turn outward and become productive, something Novalis was perhaps the first to give
a philosophical meaning to. The world exists for my sake, it is my mission.

In the case of the obsessed Arthur Rimbaud, this inversion of appetite is so strong that the
senses get confused in an almost shocking encounter with things. These are not simply tast-
ed as comparative impressions, but rather they are wolfed down in their entirety. Poisonous
stems are bitten off, church towers are suckled. Normal food is uninteresting. The world is
my appetite, a single imperative: there to be eaten!

Rimbaud (“Faim,” 1872):

Sij’ai du gott, ce n’est guere
Que pour la terre et les pierres.
Je déjeune toujours d’air,

De roc, de charbons, de fer.

Mes faims, tournez. Paissez, faims,
Le pré des sons.

Attirez le gai venin

Des liserons.

Mangez les cailloux qu’on brise,

Les vieilles pierres d’églises;

Les galets des vieux déluges,

Pains semés dans les vallées grises.!?

108



Wade Guyton

1) These notes are part of a larger exploration of the connection between cannibalism and melancholia, a col-
laboration with poet and critic Anders Olsson, which will be published by Sternberg Press in November 2008.
2) For an analysis of this Kojéve-Bataille correspondence, see Giorgio Agamben, The Open: Man and Animal
(Stanford: Stanford University Press, 2004); for this quote, see p. 6.

3) Ibid.

4) Ibid., p. 11.

5) Ibid., p. 7.

6) Scott Rothkopf, “Modern Pictures” in Wade Guyton, Color, Power & Style (Cologne: Walther Koenig, 2007),
p. 74.

7) Ibid.

8) Italo Calvino, Sotto il sole giaguaro (Milan: Garzanti, 1986), pp. 56-57. “Under the thatched arbor of a restau-
rant on a riverbank, where Olivia had waited for me, our teeth began to move slowly, with equal rhythm, and our
eyes stared into each other’s with the intensity of serpents’—serpents concentrated in the ecstasy of swallowing
each other in turn, as we were aware, in our turn, of being swallowed by the serpent that disgusts us all, assimi-
lated ceaselessly in the process of ingestion and digestion, in the universal cannibalism that leaves its imprint on
every amorous relationship and erases the lines between our bodies and sopa de frijoles, huachinango a la vera
cruzana, and enchiladas.” Italo Calvino, Under the Jaguar Sun, trans. William Weaver (Vintage, 1993), p. 29.

9) Antonin Artaud, “Révolte contre la Poésie” in Buvres completes, vol. 9 (Paris: Gallimard, 1971), pp. 144-45.
“There is in the form of the human Word I don’t know what operation of rapaciousness, what self-devouring
greed going on; whereby the poet, binding himself to the object, sees himself eaten by it. That is a crime weigh-
ing heavy on the idea of the Word-made-flesh, but the real crime is in having allowed the idea in the first place.
The inverse is he who eats his self, and desires and desires that his self nourish him, seeking his mother in it and
wanting to possess her for himself. The primitive crime of incest is the enemy of poetry and the killer of poetry’s
immaculacy. I don’t want to eat my poem but I want to give my heart to my poem. My heart is what isn’t my ego.
I am that forgotten poet who one day saw himself hurtle to matter, and matter never will devour me, my ego.”
See Manifesto: A Century of Isms, ed. Mary Ann Caws (Lincoln: University of Nebraska Press, 2001), pp. 463-464.
10) Itis no accident that Derrida returned on a number of occasions to Artaud’s encounter with the constraints
placed on Western theater by the Word. See

the essays “La parole soufflée” and “The =

Theater of Cruelty and The Closure of Rep- : ) F
resentation” in Writing and Difference !
(Chicago, The University of Chicago Press,
1978).

11) Artaud’s position is aggressively anti-
Freudian, and he sees the libido itself as
“the definition of this desire for the cadav-
er.t:Seenote 9 ipH229;

12)

If I've a taste, it’s not alone

For the earth and stones,

Rocks, coal, iron, air,

That’s my daily fare.

Roam my hungers, hunger browse
In the field on sound,

Suck up bindweed’s gay venom
Along the ground.

Eat the pebbles that one breaks,
Churches’ old stones;

Gravel of ancient deluge taste,

And loaves scattered in grey brakes.

cATA AT

Arthur Rimbaud, “Hunger” in Collected
Poems, trans. Oliver Bernard (London,

Penguin Classics, 1986), p. 332. WADE GUYTON, UNTITLED (CAT. 4 CAT. 7 43), 2006,

Epson DURABrite inkjet on book page, 8 T x 12 1/87 /
OHNE TITEL, Inkjet auf Buchseite, 22,5 x 30,8 cm.

109



Wade Guyton

7 XX

BILDER FRESSEN
Bl PDER TG

ANMERKUNGEN ZU WADE GUYTON?"

Es ist spdat. Wenn alles gesagt und getan worden ist, kann man es noch einmal sagen. Wenn
sonst nichts bleibt, dann wiederhole die Wiederholung. Es ist spat, und angenommen, was
bereits mehrmals behauptet wurde, dass wir tatsichlich am Ende der Geschichte angekom-
men sind, dann bleibt immer noch die Frage nach dem Epilog, danach, wie ein mogliches
Postskriptum, eine Koda oder ein Nachtrag lauten kénnte.

Wodurch unterscheidet sich das Leben nach der Geschichte, und wer sind wir, Spatge-
borene, die wir diese posthistorische Luft einatmen, die wir von der Leichtigkeit profitieren
und das Postskriptum zum geschichtlichen Menschen schreiben? In einer Fussnote zu seinen
Vorlesungen tber Hegels Phdnomenologie des Geistes, die er 1938-39 in Paris hielt, geht Ale-
xandre Kojéve naher auf diese Frage ein und gelangt zu einigen bemerkenswerten Schluss-
folgerungen. Der historische Prozess der Arbeit und der Negation, wie er von Hegel und
anschliessend mit anderen Schwerpunkten von Marx analysiert worden ist, habe aus den Tie-
ren der Spezies Homo Sapiens Menschen gemacht, doch dieser Prozess sei nunmehr abge-
schlossen. Wir sind am Ende der Geschichte angelangt, aber es scheint, als sind wir immer
noch da. Kojeve fithrt dies naher aus:

Das Verschwinden des Menschen am Ende der Geschichte ist keine kosmische Katastrophe: Die natiir-
liche Welt bleibt so, wie sie seit Ewigkeiten war. Es ist auch keine biologische Katastrophe: Der Mensch
bleibt am Leben als Tier, das im Einklang mit der Natur oder dem gegebenen Sein ist. Was verschwindet,

DANIEL BIRNBAUM ist Rektor der Stadelschule und Direktor des Portikus, beide in Frankfurt am Main.

Er ist der kunstlerische Leiter der 53sten Biennale in Venedig 2009.

PARKETT 83 2008 110

WADE GUYTON, UNTITLED, 2007, Epson UltraChrome inkjet on linen, 84 x 69” each / OHNE TITEL, Inkjet auf Leinen, je 213,4 x 175,3 cm.



WADE GUYTON, UNTITLED (BEUYS), 2003,

Epson DURABrite inkjet on book page, 8 °/4x 117/3” /

OHNE TITEL (BEUYS), Inkjet auf Buchseite, 22,2 x 28,8 cm.

Wade Guyton

ist der Mensch im eigentlichen Wortsinn, das heisst die negierende Tdtigkeit des Gegebenen und der
Fehler oder, im Allgemeinen, das dem Objekt entgegengesetzte Subjekt.g)

Wer sind wir also, wenn der Mensch tatsachlich verschwunden ist? Um ebendiese Frage
kreist ein faszinierender Dialog zwischen Kojéve und seinem Schiiler Georges Bataille. Eine
Frage: Gibt es Kunst nach der Geschichte? Woraus sich die Frage ergibt: Ist das imaginative,
von der Einbildungskraft befeuerte Tun nach dem Menschen weiterhin als kinstlerisch anzu-
sehen oder ist es vielmehr vergleichbar mit dem kunstvoll umstindlichen Treiben bestimm-
ter Tiere, die ebenfalls komplizierte Gebilde wie Bienenwaben schaffen? Kriege und blutige
Revolutionen sind, so Kojeve, vorbei, die Kunst aber hat im Postskriptum, also dem Zeitalter,
in dem wir leben, weiterhin ihren Platz: «... der ganze Rest kann sich undefiniert erhalten:
die Kunst, die Liebe, das Spiel und so weiter, kurz alles, was den Menschen glicklich
macht.»®) Nach der Geschichte gibt es posthistorische Schopfungen oder Lebensformen, die
Raum fir denkbar umstindliche formalistische und ritualisierte Formen der kulturellen
Tatigkeit lassen wie etwa den faszinierenden «Snobismus», dem wir in Japan begegnen: «das
No-Theater, die Tee-Zeremonie und die Kunst des Blumensteckens.» Und es gibt sogar noch
extremere Formen: «So ist im Grenzfall jeder Japaner prinzipiell fihig, aus purem Snobis-
mus vollig caumsonst zu einem Selbstmord zu schreiten ...»

Die Kunst Wade Guytons lasst sich
vielleicht in diesem posthistorischen
Sinn deuten. Ein Spétgeborener zu sein
ist allerdings nicht nur eitel Freude. In
einem kritischen Brief an seinen Lehrer
akzeptiert Bataille die Grundbedingun-
gen unserer posthistorischen Verfassung.
Doch Erotik und Kunst, falls dies noch
die richtigen Begriffe sind, denen Ba-
taille eine zentrale Bedeutung zuwies,
sind nicht nur freudvoll — nicht nur
Spiel. Auch nach der Geschichte kann
man von Feuer verzehrt werden: «Ich
stelle mir vor, dass mein Leben — oder
dessen Abtreibung, die offene Wunde,
die mein Leben ist — von sich aus die
Widerlegung des geschlossenen Systems
Hegels darstellt.»®

Was gibt es noch zu sagen? Was ist
noch aufzunehmen oder an die Welt wei-
terzugeben? Alles oder nichts, Bulimie
oder Anorexie, so wurde wohl die Ant-
wort des Melancholikers lauten: entwe-
der ein manischer Uberfluss oder eine
Beschworung am Rande der Sprache. Bil-
der, die andere Bilder fressen, oder Bil-
der, die sich zu Tode hungern. Wade
Guyton kennt beide. Dass eine ganze
Generation von Kiinstlern in Europa und



Wade Guyton

WADE GUYTON, UNTITLED NO. 1, 2006,

11 drawings (Epson DURABrite inkjet on book pages),
4 frames (oak and Plexiglas), 94 /4 x 118 /s x 3 1/5”,
detail / OHNE TITEL NR. 1, 11 Zeichnungen

(Inkjet auf Buchseiten), 4 Rahmen (Eiche

und Plexiglas), 239,4 x 300 x 8,9 ¢m, Ausschnitt.

den USA sich der gleichen Strategien der
Aneignung oder Appropriation bedient,
sollte uns vielleicht veranlassen, die Werke

einer naheren Betrachtung zu unterzie-
hen, anstatt auf Strategien des Zitierens St

herumzureiten. «Wir sind», wie Scott

Rothkopf schreibt, «nicht nur zu spit

gekommen zur Party der Moderne, sondern auch zur Party der Postmoderne.»® Das kann
sehr befreiend sein, das eigentliche Problem aber, wie Rothkopf sagt, «ist nicht sosehr, dass
es so etwas wie ein ursprungliches Bild, ein «Original>, nicht gibt, sondern genau zu wissen,
dass es nicht sehr originell ist, das zu sager1>>.7) Tatsachlich also geht es um die Frage, welche
Bilder man zu fressen beschliesst und wie das, was man nachher zurtcklasst, aussieht.

Die Melancholie neigt erkennbar dazu, sich aufzuheben, sobald sie Sprache wird. Das
innere Leiden wird nach aussen getragen, macht die Welt zu seiner Projektionsfliche und
findet einen Halt im Zeichen, das nicht mehr zum Ich gehort. Und da also die Melancholie
in all ihrer Weltlichkeit eine Form der Symbolproduktion ist, kann man sagen, dass sie als
Phanomen tber sich selbst hinausweist. Der Melancholiker findet Mittel und Wege, um in
seiner Misere weiterzuleben. Mehr noch: Die entgegengesetzte, verharrende Tendenz, die
ihm eigen ist, ldsst ihn dank der Sprache sein Leiden transzendieren und macht es ihm
in einer zweiten Phase mittels Wiederholungen und unendlichen Variationen moéglich, sich
sein geheimnisvolles Objekt — die Melancholie — zu bewahren. Diese Bewahrung mittels
Neologismen gehort zur Manier des Melancholikers.

Es gibt verschiedene Strategien der Darstellung von Melancholie. Zunichst ist da die her-
kommliche Symbolisierung der Niedergeschlagenheit, die von iiberkommenen Formeln und
Zeichen Gebrauch macht. Ihr begegnen wir bereits bei Albrecht Diirer bis hin zu Gé-
rard Nerval. Sie gerit oft zu einer hyperbolischen Verstirkung der Symbolisierung, im Zuge

2



Wade Guyton

derer die Melancholie vom Einzelnen auf ein Drama auf der Bihne der Welt ubertragen
wird. Sie kann kosmische Dimensionen annehmen und sich ins Apokalyptische steigern. Die
Melancholie kann aber auch zu manischem Triumph oder wahnhafter Besessenheit geraten,
wobei das Ich deutlicher als bei den vorhergehenden Formen tber sich selbst hinausweist in
einem anonymen, sich selbst generierenden Sprachvorgang, der einer Litanei oder einer
mechanischen Reprasentation gleicht. Dies ist die Welt von Samuel Beckett und Thomas
Bernhard, die der manischen Wiederholung frénen, die die Sprache ermoglicht. Eine
weitere Strategie, und zwar die vielleicht radikalste, besteht darin, die Melancholie auszu-
hungern, ihr ihre Nahrung zu entziehen, wie bei Franz Kafka oder Alberto Giacometti. In
diesem Fall kann man vielleicht gar nicht von Melancholie sprechen. Der geiibte Hunger-
kunstler bewegt sich an der Grenze der Melancholie. Wie soll man diese Grenze beschrei-
ben? Kann man sie einfach im Sinne des Hungerns, des nicht Essens begreifen?

Betrachten wir zwei Gegenpole, beide allem Anschein nach Lichtjahre von der Melancholie
entfernt: den heiteren Italo Calvino und den prophetischen Antonin Artaud. Ubersetzung ist
eine Form der Einverleibung. Halten wir den Metabolismus fiir einen Moment an und lau-
schen den Originalsprachen. Calvinos Erzahlung «Sotto il sole giaguaro» endet wie folgt:

Sotto la pergola di paglia d’un ristorante in riva a un fiume, dove Olivia m’aveva atteso, i nostri
denti presero a muoversi lentamente con pari ritmo e ¢ nostri sguardi si fissarono 'uno nell’altro con
un’intensita di serpenti. Serpenti immedesimati nello spasimo d’inghiottirci a vicenda, coscienti d’essere
a nostra volta inghiottiti dal serpente che tutti ci digerisce e assimila incessantemente nel processo d’in-
gestione e digestione del cannibalismo universale che impronta di sé ogni rapporto amoroso e annulla i
confini tra i nostri corpi e la sopa de frijoles, lo huacinango a la veracruzana, le enchiladas ...%)

Nur ein Sanguiniker kann mit derartiger Leichtigkeit die korperliche Liebe mit einem
kannibalistischen Mahl vergleichen — das gegenseitige Verschlingen beim Verschlingen der
mexikanischen Speisen. Offensichtlich hat die Melancholie ihre Grenzen in einem gemein-
samen Kannibalismus, einem Opfer, das im Zusammensein oder in der Liebe gebracht wird,
indem man uber die Grenzen der einzelnen Korper hinausgeht und eins wird. Nach Bataille
ist dieser Kannibalismus kein bésartiges, archaisches Uberbleibsel, das in der menschlichen
Psyche fortlebt, sondern er ist der Grund, ohne den keine Liebesbeziehung vollkommen ist.
Lieben heisst essen — aber aus Sinnesfreude: ein Unterschied zwischen metaphorischem und
richtigem Essen, den der Melancholiker nicht empfindet. Wade Guyton isst ganz klar Bild-
motive und das Mahl lasst alle Symbole wirklich erscheinen wie Fleisch.

Antonin Artauds Loésung, die der mexikanischen Opferkultur in dhnlicher Weise nahe
steht wie Calvinos Phantasievorstellung, mutet wie das genaue Gegenteil an: ein sich Strau-
ben gegen das Essen und ein bis zum Aussersten getriebener Korper. Das Ich opfert sich und
sein Wort um einer anderen, reinen Ordnung willen. Artaud wehrt sich mit instinktiver Kraft
gegen die Darstellung des symbolischen Verzehrs, der «geistigen Ernahrung», des Wortes als
Korper und des Menschen als seines eigenen Nahrungsmittels. Das Wort ist der Kadaver des
Seelenlebens, ein barbarisches Relikt einer vergangenen Epoche, die Nahrung und das
Wort, welches bei Artaud stindig zu einem verbrecherischen, inzestuésen Akt verfihrt, in
dem sich die Moglichkeit andeutet, in einem natiirlichen Kreislauf zu sich selbst und zur
Welt zurtickzukehren.

1l y a dans les formes du Verbe humain je ne sais quelle opération de rapace, quelle autodévoration de
rapace ou le poete, se bornant a l’objet, se voit mangé par cet objet. [...] Un crime pese sur le Verbe fait
chair, mazis le crime est de lavoir admis. [...]est celui qui mange son moi et veut que son soi le nourris-
se, cherche dans son soi sa mere et veut la posséder pour lui. Le crime primitif de Uinceste est U'ennemi de

JHIS)



Wade Guyton

la poete et le tuewr de son immaculée poésie.[...] Je ne veux pas manger mon poéme, mais je veux donner
mon ceur a mon poeme. Mon ceeur est ce qui n’est pas moi.[...] Je suis ce poete oublié, qui s’est vu tom-
ber da la matiére un jour, et la matiere ne me mangera pas, mo )

Artaud sucht nach einem reinen, unberthrten Zustand jenseits von Calvinos universalem
Kannibalismus oder jenseits des «Karno-Zentrismus», den Jacques Derrida als charakteristisch
fiir das okzidentale Denken betrachtete.!?) Sich auf diese Weise jenseits des menschlichen
«Verlangens nach dem Kadaver» zu stellen ist natirlich mit hohem Risiko verbunden, bis hin
zu der Gefahr, dem Wahnsinn zu verfallen, einem Risiko, das Artaud bekanntlich bereit war
einzugehen.!!) Es gibt aber noch andere Méglichkeiten, aus dem Widerspruch, von Mangel
oder Uberfluss etwas zu schaffen, ohne sich der Melancholie hinzugeben. Es gibt den Hunger
nach einer Nahrung, die niemals zum Gleichen, zum Bekannten oder zu einem natiirlichen
Kreislauf zurtickfiihrt. Dieses Verlangen nach mehr kann Kafkas Hunger nach einem gewalti-
gen Essen sein. Er kann prophetisch und aufs Engste mit dem Schreiben an sich verbunden
sein, birgt doch das Wort als solches eine zuktnftige, der Verwirklichung harrende Zeit in
sich. Und dieses Weitere kann eine flammende Leinwand sein, die sich selbst zu verbrennen
scheint, um die Spuren ihrer eigenen Zerstorung zu tilgen. Auch das weiss Wade Guyton.

In einer paradoxen Form begegnen wir diesem «Mehr», wenn der Appetit sich um die
Wirklichkeit in ihrer greifbarsten Form legt und sich nach aussen den Dingen zuwendet,
anstatt durch normales Essen von ihnen gesattigt zu sein. In diesem Zustand erschliesst sich
die Welt den gesteigerten Sinnen, so, als wére sie von ihrer verschlisselten Verkleidung
befreit worden. Das Denken und die Sinne wenden sich nach aussen und werden produktiv,
ein Vorgang, den Novalis moglicherweise als Erster mit philosophischem Sinn aufgeladen
hat. Die Welt existiert um meinetwillen, sie ist meine Aufgabe.

Im Fall des besessenen Rimbaud geht diese Umkehrung des Appetits so weit, dass die Sinne
in einer schockierenden Begegnung mit den Dingen verwirrt werden. Diese werden nicht als
relative Eindriicke gekostet, sondern ganzlich vergeschlungen. Giftige Stengel werden abgebis-
sen, Kirchtiirme vertilgt. Normales Essen ist uninteressant. Die Welt ist mein Appetit, ein einzi-
ger Imperativ: da, um gegessen zu werden!

(Ubersetzung: Bram Opstelten)

Arthur Rimbaud («Faim», 1872)

Si j’ai du gott, ce n’est gueére
Que pour la terre et les pierres.
Je déjeune toujours d’air,

De roc, de charbons, de fer.

Mes faims, tournez. Paissez, faims,
Le pré des sons.

Attirez le gai venin

Des liserons.

Mangez les cailloux qu’on brise,
Les vieilles pierres d’églises;
Les galets des vieux déluges,

Pains semés dans les vallées grises.!?)

174

WADE GUYTON, U-STENCIL, 2006, spray paint, Tbilisi / U-SCHABLONE, Spriihfarbe.



WADE GUYTON, U-STENCIL, 2006, spray paint, Hard Hat, Geneva / U-SCHABLONE, Spriihfarbe.

Wade Guyton

1) Diese Ausfithrungen sind Teil einer umfassenderen Untersuchung zur Beziehung zwischen Kannibalismus
und Melancholie, einer Gemeinschaftsarbeit mit dem Dichter und Kritiker Anders Olsson, die im November
2008 bei der Sternberg Press erscheinen wird.

2) Siehe Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 2003, far
eine eingehendere Betrachtung dieser Korrespondenz zwischen Kojéve und Bataille; dieses Zitat S. 16.

3) Ebenda, S. 15.

4) Ebenda, S. 20.

5) Ebenda, S. 17.

6) Scott Rothkopf, «<Modern Pictures», in Wade Guyton, Color, Power & Style, Walter Konig, Koln 2007, S. 74.

7) Ebenda.

8) Italo Calvino, aus Sotto il sole giaguaro, Garzanti, Mailand 1986, S. 56f. «Unter der Stroh-Pergola eines Restau-
rants am Ufer eines Flusses, wo mich Olivia erwartet hatte, begannen unsere Zihne langsam im gleichen Rhyth-
mus zu mahlen, und unsere Blicke hefteten sich aufeinander mit der Intensitit von Schlangen. Schlangen, als
die wir einander im Zucken des gegenseitigen Uns-Verschlingens erkannten, wohl wissend, dass wir unsererseits
verschlungen wurden von jener Schlange, die unaufhérlich uns alle verschlingt und assimiliert in jenem Einver-
leibungs- und Verdauungsprozess des universalen Kannibalismus, der jede Liebesbeziehung pragt und alle Gren-
zen ausloscht zwischen unseren Kérpern und der sopa de frijoles, dem huacinango a la veracruzana, den enchiladas.»
Italo Calvino, Unter der Jaguar-Sonne, Carl-Hanser-Verlag, Miinchen 1987, S. 62.

9) Antonin Artaud, «Revolte gegen die Poesie», in Briefe aus Rodez, Postsurrealistische Schriften, Matthes & Seitz,
Miunchen, 1979, S. 72f. «Es gibt in den Formen des menschlichen Wortes irgendeine rauberische Operation,
irgendeine rauberische Selbstverzehrung, wo der Dicher sich auf den Gegenstand beschrankend, erlebt, wie er
von dem Gegenstand aufgezehrt wird. Ein Verbrechen lastet auf dem. Das Wort wird Fleisch, aber das Verspre-
chen besteht darin, es erlaubt zu haben.(...) Ich will mein Gedicht nicht aufzehren, sondern ich will meinem
Gedicht mein Herz geben, und was ist mein Gedicht fir mein Herz. Mein Herz ist, was nicht Ich ist. (...) Ich
bin dieser vergessene Dichter, der erlebte wie er eines Tages in die Materie stiirzte, und die Materie verzehrte
nicht mich.»

10) Es ist kein Zufall, dass Derrida des Ofteren auf Artauds Auseinandersetzung mit den durch das Wort dem
abendldndischen Theater auferlegten Zwangen zuriickkommt. Siehe die Aufsitze «Die soufflierte Rede» und
«Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprisentation», in Die Schrift und die Differenz, dt.
von Rodolphe Gasché, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1972.

11) Artaud nimmt einen Freud vehement entgegengesetzten Standpunkt ein und méchte die Libido schlechthin
«als die Definition dieses Verlangens nach dem Kadaver» begreifen. Siehe Antonin Artaud, Buvres completes, Bd.
9, Gallimard, Paris 1971, S. 229.

12) Arthur Rimbaud, «Hunger»

Mein Geschmack geht ganz alleine
Nach der Erde und dem Steine.
Ich will immer Luft nur speisen,
Felsenbrocken, Kohle, Eisen.

Dreh dich, Hunger. Hunger, lauf
Zu der Tone Trift.

Aus der Winde saug zuhauf

Dir ein frohes Gift.

Iss die Kiesel, die man bricht,
Alter Kirchen Steineschicht;
Und Geroll, der Sintflut Beute,
Brote, grau ins Tal gestreute.

Arthur Rimbaud, Samtliche Dichtungen,
dt. von Thomas Eichhorn,
DTV, Minchen 2002, S. 245f.

L]



	Wade Guyton : pictures eating pictures : notes for Wade Guyton = Bilder fressen Bilder : Anmerkungen zu Wade Guyton

