
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 82: Collaborations Louise Bourgeois, Pawel Althamer, Rachel Harrison

Artikel: Balkon : ohne Ödipus = without Oedipus

Autor: Verwoert, Jan / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


l=ig.fe fig

JAN VERWOERT

• •

Oh ne Odipus

8
§
OS

o
QS

co

s
O

£
C

*o
S-K

co

ic
S *
O Ct;

S; £
co Ü\ §
S $
5 O

» bi

11
-£ ^

Der Feminismus hat die Kunst verändert.

Nicht zuletzt durch die Entwicklung

anderer Modelle künstlerischer
Praxis. Was Performance, Installation,
Video und Konzeptkunst als neue
Ausdrucksmittel bedeutet haben, lässt sich

im Rückblick überhaupt nur dann

ermessen, wenn man die feministische

Kritik als eine der entscheidenden

Kräfte begreift, die deren Entwicklung
in den 70er-Jahren mit vorangetrieben
hat. Die traditionellen Medien Malerei
und Skulptur schienen dem Geist der
Institutionen einer autoritären Gesellschaft

verhaftet zu sein. Um andere

Formen des gesellschaftlichen
Austausche zu schaffen und das bisher

Verschwiegene auszusprechen, muss-

ten neue Sprachformen gefunden werden.

Der Feminismus hat in diesem

Sinne eine radikale Politik des Mediums

begründet, die weit mehr bewirkt
hat als eine blosse Erweiterung des

Kunstbegriffs um das ein oder andere

Genre. Feministische Kunst hat den

Körper als Sprache und das gesell-

JAN VERWOERT ist Contributing
Editor der Zeitschrift frieze und veröffentlicht

unter anderem in Afterall, Metropolis

M, Camera Austria und Springerin. Er

unterrichtet am Piet Zwart Institute in Rotterdam.

schaftliche Leben selbst als künstlerisches

Medium erschlossen. Surrealismus

und Fluxus mögen dies vorbereitet

haben. Aber erst feministische

Künstlerinnen haben diesem Projekt
die entscheidende Dringlichkeit und

Zuspitzung gegeben, indem sie es aus

der Grauzone der Koketterie mit der

kathartischen Entfesselung des Unbe-

wussten herausführten und zu einem

echten Handlungsfeld ausbauten.

Das macht die aktuelle Ausstellung
«WACK! Art and the Feminist Revolution»

mit aller Deutlichkeit klar. Sie

versammelt Arbeiten von weit über

hundert Künstlerinnen, die in den

70er-Jahren die Entwicklung der

Performance-, Video-, Installations- und

Konzeptkunst durch ihre feministischen

Praktiken geprägt haben.Die
Ausstellung ist ein mit entsprechender
Wucht vorgebrachtes Argument zur
Korrektur der Kunstgeschichte. Oft
wird ja auch die Kunst der 70er noch so

dargestellt, als seien die Malerfürsten
des abstrakten Expressionismus
einfach nur von jüngeren Männern, Kon-

zeptualisten mit Bart oder Brille, abgelöst

worden. Verteidigt wird diese Sicht

üblicherweise mit der rhetorischen

209 PARKETT 82 2008



Frage: Wo sind denn die Frauen? Auf
diese Frage gibt «WACK! Art and the

Feminist Revolution» eine überwältigend

klare Antwort: Hier.

Die nachhaltige Kraft vieler Arbeiten

ergibt sich unmittelbar aus der

befreienden Direktheit, mit der
Materialien angeeignet und die Themen

umgesetzt werden. Da sind zum einen

Arbeiten, in denen das gesellschaftlich

vorgegebene Bild der Frau methodisch

nachgeahmt und in der Nachahmung
durch offene performative Gesten

aufgelöst wird. In ihrer Performance

MIRROR PIECE I (Spiegel-Stück, 1969)

führte Joan Jonas zum Beispiel eine

Choreographie auf, in der fünfzehn

Darstellerinnen, lange schmale Spiegel

vor dem Körper tragend, auf der Bühne

zueinander bestimmte Positionen

einnahmen oder von zwei Darstellern

in Posen gebracht wurden. Die Aufführung

zeigt die Macht der Pose und löst

sie in der endlosen Vervielfachung
ihrer Spiegelungen zugleich auf. Ahnlich

arbeitet Sanja Ivekovic in ihrer
grossartigen Serie DOUBLE LIFE aus

den frühen 70er-Jahren: In photographischen

Selbstporträts imitiert sie mit
lustvoller Beiläufigkeit die Körperhaltungen

von Models aus Werbephotos,
die sie den eigenen Aufnahmen direkt

gegenüberstellt. Wenn es sein muss,

kann sie alle Frauen sein oder eben

nicht - wie die Beiläufigkeit der
Nachahmung zeigt.

Dann gibt es zum anderen Arbeiten,

in denen der Körper nicht die

Sprache der Posen spricht, sondern
als eine Substanz erscheint, die sich

der Versprachlichung widersetzt. In
CROCHETED ENVIRONMENT (Gehäkelte

Umgebung, 1972) zum Beispiel kleidete

Faith Wilding die dunklen Wände

eines Interieurs mit weissen gehäkelten

Wollnetzen aus, die wie unkontrol¬

liert wachsendes Gewebe aussehen.

Die Handarbeit für ein vermeintlich

trautes Heim wird zum Ausdrucksmittel

des Unheimlichen. In 10 MONTHS

(1977-79) präsentiert Susan Hiller in
10 Rahmen jeweils 28 Schwarz-Weiss-

Photographien (eine für jeden Tag

eines Mondmonats), die die
zunehmende Rundung ihres Bauchs
während ihrer Schwangerschaft zeigen.

Uber jedem Rahmen hängt ein Textblatt

mit nüchternen Selbstbeobachtungen

und Reflektionen über die

gesellschaftliche Position der Frau. In
der Detailaufnahme ist der Bauch

nicht gleich als solcher zu erkennen.
Das Bild wirkt eher wie eine Graphik
und erscheint deshalb genauso
abstrakt wie der nebenstehende Text. So

bringt Hiller Körper und Text auf
einen Nenner: Die gesellschaftliche
Realität des Körpers ist der Diskurs

über ihn. Im selben Zug unterstreicht
sie aber auch die Differenz zwischen

Diskurs und Erfahrung. Als materielle

Zeugnisse dokumentieren die Photos,

dass an jedem dieser 280 Tage irgendetwas

anders war. Dieses je immer
wieder Anderssein entzieht sich als

körperliche Erfahrung der Versprachlichung.

In allen Beispielen ist die Wahl des

Mediums Teil des Konzepts der Arbeit,
wenn nicht sogar ihr Inhalt. Jonas und
Ivekovic wählen die Pose als Medium,

um die Macht normierter Körpersprache

zu zeigen und zu brechen. Hiller
und Ivekovic benutzen Photographie,
um die Funktion dieses Mediums bei

der Konstruktion von Frauenbildern

zu ergründen. Wilding macht Handarbeit

zum Medium und entwickelt

aus den symbolischen Konnotationen
einer alltäglichen Tätigkeit eine eigene

Sprache. Die politische Pointe liegt
also in der instrumentellen Aneignung
eines Mediums im Zeichen feministischer

Anliegen.
Umso interessanter war es, in der

Ausstellung Malerei zu sehen.

Besonders stark wirkten in diesem

Zusammenhang die Bilder von Mary
Heilmann. TEHACHAPI # 2 (1979) zum

Beispiel ist eine grossformatige
Leinwand, abstrakt mit Schwarz und Pink

gemalt, deren Fläche im Querformat
in gleichen Abständen zweimal unterteilt

ist. Von links nach rechts gelesen
ist da zuerst eine pinke Fläche mit
einem schwarzen Quadrat darin und
dann eine doppelt so breite
mattschwarze Fläche, durch die, etwa in der

V
ft,

210



MARY HEILMANN, TEHACHAPI # 2,

1979, acrylic on canvas, 48 x 72" /
Acryl auf Leinwand, 122 x 183 cm.

(PHOTO: PAT HEARN GALLERY)

Mitte, vertikal eine weisse Linie gezogen

ist wie mit Kreide auf einer Schultafel.

Es ist ein Bild über den Kontrast

zwischen der Unfarbe Schwarz und der

Antifarbe Pink und zugleich ein Bild
über Zeit, über das Hier und Jetzt des

Auftritts des schwarzen Quadrats und
die elegant mit einem Strich zerteilte
leere Zeit der schwarzen Fläche, fast

wie bei Newman rhythmisiert, nur viel

beiläufiger, nicht für die Ewigkeit und
auch nicht vor einem himmlisch
leuchtenden Farbgrund, sondern vor einem

toten Schwarz neben einem kaugum-
mifarbenen Pink, zeitgemäss kombiniert,

wie rosa Nagellack zu schwarzem

PVC, sehr New Wave, so wie Soft Cells

Motown-Coversongs: Der Soul des

abstrakten Expressionismus ist da, nur
ohne die orchestrale Umsetzung, alles

ist reduziert auf die melodische Hookline

und das rhythmische Fundament,

monophon und monoton, aber

körperbezogen und hochemotional.
Was bedeutet nun aber diese Art zu

malen vor dem Hintergrund einer
feministischen Politik der Aneignung

von Medien? In ihrem Katalogessay

«Painting with Ambivalence» deutet

Helen Molesworth die strategische
Pointe von Heilmanns Herangehensweise

an die Malerei als eine doppelte
Provokation:2* Zum einen sieht sie die

Verwendung von Antifarben wie Pink
als Affront gegen die 1962 von
Clement Greenberg verhängte Doktrin,
dass nach der durch die Moderne

vollzogenen Bestimmung des Wesens der

Malerei nun die Frage nach der

guten Malerei die wichtigste sei. Dieser

altväterlichen Weisung spottet die

gezielte Verwendung von Farben, die

eine Malerei, nach konventionellen

Kriterien beurteilt, als schlecht ausweisen

würde. Uber dieses provokative
Bekenntnis zum bad painting hinaus,

schreibt Molesworth, sei zum anderen

Heilmanns Entscheidung, geometrisch
abstrakt zu malen, von Bedeutung, weil

sie sich so zu der besonderen Form der

Rationalität bekennt, die der Farbfeldmalerei

innewohnt. Diese Form ist

besonders, da sie sich auf die

Eigengesetzlichkeiten visueller Strukturen

bezieht und so der Versprachlichung
widersetzt. Die zweite Provokation von
Heilmanns Arbeit wäre damit ein

Bekenntnis zur Hermetik der strukturellen

malerischen Abstraktion.
Diese Einlassung auf eine gewisse

hermetische Rationalität als strategischen

Zug zu begreifen, ist auch in

Bezug auf die zuvor diskutierten kon-

zeptuellen Arbeiten aufschlussreich:

Das widerständige Potenzial der Arbeiten

von Jonas, Ivekovic, Wilding und

Hiller liegt ja in gewisser Weise genau
in der gleichzeitigen Behauptung
einer intellektuellen Rationalität und

einer provokativen Unlesbarkeit. Die

diskursive Bezugnahme auf

gesellschaftspolitische Themen geht einher
mit der hermetischen Eigenlogik der

von der Norm abweichenden Posen

von Jonas und Ivekovic, der Materialsymbolik

von Wilding und der indexi-
kalischen Photographien von Hiller.
Von der Warte der abstrakten Malerei

von Heilmann aus betrachtet, wird so

eine Qualität der konzeptuellen Arbeiten

sichtbar, die dem massgeblich von

211



Joseph Kosuth propagierten kanonischen

Verständnis der Konzeptkunst
als transparenter Ideenkunst
widerspricht.3' Der Begriff der

Konzeptkunst wäre so neu zu überdenken

im Lichte des Einsatzes der widerständigen

Hermetik, die die genannten
Künstlerinnen als ein Moment ihrer
feministischen Hermeneutik ins Spiel

bringen.
Zugleich scheint das kritische

Potenzial von Heilmanns Arbeit mit
dieser strategisch konzeptuellen Lesart

noch nicht wirklich vollends beschrieben.

Was ihre Arbeit zu einem Wende-

und Ausgangspunkt für eine neue Art
der Malerei macht, ist ihr Umgang mit
den Pathosformeln der Farbfeldmalerei.

Heilmann entfaltet deren ganze
Kraft, verwirft jedoch ihre Heroik.
Dadurch unterscheidet sie sich von vielen

ihrer männlichen Zeitgenossen.

Selbst die postmodernen Spötter von
Schnabel bis Immendorff haben in
ihrem Zynismus noch den Zug ins

Heroische, den der Gestus der malerischen

Revolte mit sich bringt. Diese

Revolte bleibt dem leidigen Ritual des

ödipalen Konflikts mit den Gottvätern

der Malerei verhaftet. Der ödipale
Rebell muss die Väter stürzen, um

ihren Platz einzunehmen. Heilmann
kommt ohne dieses Pathos der Revolte

aus. Sie muss die Moderne nicht
töten, um sich ihren Platz in deren

Kanon zu sichern. Sie kann das schwarze

Quadrat in verwandelter (queerer)

Gestalt auf pinkem Grund weiterleben
lassen. Ihre Kunst hat deshalb nichts

Nachgiebiges. Sie bleibt provokativ
und dabei auf kalifornische Art
entspannt. Auf diese Weise eröffnet sie

einen Weg aus der endgame-Debatte um
den Tod der Malerei. Im Lichte ihrer

SANJA IVEKOVIC, MARIE CLAIRE, OCTOBER 1975, and SPRING 1970,

TUSKANAC, IN THE GARDEN OF R. SUPERS HOUSE WITH MLADEN

MARTIC, from the series "Double Life," ad, black-and-white photograph /
Aus der Serie "Doppelleben", Anzeige, Schwarz-Weiss-Photographie.

(PHOTO: COURTESY GENERALI FOUNDATION, VIENNA)

TmnqtäUe et plus tibre avec Mtma adhesive.
C'trt one Vania.

«1 tn plui, til* tit müiitim. —

as? 1

i varua
14

" r '-r"r-'n inlnrn 'mil

loisrs

Arbeit wird klar, dass der Tod der Malerei

immer nur der der symbolischen
Väter war. Durch die Verwerfung dieser

patriarchalen Logik des

Vatermords vollzieht Heilmann eine

entscheidende feministische Wendung in

der Malerei. Sie ist die Mitbegründerin
einer neuen antiödipalen Tradition, in
der abstrakte Malerinnen wie Tomma

Abts oder Monique Prieto stehen, in
die sich aber auch Künstlerinnen wie

Laura Owens oder Frances Stark durch
ihre antiödipal angstfreie Einlassung
auf die Geschichte der Moderne und
den Humor banaler Alltäglichkeit
stellen. Kunst kommt sehr gut ohne

Odipus aus. Seine Abschaffung durch
Künstlerinnen wie Heilmann ist ein

Grund, warum die interessanteste
Malerei heute von Frauen gemacht wird.

1) Die Ausstellung wurde von Cornelia
Butler kuratiert, sie war im MoCA in Los

Angeles zu sehen, im National Museum of
Women in the Arts, Washington D.C., im
P.S.l, New York, und wird abschliessend in
der Vancouver Art Gallery gezeigt.
2) Helen Molesworth, «Painting with
Ambivalence», in WACK! Art and the Feminist

Revolution (Cambridge: MIT Press,

2007), S. 428-439. Molesworth diskutiert
Heilmanns Arbeit hier unter denselben
Vorzeichen wie die von Joan Snyder und
Howardena Pindell.
3) Siehe hierzu z.B. Joseph Kosuth,
«Intension(s)», in Alexander Alberro,
Blake Stimson (Hg.), conceptual art: a critical

anthology (Cambridge: MIT Press,

1999), S. 460-469.

EsSS

212



JAN VERWOERT \\/% f ifl 0 U t O 6 l^ U S

£ I
s ^s <
o o
P s

3 1
fc Ö
«O o

k,

r k)< g
w\ O

q «
(q ^
S V"
c *N ^£ ^3 «
u" §:
£ po "

to bO ^3

s i.
w> <3j

£ *
3 |

Feminism has changed art—not least

by developing different models of artistic

praxis. It is impossible, in retrospect,

to judge the significance of
performance, installation, video, and

conceptual art as new means of
expression without taking into account
feminist criticism as a driving force

behind their development in the
1970s. The traditional media of painting

and sculpture were held to be

shackled by the mindset of institutions
under the aegis of an authoritarian

society. New forms of communication
had to be invented in order to create

other means of social exchange and to

give voice to the hitherto unmentionable.

Through the radical politics of
the medium, feminism was able to
make a far greater impact than merely

expanding the concept of art by
establishing a few new genres. Feminist art

explored the body as language, and

social life as a medium. Surrealism

and Fluxus may have prefigured this

project but it was feminist artists who

gave it a decisive thrust and sense of

urgency, having taken the cathartic
release of the unconscious out of the

gray zone of coquetry and moving it
into the field of genuine action.

JAN VERWOERT is contributing editor

at frieze magazine and writes regularly
for Afterall, Metropolis M, Camera Austria,

Springerin, and others. He teaches at the

Piet Zwart Institute in Rotterdam.

This is clearly demonstrated in the

exhibition, "WACK! Art and the Feminist

Revolution," that took place at the

Museum of Contemporary Art in Los

Angeles this past March. It presented
the work of over 100 women artists

whose feminist practice left an
indelible stamp on the development of

performance, video, installation and

conceptual art in the 1970s.1' The
exhibition's justifiably vehement argument
corrects certain entrenched cliches of
art history. When people talk about the

art of the 1970s, it often sounds as if
the doyens of Abstract Expressionism
had simply been replaced by younger
men with a conceptual turn of mind, a

beard, and glasses—an opinion
ordinarily backed up by the rhetorical question:

Where are the women? "WACK!

Art and the Feminist Revolution"

answers that question with overwhelming

authority: Here!

The enduring impact of many of
the works on view rests on the liberating

immediacy with which the artists

appropriated materials and conveyed

their concerns. On one hand, there

are works in which the socially

ingrained image of women is methodically

duplicated and then subverted

by open, performative gestures within
the duplication itself. For instance, in
her performance MIRROR PIECE I

(1969), Joan Jonas choreographed
fifteen women holding tall mirrors in
front of their bodies, while either taking

up precise positions in relation to
each other or being positioned in

certain poses by two other figures.
The performance shows the power of
the pose—only to then undermine it
through infinitely multiplied reflections.

Sanja Ivekovic takes a similar

approach in her magnificent series of
the early 1970s, Double Life. She

photographed herself imitating the poses

of models in advertisements with

213 PARKETT 82 2008



sybaritic insouciance and juxtaposed
these self-portraits with the original
ads. If need be, she can be all women at

once—or not, as demon-strated by the

nonchalance of her impersonations.
But then there are works in which

the body does not speak the language

of posing but becomes a substance that
resists verbalization. In CROCHETED

ENVIRONMENT (1972), Faith Wilding
covered the dark walls of a room with

nets crocheted out of white wool, making

it appear like the uncontrolled

growth of tissue. Handiwork for what

ought to be Home Sweet Home
suddenly becomes an expression of the

uncanny. In 10 MONTHS (1977-79),
Susan Hiller produced ten frames each

containing twenty-eight black-and-

white photographs (one for each day

in the lunar month) that show her

gradually swelling body over the course

of her pregnancy. A text mounted
above each frame contains matter-of-

fact observations about herself and the

social status of women in general. One

cannot immediately distinguish what

one sees in the detailed picture of her
stomach. The graphic look of the

image is as abstract as the accompanying

text. Hiller reduces body and writing

to the same common denominator:
the social reality of the body is the

same as the discourse about it. Yet, at
the same time, she underscores the
difference between discourse and experience.

The photographs are material
evidence that something was different

on each of those 280 days—difference
as a physical experience that eludes

verbalization.

In all of these examples the choice

of medium is essential to the idea

behind the work and, in some cases,

even its content. Jonas und Ivekovic

selected the pose as their medium in

order to expose and subvert the powerful

conventions of body language. Hiller
and Ivekovic use photography to study
how the medium functions in constructing

images of women. Wilding adopts a

craft as her medium and creates a new

idiom out of the symbolic connotations

of an ordinary activity. The political

point lies in appropriating a medium

and using it as an instrument that

serves a feminist agenda.

It was, therefore, especially interesting

to discover that the exhibition at

MoCA included such compelling paintings

as those of Mary Heilmann.
TEHACHAPI # 2 (1979) is a large
abstract, black and pink painting in

landscape format, the surface of which
is subdivided twice at regular intervals.

Reading the painting from left to right,
we first see a black square inside a pink
plane, then a dull black plane that is

twice as wide, with a vertical white line

running approximately down the middle,

like chalk on a blackboard. This

picture is about the contrast between

the "non-color" black and the "anti-color"

pink. It is also about time, about

the here and now of the black square's

appearance, and the empty time of the

black surface elegantly divided by a single

line. It is almost a Newman-esque

rhythm, only much more casual, not
for eternity and not against a

background of divinely luminous color, but

214



against a dead black next to a chewing

gum pink—a contemporary combination,

like pink nail polish and black

PVC It is very NewWave, like Soft Cell's

Motown cover songs The soul of
Abstract Expressionism is all there, but
without the orchestration Everything
is reduced to the melodic hook and

the rhythmic foundations—monophone
and monotonous, yet still related to the

body, and highly emotional
But what does this kind of painting

mean within the context of the

feminist policy of appropriating
media? In her catalogue essay "Painting
with Ambivalence," Helen Molesworth

interprets the strategy of Heilmann's

approach to painting as a twofold

provocation 2) For one thing, she sees

the use of anti-colors, like pink, as an

affront to the doctrine proclaimed by

Clement Greenberg in 1962, namely,

now that modernism has defined the

essence of painting, the most important

thing is "good" painting By

deliberately using colors traditionally pooh-

poohed by the arbiters of painting, the

artist flouts the patriarch's directives

In addition to this provocative espousal

of "bad" painting, Molesworth underscores

the significance of Heilmann's
decision to engage in geometric
abstraction, seeing it as a commitment to
the particular brand of rationalism that

is intrinsic to color field painting What

makes it special is that it refers exclusively

to the laws inherent m visual

structures and thus resists verbalization

Heilmann's art, therefore, proves
to be a commitment to the hermetics

of structural painterly abstraction

Interpreting the artist's involvement

with a certain kind of hermetic
rationalism as a strategic choice is also

illuminating m reference to the

conceptual works discussed above It is, in

fact, the simultaneous assertion of
intellectual rationalism and provocative

illegibility that lends the work of
Jonas, Ivekovic, Wilding, and Hiller its

rebellious potential The discursive

reference to social and political issues

goes hand in hand with the hermetically

self-contained logic of Wilding's
material symbolism, of Hiller's mdexi-
cal photographs, and of the poses that

deviate from the norm m the work

of Jonas and Ivekovic Seen from the

vantage point of Heilmann's abstract

painting, this conceptual art displays a

quality that contradicts the canon of
conceptual art as an art of transparent
ideas, as largely propagated by Joseph

Kosuth 3> One would have to reevaluate

the idea of conceptual art m the

light of these rebellious hermetics,

brought into play by the above-named

artists as part of their feminist
hermeneutics

Even so, this strategically conceptual

interpretation does not really
exhaust the critical potential of
Heilmann's work Her treatment of the

pathos formulas of color field painting
makes her art a pioneering point of
departure for a new kind of painting
What distinguishes Heilmann from

many of her male contemporaries is

her ability to exploit the strengths of
color field painting while adroitly
sidestepping its heroics Even the cynicism
of postmodern detractors, from Julian
Schnabel to Jörg Immendorff, cannot

help but feature traces of the heroism

that inevitably accompanies the
gesture of painterly revolt, a gesture
necessarily bound up with the tiresome
ritual of the Oedipal Conflict with the

gods of painting The Oedipal rebel
has to oust the fathers m order to take

their place Heilmann can manage
without this pathos of revolt She does

not have to murder modernism to

ensure her place within the canon, she

can let her black square live m modified

peace on its pink background But

that does not make her art compliant
She remains both provocative and

relaxed, as one might expect a Cali-

forman native to be And, in this way,

she offers a way out of the endgame
debate on the death of painting In the

light of her work we realize that the

death of painting was always only the

death of the symbolic father By

repudiating the patriarchal logic of patricide,

Heilmann has brought about a

decisive feminist peripeteia in painting

She is the cofounder of a new anti-

oedipal tradition to which not only
abstract women painters like Tomma

Abts and Momque Pneto belong, but
also such artists as Laura Owens and

Frances Stark, thanks to their intrepid,
anti-oedipal approach to the history
of modernism and the humor of mundane

daily life Art manages just fine
without Oedipus His jettisoning by

artists like Heilmann is one reason why

some of today's most interesting painting

is made by women

(Translation Catherine Schelbert)

1) Curated by Cornelia Butler, the exhibition

premiered at MoCA in Los Angeles,
was at the National Museum of Women in
the Arts, Washington DC the PS 1, New

York, and will be shown at the Vancouver
Art Gallery
2) Helen Molesworth, "Painting with
Ambivalence" in Lisa Gabrielle Mark,
WACK' Art and the Feminist Revolution
(Cambridge MIT Press, 2007), pp 428-39
Molesworth applies the same arguments to
Heilmann's work as she does to that of
Joan Snyder and Howardena Pindell
3) See, for example, Joseph Kosuth,
"Intension (s)" in Alexander Alberro, Blake
Stimson, eds conceptual art a critical
anthology (Cambridge MIT Press, 1999),

pp 460-69

215


	Balkon : ohne Ödipus = without Oedipus

