
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 82: Collaborations Louise Bourgeois, Pawel Althamer, Rachel Harrison

Artikel: Conrad Brock Enright : in over his head = ausser Kontrolle

Autor: Sigler, Jeremy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Conrad Brock Enright:
I first heard of Conrad Brock Enright's high-priced,
"designer kidnappings"1'—or "ordeals" as he calls
them—in 2001, the year he graduated from Columbia

University's MFA program. Collectors who wanted

Enright's work would submit to an arduous screening

process and then wait to be abducted when least

expected, held hostage, and, essentially—to quote a

Fox News anchorman—"tortured."2' How is one to
imagine this type of collector who seems to be highly
invested in an economy of desire and a dialectic of
symbolic domination and surrender? I found it gutsy

JEREMY SIGLER is Parkett's Associate New York Editor and

a poet. His next book, Crackpot Poet is forthcoming from Black

Square Editions in 2008

JEREMY SIGLER

that this young artist was so bold as to give collectors
who wanted to buy his work literally what they were

asking for: inclusion—actual hands-on involvement,
really exposing them to the brutal, and oftentimes
humiliating, scatological, childish element that is

also part of the process of art-making.
Initially, Enright asks his potential client to fill out

a detailed questionnaire. Then it's on to the "Meet
and Greet" phase—the taped live interview, which
updates Andy Warhol's and Gerard Malanga's Screen

Tests for the Shock-and-Awe era. Once all of these ele-

PARKETT 82 2008 166



ments are assembled, Enright begins customizing the
ordeal, as if he were directing a play, rendering plans
for environments and sets, hunting for props, hiring
and training players.

While the artist uses these preparations to score
his actions, it's hard to say how much he will rely on
intuition and improvisation to compose fear. After
all, he can only guess what the collectors will really
find most terrifying, and hope for accurate invasions

of their vulnerabilities and phobias. Game designer
and theorist Eric Zimmerman points out that

"Enright's work plays with involuntary abduction,
but never really is. In that sense, it is very much like
a horror film, a consensual temporary loss of control
for the experience of being given over to an
emotional thrill. With both a horror film and Enright's
work (and with a game), there is ultimately a safe

space outside the experience which, although it is

the Other of the experience, still anchors it."3'
In this risky game the collectors must state their

personal "Do's and Don'ts." But doesn't "No" in
erotic advances often mean "Yes"? Doesn't language
often belie the speaker? Says one abductee: "I didn't

In Over His
want any scars, and didn't want my life to be threatened

in any way, but I wanted to be really scared."4'

Says another client, "I did not want to be in control
of what was happening... I needed to believe that
this person was going to kill me."5' As these
statements reveal, the challenge of playing the game goes
both ways, and Enright clearly has his work cut out
for him if he is to deliver the goods. He must figure
out a way to be extreme and safe at once, to jolt the
collector without inflicting real harm—to allow the
client to participate in a horroresque, not a horror.

By storming unannounced into his clients' offices
or other routine haunts with a group of Clockwork

Orange-Yike thugs, blindfolding them and duct-taping
their mouths and hands, dumping them at anony¬

mous, deserted locations to be hazed, and then
finally returning them home a few days later, Enright
strikes a pretty solid blow to the hierarchical norm.
Of course, thinking so may express an unfair bias, a

failure to acknowledge or appreciate what it really
means to be an art collector, or, for that matter, a

media-sawy artist in the era of high-profile art deals

and Jackass TV, where a general Dadaist sensibility of
juvenile provocation, pratfalls, and public clownish-
ness functions as a kind of action-packed, radical
street art for the teenage cable-tv audience. Maybe
this ignores the real point: that the collectors, whoever

they may be, are voluntarily signing up for
Enright's "tailor-made experiences of 'safe' fear."6'

That they're game.
By many accounts, we are in a turbo age of art

patronage, where collectors and artists are both very
competitive. Consider a certain kind of "nouveau"
collector today. There have never been so many self-

made connoisseurs vying for such a wide variety of
potentially valuable and valid works of art from
so many international galleries and MFA-certified
artists. A recent wave of fearless collectors, neophytes

Head

BROCK ENRIGHT, TALE TEETH, 1996, video still, client being

taken from bed / ERZÄHLUNG ZÄHNE Videostill, Kunde

wird aus dem Bett gezerrt. (PHOTO: BROCK ENRIGHT)

167



Rolling Stone, Issue 905, September 19, 2002, p. 74.

(PHOTO: ROLLING STONE MAGAZINE)

of art-fair and back-room collecting, who seem not to

shy away from the hedge-fund mentality, has had to
become incredibly tactical in order to win the race to
the coveted red dot. And the auction houses have

made bidding wars for recently minted artworks

front-page news, with the winners instant celebrities.
In this regard, Enright's expanding circle of clients

may be the early adaptors who recognize a spirit of
extreme contact sport in collecting. A new breed,
they want not only to ride shotgun with the artist,
safari-style, but also to roll up their sleeves and get
their hands really dirty.

The collector and artist are thus finding themselves

in the same boat at the same time with a feverish

culture compulsion. Both are fully aware of their
shared madness, fetishes, desires. Regardless of their
affluence, taste, class, training, both are participating

in the same "ordeal," which is to say the ordeal of
psychological self-awareness. D. H. Lawrence spoke
of this when he referred to "the unspeakable horror
of the repressions Freud brought home to us.

Gagged, bound, maniacal repressions, sexual
complexes, faecal inhibitions, dream-monsters."7'

Of course, a certain segment of the collecting
class has always been adept at seeking alternatives
that allow for reckless, exotic behaviors. But it's just
as easy to imagine that some of Enright's clients

might be more naive, and have gotten in line for a

harsh experience with a guy in a Batman mask before
they've really thought about the work's potential
consequences. For it is not until after an abduction

has taken place, after the work has left a scar in the
collector's psyche, that a syndrome with long-term
composition and poetic resonance will be installed
in the patron's nervous system. Interestingly, the
trauma contains the artist's unquantifiable sacrifice
as well as the patron's, for both have agreed to tamper,

to take the chance of getting hooked.
Should Enright's action-based gestures be seen

exclusively as art? Perhaps it makes sense to view
them also as some form of postmodern (anti-) therapy.

In psychotherapeutic treatment, it can be hard
to differentiate between negative and positive. Sometimes

the sensations get reversed. Sometimes pain
produces catharsis. Can the torque of fear be seen as

a pharmaceutical, a mood enhancer, skillfully administered

in sculptural doses? Does Enright have the

authority? Does it matter? Nowadays, it seems
anything can be considered legitimate therapy, so long
as there is a trained (even if self-taught) expert paid
generously to function as guide or instigator.

168



Enright's services appear to combine a number of
therapies—a haywire tangle of indulgence and self-

help 8' However, Ennght rejects the idea that he is

anything other than an artist focused on the cultural

integrity of the ordeal He denies any interest m a

medical or scientific role, denies such a deep responsibility,

and insists that each ordeal be regarded a

work of art Consider Antonm Artaud's "Theater of
Cruelty," the transgressions of Viennese Actionism,
or the mischievous tricks of the Situationst International

Every work being unique, the stakes are high for
each of Brock's ordeals to go exactly according to

plan There is great potential for error, and any
miscalculation could be hazardous for participants and

innocent bystanders alike Thus, each ordeal is an

open-ended work situated between a dangerous

game and therapy-m-progress The result for both
artist and collector, while potentially debilitating, is

also a starting point for groundbreaking realization
and the conquering of inhibitions The late cultural
critic and Freudian theorist Philip Rieff suggests that
"Art as therapy takes on a certain theurgic (or
supernatural) quality exactly the reverse of therapy
applied scientifically "9> To partake is to be swept up
in Enright's experimental mad-science as it is being
written

And how do Enright's ordeals fare when viewed as

games—especially when Enright, who has a

suspiciously Beuysian sense of his own myth, claims that
everything he has done up until now, including his

application to Columbia's MFA program, has been

scripted as part of another artist's reality game,
begun when Enright was an undergraduate at
Baltimore's Maryland Institute College of Art?

According to Eric Zimmerman The classical model

of a game has a clear separation between the real and the

artificial To enter into the game—whether Chess, Tag, or
World of Warcraft—is to enter into a social contract known

by all players Johan Huizmga called this special time and

space of a game the 'magic circle' and indeed there is something

magical about the way that games can impart mean

mg to player action This model of a game is the opposite of
a hoax, because a hoax requires unwilling, involuntary
participation Some games in recent decades have been

designed to blur the boundary between the real and the arti¬

ficial, including ARGs (alternate reality games that use

fictional websites), LARPmg (live-action role-playing, often in
public spaces) and Big Games (games that combine digital
technology and real-world spaces on a large scale) Such

games can be traced to the New Games Movement in the

70s, as well as to Fluxus and Happenings works 10'

Though Enright's work has stayed within the
confines of "safety," and though it has been endorsed by

numerous international galleries and museum curators,

it seems to have scared off many m the upper
echelons of the culture world for reasons of taste

rather than security Conventional collectors may be

more afraid, ultimately, of what Enright's work signifies

than what it actually is—which is ironic if you
consider that the work is so open-signified It has

been reviewed by respected art journalists including
The New York Times' Roberta Smith, but the sense of
its placement crossed from high to low when the

kidnappings were discovered by the tabloids and pop
magazines like Rolling Stone After Enright appeared
on ABC's daytime television talk show The View, actor
Toby McGuire even contacted the artist about
purchasing the rights to his life story

With its focus on ratings, the mainstream media
has packaged and re-packaged Enright's work,
portraying it as a testosterone-driven hybrid of violence,

terrorism, and S&M However, it turns out that the
truth is much more nuanced Enright has experienced

quite a wide range of Do's and Don'ts by now,
so that some of his ordeals are hardly taboo by any
standards and might even be seen as quite innocent
or banal On the other hand, some of his ordeals are

comprised of fetishes, therapies, and traumas far
weirder and more Lynchian than garden-variety
S&M, more erotic and particular than the duct

tape and dildos portrayed m Rolling Stone's gonzo
reportage It has always been Enright's goal to

remove himself from the work, and for each piece to

purely reflect the client In fact, nowadays he doesn't

normally participate in the kidnappings at all,
instead appearing at the beginning and end, a la

Mr Roark m the classic seventies television show

Fantasy Island

Enright does produce photographic documentation

of the ordeals Though of course the situation is

completely inverted, these works can bare an un-

169



n\
Coming soon

to TV near you:
the panic boom

1 Haul»» Ml km u Wl •

r» pJnrfcifl ciow

buM *1 aUik J*1' >7*^ ,Mr '•

iraSsS

Fear factor!
The last empowering rush:

paying to feel helpless

New York Post, July 21, 2002, p. 40.

(PHOTO: NEW YORK POST)

Although Enright has dozens of clients in his roster
and hundreds of abductions under his belt, this body
of work represents a genre in its early stages. The
artist is still something of a crackpot with a band of
willing guinea pigs, a Dr. Moreau—not unlike early
Freud, Reich, or Lacan—a Frankenstein.11' Still
inchoate, unformed, Enright's is a newsworthy text, a

symptom, and not necessarily a scientific (or pseudo-
scientific) thesis. As they should be, the players are
all in over their heads.

canny resemblance to the now infamous Abu Ghraib
photographs taken by U.S. prison guards in 2004. In
her powerful analysis of those photos for The New

York Times Magazine that year, Susan Sontag wrote
about the guards' perverse inclusion of themselves

in their souvenir snapshots of torture and
domination—their portrayal of themselves as wannabe

superstars, celebrities in pictures not meant to represent

atrocities but to be sent home like greeting
cards or, in a sense, works of art.

While documentation of Enright's ordeals may

appear to be as exploitative and upsetting as the
photographs from Abu Ghraib, the abductions may also

have their own bizarre heroism and the potential to
function as personal wake-up calls for some members
of a society who have become too befuddled and passive

about their own fears or "terrors." In Enright's
voluntary involuntary abductions, the collector not
only fears the assault, but engages with the ongoing
game of horror and anticipation. The work thus
provides a permanent adrenalin rush, a daily adventure,
even when nothing is really happening.

1) From Vilma Gold Gallery press release announcing Brock
Enright's 2005 exhibition, "Raising Dead Mothers."
2) From a conversation with Brock Enright, October 25, 2007.

3) This quote is extracted from an unrecorded telephone
conversation with game theorist and game designer Eric Zimmerman

on October. 19, 2007. For more on this topic, see: Katie
Saten and Eric Zimmerman (eds.) The Game Design Reader: A
Rules of Play Anthology (Cambridge: The MIT Press, 2006).
4) Claire Mitchell, "Tie Me Up! Fear Factor!" New York Pulse

(insert), NY Post (Sunday, July 21, 2002), p. 40.

5) Jon Hart, "Hostage Situation," TimeOut New York (June 20-27,
2002), p. 55.

6) Vilma Gold (see note 1).
7) D. H. Lawrence, The Cambridge Edition of the Works of D. H.
Lawrence: Psychoanalysis and the Unconscious and Fantasia of the

Unconscious, edited by Bruce Steele (Cambridge: Cambridge
University Press, 2004) p. 9.

8) "The therapy of all therapies is not to attach oneself exclusively

to any particular therapy, so that no illusion may survive of
some end beyond an intensely private sense of well-being to be

generated in the living of life itself." Philip Rieff, Triumph of the

Therapeutic (Chicago: University of Chicago Press, 1966), p. 261.

9) Ibid. p. 225.

10) Eric Zimmerman (see note 3).
11) From an unrecorded telephone conversation with Lacanian
analyst Mark Stafford, who loosely compared Enright's work to
forms of "wild" analysis practiced in the 1950s, noting the
Hungarian psychoanalyst Sändor Ferenczi, who broke from Freud's
inner circle to pursue his own radical methodology.

170



s
5*

j Ausser Kontrolle
So

-e

i

Zum ersten Mal hörte ich von Brock Enrights teuren

| «Designer Kidnappings»1' - oder, wie er sie nennt,
55 «Ordeals» (Zerreissproben, Martyrien) - im Jahr

2001, als er das MFA-Programm der Columbia
University absolvierte. Sammler, die seine Kunst kaufen
wollten, mussten sich einem Prüfungsverfahren
unterziehen, um dann zu einem Zeitpunkt, wenn sie

es am wenigsten erwarteten, entführt, in Geiselhaft

genommen und, um einen Fox-News-Moderator zu
zitieren, «gefoltert» zu werden.2' Wie muss man sich
einen Sammler vorstellen, der sich derart
bedingungslos auf eine Ökonomie des Begehrens und
eine Dialektik symbolischer Herrschaft und Unter-

JEREM Y SIGLER ist für Parkett als Redaktionsassistent in

New York tätig und er ist ein Dichter. Sein nächstes Buch, Crackpot

Poet, wird im Herbst 2008 in den Black Square Editions

erscheinen.

JEREMY SIGLER

werfung einzulassen scheint? Es nötigte mir Respekt
ab, dass dieser junge Künstler so kühn war, einem
Sammler, der seine Kunst kaufen wollte, buchstäblich

das zu geben, was er haben wollte: die Einbindung

- die unmittelbare Beteiligung an der
Kunstproduktion, der Wunsch, dem brutalen und oft
erniedrigenden, skatologischen, kindischen Element

ausgesetzt zu werden, das ein Bestandteil dieses

Prozesses ist.

Zuerst bittet Enright seinen potenziellen Kunden,
einen detaillierten Fragebogen auszufüllen. Darauf
folgt die «Meet and Greet»-Phase - das auf Band auf-

171 PARKETT 82 2008



New York Post, July 21, 2002, p. 42.

(PHOTO: NEW YORK POST)

gezeichnete Live-Interview, das Andy Warhols und
Gerard Malangas Screen Tests für die «Shock and
Awe»-Ara aktualisiert. Sobald alle diese Elemente

zusammengestellt sind, beginnt er, das «Martyrium»
wie ein Regisseur zu planen, er studiert Pläne, wählt
die Requisiten aus, heuert Mitspieler an und
trainiert sie.

Es ist schwer zu sagen, inwieweit der Künstler
seiner Intuition und Improvisationsgabe vertraut, wenn
er anhand dieser Vorbereitungen seine auf die Ängste

dieses Sammlers ausgerichteten Aktionen plant.
Schliesslich kann er nur erraten, was den Sammler

wirklich in Angst und Schrecken versetzt, und
nur hoffen, dass er ihre wunden Punkte und Phobien

richtig trifft. Der Game-Designer und Theoreti¬

ker Eric Zimmerman bemerkte: «Was Enright macht,
ist ein Spiel mit einer unfreiwilligen Entführung, nie

jedoch eine wirkliche. Seine <Ordeals> haben viel mit
einem Horrorfilm gemeinsam - einem einvernehmlich

eingegangenen temporären Kontrollverlust, um
sich einem emotionalen Nervenkitzel hinzugeben.
Wie bei einem Horrorfilm (und wie bei einem
Computerspiel) gibt es auch bei Enrights Inszenierungen
letzten Endes einen sicheren Raum ausserhalb dieses

Nervenkitzels, der, auch wenn er das Andere dieser

Erfahrung ist, ihr Halt gibt.»3'
In diesem riskanten Spiel muss der Sammler seine

persönlichen «Do's and Don'ts» angeben. Aber
heisst «Nein» in erotischen Annäherungsversuchen
nicht oft «Ja»? Straft die Sprache den, der spricht,
nicht oft Lügen? Ein «Entführungsopfer» sagt zum
Beispiel: «Ich wollte keine Narben, und ich wollte
nicht in Lebensgefahr geraten, aber ich wollte mich
zu Tode fürchten.»4' Ein anderer Klient: «Ich wollte,
dass mir die Kontrolle über das Geschehen restlos

genommen wurde Ich wollte keinen Zweifel daran
haben, dass dieser Mensch mich töten würde.»5' Wie
diese Aussagen zeigen, stellt dieses Spiel für beide
Seiten eine Herausforderung dar. Enright muss sich

Vorgaben geben lassen, um die Ware liefern zu können.

Er muss einen Weg finden, extrem und sicher

zugleich vorzugehen, den Sammler zu schockieren,
aber nicht zu verletzen - ihn einem Horrortrip
auszusetzen, keinem Horror.

Indem Enright unangekündigt mit einer an Clockwork

Orange erinnernden Schlägerbande das Büro
oder einen anderen gängigen Aufenthaltsort seines

Kunden stürmt, ihm die Augen verbindet, mit Klebeband

den Mund zuklebt und die Hände fesselt, ihn
an einem unbekannten, verlassenen Ort absetzt, um
ihn dort zu demütigen, und ihn schliesslich einige
Tage später nach Hause zurückbringt, versetzt er
der hierarchischen Norm einen ganz schön harten
Schlag. In dieser Schlussfolgerung kommt natürlich
möglicherweise ein ungerechtes Vorurteil zum
Ausdruck, eine Verkennung dessen, was es wirklich
bedeutet, in einer Zeit spektakulärer Kunstdeals und
des Jackass-TV ein Kunstsammler zu sein, oder eben
auch ein Künstler, der mit den Medien umzugehen
weiss. Einer Zeit mit einer generellen dadaistischen

Empfänglichkeit für jugendliche Provokation, Bauch-

172



landungen und albernes Verhalten in der
Öffentlichkeit - als eine Art actiongeladene, radikale Street

Art für das Teenager-TV-Publikum. Vielleicht geht
das am eigentlichen Punkt vorbei, dass nämlich
die Sammler, wer immer sie sein mögen, sich freiwillig

für Enrights «massgeschneiderte <sichere>

Angsterfahrungen» anmelden.6'
Wie ständig zu hören und zu lesen ist, leben wir in

einer Zeit des Turbokunstkapitalismus; unter Sammlern

wie unter Künstlern herrscht eine harte
Konkurrenz. Man denke nur an einen bestimmten heutigen

Typus des Sammlers junger Kunst. Noch nie gab
es so viele Seifmade-Kunstkenner, die um eine so

grosse Vielfalt an von so vielen internationalen Galerien

und Künstlern mit MFA-Zertifikat angebotenen
potenziell wertvollen und gültigen Kunstwerken
wetteifern. Ein neues, unübersehbares Phänomen
eines furchtlosen Sammlers, der als Neuling die
Kunstmessen und die Hinterzimmer der Galerien
stürmt, der vor einer Hedge-Fonds-Mentalität nicht
zurückzuscheuen scheint, der unglaublich taktisch

vorgehen muss, um das Rennen um den begehrten
roten Punkt zu gewinnen. Mit Bieterschlachten um
zeitgenössische Kunst machen die Auktionshäuser

Schlagzeilen, und die Sieger sind mit einem Schlag
in aller Munde. Vor diesem Hintergrund betrachtet,
könnte sich Enrights expandierender Kundenkreis
aus den frühen Adaptoren zusammensetzen, die im
Kunstsammeln eine Art Kontaktsport mit extremem
Körpereinsatz sehen. Eine neue Zielgruppe, die den
Künstler nicht nur im Geländewagen auf seiner Safari

begleiten will. Diese Leute wollen sich auch die
Ärmel hochkrempeln und die Hände wirklich
schmutzig machen.

Der Sammler und der Künstler finden sich also

zur selben Zeit im selben Boot, sie stehen unter ein
und demselben fiebrigen Kulturzwang. Beide sind
sich ihres gemeinsamen Wahnsinns, der gemeinsamen

Fetische und Begierden völlig bewusst.
Ungeachtet ihrer Vermögensverhältnisse, ihrer
gesellschaftlichen Stellung, ihrer Ausbildung, ihres
Geschmacks nehmen sie beide am selben Martyrium
teil - am Martyrium der psychologischen
Selbsterkenntnis. Dieses Martyrium meinte D. H. Lawrence,
als er von einem «unbeschreiblichen Horror der
Verdrängungen» sprach, «die Freud uns zu Bewusstsein

gebracht hat. Geknebelt, gefesselt, wahnsinnige
Verdrängungen, sexuelle Komplexe, fäkale Hemmungen,

Traummonster.»7'

Einige Sammler wussten natürlich immer schon

Alternativen zu finden, in denen verwegene, exotische

Verhaltensweisen einkalkuliert werden mussten.
Aber genauso leicht kann man sich vorstehen, dass

einige Klienten Enrights möglicherweise naiver sind
und sich auf eine krasse Erfahrung mit einem Typen
in einer Batman-Maske einlassen, bevor sie sich
die potenziellen Konsequenzen vor Augen geführt
haben. Denn erst nachdem eine Entführung
stattgefunden hat, nachdem das Werk in der Psyche des

Sammlers eine Narbe hinterlassen hat, wird in
seinem Nervensystem ein Syndrom mit langfristiger
Zusammensetzung und poetischem Nachhall installiert.

Ein Trauma, das sowohl das unquantifizierbare
Opfer des Künstlers wie das des Sammlers enthält,
denn beide haben in ein Spiel mit ungewissem
Ausgang eingewilligt, in das Risiko, hängen zu bleiben.

Sollten Enrights auf Action basierende Gesten

ausschliesslich als Kunst betrachtet werden?
Vielleicht ist es sinnvoll, sie auch als eine postmoderne
(Anti-)Therapieform zu sehen. In der psychothera-

173



peutischen Behandlung ist die Unterscheidung
zwischen negativen und positiven Empfindungen oft
schwierig Manchmal kehren sie sich in ihr Gegenteil

um Manchmal bringt Schmerz eine Katharsis
hervor Kann das Drehmoment der Angst als ein
Pharmazeutikum betrachtet werden, als ein stim-
mungshebendes Mittel, wenn es denn geschickt in
skulpturalen Dosen verabreicht wird' Ist Enright
dazu autorisiert' Spielt das überhaupt eine Rolle'
Heutzutage scheint alles als eine legitime Therapie
angesehen werden zu können, solange es einen
(selbst autodidaktisch) geschulten Experten gibt,
der eine anleitende oder anstiftende Funktion ausübt

und sich dafür grosszugig honorieren lasst

Enrights Dienstleistungen scheinen mehrere
Therapien miteinander zu kombinieren - ein heilloses
Gewirr aus Nachgiebigkeit und Selbsthilfe.8) In
seiner beispiellosen therapeutischen Rolle beharrt
Enright ohne Wenn und Aber auf seinem
Standpunkt, nichts anderes als ein Kunstler zu sein und
sich allem fur die kulturelle Integrität jedes einzelnen

«Ordeals» zu interessieren Als historische
Bezugspunkte seien Antonin Artauds «Theater der
Grausamkeit» genannt, die Uberschreitungen des

Wiener Aktionismus oder die boshaften Streiche der
Situationistischen Internationale Er weist jedes
Interesse an einer medizinischen oder wissenschaftlichen

Rolle von sich, jede tiefe Verantwortung, die
damit verbunden ware - anders als Freud, der alles

tat, was m semer Macht stand, um die Glaubwürdigkeit

der psychoanalytischen Praxis innerhalb des

medizinischen Bereichs zu sichern.
Jedes Werk ist einzigartig, und es hangt viel davon

ab, dass jedes «Ordeal» genau nach Plan verlauft.
Jedes Mal gibt es ein grosses Fehlerpotenzial, und
jede Fehleinschätzung konnte nicht nur fur die
Beteiligten, sondern auch fur unbeteiligte Anwesende
fatale Folgen haben Jedes «Ordeal» ist somit ein
Werk mit offenem Ende, angesiedelt zwischen einem
gefährlichen Spiel und einer fortlaufenden Therapie

Sowohl fur den Kunstler wie fur den Sammler ist
das potenziell entkräftende Ergebnis zugleich ein
Ausgangspunkt, von dem aus Hemmungen erkannt
und besiegt werden können Um den Kulturkritiker
und Freudianer Philip Rieff zu zitieren «Kunst als

Therapie hat etwas Theurgisches (oder Übernatür¬

liches), das in diametralem Gegensatz zu einer nach
wissenschaftlichen Kriterien angewandten Therapie
steht Teilzunehmen heisst, in Enrights
experimentelle Wahnsmnswissenschaft hineinzugeraten,
wahrend sie geschrieben wird

Und wie nehmen Enrights «Ordeals» sich aus,

wenn sie als Spiele betrachtet werden - zumal wenn
Enright (der einen verdachtig Beuysschen Smn fur
seinen eigenen Mythos hat) behauptet, alles, was er

bislang gemacht habe, einschliesslich seiner Teilnahme

am MFA-Programm der Columbia University, sei
als Teil des Reality-Games eines anderen Kunstlers
geschrieben worden, das einsetzte, als Enright am

Maryland Institute College of Art m Baltimore
studierte?

Eric Zimmerman sagt Im klassischen Spielmodell

gibt es eine klare Trennung zwischen dem Wirklichen und
dem Kunstlichen Em Spiel zu spielen - ob Schach, Fangen
oder World of Warcraft - heisst, einen allen Spielern
bekannten Gesellschaftsvertrag einzugehen Johan Huizm-

ga hat diese Zeit und diesen Raum eines Spiels als magischen

Kreis> bezeichnet, und dann, wie ein Spiel den

Handlungen der Spieler Bedeutung verleihen kann, liegt tatsächlich

etwas Magisches Dieses Spielmodell ist das Gegenteil

von einem Streich, denn wem ein Streich gespielt wird, der

nimmt unfreiwillig daran teil, ohne es zu wollen In den

letzten Jahrzehnten sind Spiele entwickelt worden, in denen

sich die Grenze zwischen dem Wirklichen und dem Künstlichen

verwischt Dazu zahlen ARGs («Alternate Reality
Games», die fiktive Webseiten verwenden), LARPmg
(«Live-Action Role-Playmg», oft in öffentlichen Räumen)
und «Big Games» (Spiele, in denen digitale Technologie
und grossdimensionale reale Räume miteinander kombiniert

werden) Solche Spiele können auf das «New Games

Movement» der 70er-Jahre und auch auf die Fluxus und

Happening Bewegung zurückgeführt werden 10'

Obwohl Enrights Werk die Grenzen der «Sicherheit»

nie wirklich uberschritten hat und obwohl es

die Akzeptanz internationaler Galerien und Museen

findet, scheint es - aus Gründen des Geschmacks,
nicht der Sicherheit - viele abzuschrecken Konventionelle

Sammler furchten sich möglicherweise
letzten Endes eher vor dem, was Enrights Werk
bezeichnet, als vor dem, was es tatsächlich ist - eine Ironie

angesichts der Tatsache, dass dieses Werk so

bedeutungsoffen ist Es ist von angesehenen Kunst-

174



BROCK ENRIGHT, UNTITLED, 2001, video still, man in white appearing in a client's ordeal /
OHNE TITEL, Videostill, Mann in Weiss erscheint bei einer Entführung. (PHOTO: BROCK ENRIGHT)

journalisten rezensiert worden, doch es sank aus
dem Bereich der Hoch- in den der Trivialkultur
hinab, als die Boulevardpresse und Pop-Magazine
wie Rolling Stone die Kidnappings für sich entdeckten.

Nach Enrights Auftritt in der ABC-Fernsehtalk-
show The View wollte der Schauspieler Toby McGuire
dem Künstler die Rechte an der Geschichte seines

Lebens abkaufen. (Er lehnte ab.)
Die Mainstream-Medien sind hauptsächlich an

Einschaltquoten und Auflagenhöhen interessiert; sie

bringen Enrights Werk in der Sensationsecke unter
und präsentieren es als ein testosteronüberladenes
Gemisch aus Gewalt, Terrorismus und SM. Mittlerweile

jedoch hat Enright seine Erfahrungen mit
einer breiten Palette an «Do's and Don'ts» gemacht.
Einige seiner «Ordeals» sind kaum noch als
Tabubrüche zu bezeichnen und könnten sogar als eher
harmlos oder banal betrachtet werden. Die darin zu
findenden Fetische, Therapieansätze und Traumata
sind oft - wie die in den Filmen von David Lynch -

viel merkwürdiger als das Sado-Maso-Standardsorti-

ment, viel erotischer und ausgefallener als die
Klebebänder und Dildos in den Gonzo-Reportagen im Rolling

Stone. Enright hat schon immer das Ziel verfolgt,
sich selbst aus seinem Werk herauszuhalten; jedes
«Ordeal» soll sich einzig und allein auf den Klienten
konzentrieren. Tatsächlich nimmt er inzwischen
normalerweise nicht mehr selbst an den Kidnappings

teil; wie Mister Roarke in Fantasy Island, einem
Fernsehserienklassiker der 70er- und 80er-Jahre,
tritt er nur noch am Anfang und am Ende einer
Episode auf.

Enrights photographische Dokumentationen
zeigen eine unheimliche Ähnlichkeit mit den
berühmtberüchtigt gewordenen Photographien, die 2004 von
amerikanischen Gefängniswärtern im Internierungs-
lager Abu Ghraib im Irak aufgenommen wurden. In
ihrer eindringlichen Analyse dieser Photos, die sie

im selben Jahr im New York Times Magazine veröffentlichte,

befasste sich Susan Sontag mit der Perversität

175



BROCK ENRIGHT, THRONE, 2000, polaroid,

interrogation seat, room 303, Columbia University. /
THRON, Verhör-Sessel. (PHOTO: BROCK ENRIGHT)

der Erinnerungsphotos der Wärter, die ihre
Teilnahme an Misshandlungs- und Erniedrigungsszenen
festgehalten hatten - sie präsentierten sich als

Möchtegernsuperstars, als Celebrities in Bildern, die als

Grusskarten oder Photos mit künstlerischem
Anspruch nach Hause geschickt werden sollten.

Auch wenn die Dokumentationen der «Ordeals»
einen vielleicht ebenso ausbeuterischen und
bestürzenden Eindruck machen wie die Photographien aus
Abu Ghraib, die Entführungen haben ihren eigenen
bizarren Heroismus, und möglicherweise können sie

einer Gesellschaft, die, was ihre eigenen Ängste oder
«Schrecken» betrifft, zu benebelt und passiv geworden

ist, als Weckruf dienen. In Enrights
freiwilligunfreiwilligen Entführungen fürchtet der Sammler
nicht nur die Attacke, sondern auch das andauernde
Schreckens- und Erwartungsspiel. Das Werk liefert
einen permanenten Adrenalinstoss, ein tägliches
Abenteuer, selbst wenn eigentlich nichts passiert. In
weiten Teilen findet Enrights Werk in der Phantasie
des Teilnehmers - und in der unseren - statt.

Auch wenn die Nachfrage nicht abreisst und
Enright schon auf Hunderte von Entführungen

zurückblicken kann, so steckt sein Genre doch noch
in den Kinderschuhen. Er ist ein Spinner, der mit
seinen Versuchskaninchen experimentiert, ein Dr.
Moreau - ganz ähnlich wie Freud, Reich oder Lacan

- ein Frankenstein. Enrights Unterfangen steht noch
am Anfang, stellt einen Text dar, der seine Form
noch nicht gefunden hat, er ist noch für Schlagzeilen

gut, ist ein Symptom, nicht unbedingt eine
wissenschaftliche (oder pseudowissenschaftliche)
These. Die Akteure stecken alle tief in der Bre-

douille, und das ist auch gut so.11'

1) Aus der Pressemitteilung der Vilma Gold Gallery zu Brock
Enrights Ausstellung «Raising Dead Mothers» (2005).
2) Aus einem Gespräch mit Brock Enright, 25. Oktober 2007.

3) Nach einem nicht aufgezeichneten Telefongespräch mit dem
Game-Theoretiker und Designer Eric Zimmerman, 19. Oktober
2007. Für weitere Informationen siehe: Eric Zimmerman, The

game Designer Reader, A Rules of Play, Anthology, Cambridge:
MIT Press, 2006.

4) Ciaire Mitchell, «Tie Me Up! Fear Factor!», in New York Pulse,

Beilage der NY Post, 21. Juli 2002, S. 40.

5) Jon Hart, «Hostage Situation», in: TimeOut New York (20.-27.
Juni 2002), S. 55.

6) Wie Anm. 1.

7) D. H. Lawrence, The Cambridge Edition of the Works ofD. H.

Lawrence: Psychoanalysis and the Unconscious and Fantasia of the Unconscious,

hrsg. von Bruce Steele, Cambridge: Cambridge University
Press, 2004, S. 9.

8) «Die Therapie aller Therapien ist es, sich nicht ausschliesslich

an eine Therapie zu binden, sodass keine Illusion von
einem Ziel jenseits eines zutiefst privaten, nur aus dem Leben
des Lebens hervorgehenden Wohlgefühl überleben kann.»
Philip Rieff, Triumph of the Therapeutic, Chicago: University of
Chicago Press, 1966, S. 261.

9) Ebenda, S. 225.

10) Eric Zimmerman, wie Anm. 4.

11) Aus einem nicht aufgezeichneten Telefongespräch mit Mark
Stafford, einem Analytiker der Lacanschen Schule, der Enrights
Werk mit in den 50er-Jahren praktizierten «wilden» Analyseformen

verglich. Er nannte auch den ungarischen Psychoanalytiker
Sändor Ferenczi (1873-1933), der sich aus dem inneren Kreis
um Freud löste, um seinen eigenen radikalen methodischen
Weg zu gehen.

176


	Conrad Brock Enright : in over his head = ausser Kontrolle

