
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2008)

Heft: 82: Collaborations Louise Bourgeois, Pawel Althamer, Rachel Harrison

Artikel: Still seeking : Esalen and the new new age = Noch immer auf der
Suche : Esalen und das new new age

Autor: Hudson, Suzanne / Knepper, Kerstin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUNGO THOMSON, THE TRUE ARTIST HELPS THE WORLD BY REVEALING

MYSTIC TRUTHS (12-Step), bumper slicker / DER WAHRE KÜNSTLER HILFT DER WELT

DURCH DIE ENTHÜLLUNG MYSTISCHER WAHRHEITEN, Stossstangenaufkleber.

(PHOTO: JENNIFER FRENCH)

Still
Seeking:
SUZANNE HUDSON

In 1961, the Northern Californian retreat now
known as Esalen comprised a collection of deserted

buildings hugging a cliff above the Pacific Ocean
that were inhabited by Joan Baez and presided over
by the young, gun-toting Hunter S. Thompson. He
had been hired to guard the Murphy family estate,
which he did effectively by all accounts until a fight
broke out while he was patrolling the property's
natural hot springs, famed for louche congregations. As

the story goes, Thompson was supposed to protect
the bathhouse, and although he rarely went there
after dark, his patrolling actually escalated violence
and finally ended in a scuffle that night. In a stupor

SUZANNE HUDSON is an Assistant Professor of modern

and contemporary art at the University of Illinois in residence

at the Phillips Collection Center for the Study of Modern Art.

Esalen
and the
N ew
New Age

the next day, Thompson passed the time by shooting
at passersby through a closed window. (Despite the

general unease that seems to have attended this

episode, the once and future gonzo journalist was

released from service only after publishing a less

than flattering essay on the denizens of Big Sur, "Big
Sur: The Tropic of Henry Miller," himself another
local habitue before Esalen was Esalen.)1'

Within a few years' time, Esalen was transformed
into a think tank by its founders, Michael Murphy
and Richard Price; Apollonian seminars based in a

catholic transcendentalism soon gave way to gainful
consummation of fleshy pleasures. It never corpora-
tized, but the temptation of the baths never really
went away, either. Esalen thus wafts across the years
on fumes of incense and worse—certifiably folkloric,
even quaintly paradigmatic, of the prelapsarian

PARKETT 82 2008 16



folly that was the beginning of the sixties. Indeed,
Esalen's subsequent consolidation and queasy New-

Agey-ness, marked by its propagation of the human
potential movement, not to mention humanistic
psychology, encounter groups, psycho-pharmaceuticals,
intimate body work, and Reichian orgone trials,
renders it a cipher.

If nothing else, Esalen's recasting of spirituality as

lifestyle and its eventual renovation of self-expression

into narcissism cuts to our core. What is more,
its omnipresence is rarely named as such even as it
permeates our culture and suggests a range of possible

uses. Nevertheless, that Esalen "failed" in the usual

sense I take as axiomatic; like any and all Pangloss-
ian schemes, however deadly serious the intent and

buoyant the ambition, the world cannot but
disappoint. The cult of the self that has emerged in its
wake is perhaps a success of the worst possible kind,
ironically enabling Esalen's continuation on other
terms (or, better, the same terms, now vitiated).

Even back in 1983, Walter Truett Anderson, one
of Esalen's participants and early chroniclers, wrote
that Esalen "remains a mixture of young and old,
although perhaps there are fewer people under the

age of twenty than there once were. The population
is overwhelmingly white, middle class, and well
educated. The clothing styles still have a bit of the flavor
of the hippie era. The colorful and loose-fitting
clothes are most favored among the masseurs and
Rolfers—the body people, who do not believe in
encasing themselves in buttons, belts, and zippers.
Sandals are much in evidence. Traces of 1967 linger
in the sea air, and in some ways, Big Sur seems like a

last outpost of the hippie movement. One could easily

imagine that, in decades to come, when the hippie
scene has long since been embalmed in the history
books, the last flower child will be found wandering,
stoned, in the hills above Esalen, like a counterculture

Rip van Winkle."2'

Similarly lampooned in a New York Times byline for
a book review ofJeffrey Kripal's just published tome,
Esalen: America and the Religion ofNo Religion, as "Sex,

Drugs and Hot Tubs,"3' the Summer of Love casts

a shadow bright as sulfur, playing into the onanism
with which Esalen was once identified. Yet Kripal
argues precisely for Esalen as a cultural rather than

countercultural event. Looking to quell any fantasy
of coupling by the sea (or redeem it by other means),
Kripal maintains that Esalen's exemplary function
relates to its mediation of Tantric philosophy and
Eastern religion in addition to its assimilation and

dispersion of these same sources into a brand of
secular Gnosticism, his titular "religion of no religion,"
in an American framework. Understood as liberal
pluralism by Kripal, it is the antidote to cultism.

Trading obedience for a manner of do-it-yourself
faith, Kripal's Esalen shows up those who pontificate
while eschewing ego-investments.

Kripal's contention can be broadened: Esalen is

not only a catalyst for the transmission of creed (or
non-creed, as it were), but also for self-exploration
as a politics of transformation from the inside out.
In short, it too is still there. However, associated
with—and confined to—the romanticism of its Age
of Aquarius heyday, it awaits its pilgrims still. A quick
look at the contemporary Esalen's website reveals

myriad courses, symposia, and opportunities for
awakening, from yoga retreats, arts festivals, and

deep tissue massage clinics to lessons in undefended
love and effortless living. Over 300,000 people
have visited the institute since Thompson's manic
shootout, and, per the mission statement: "They
come for the intellectual freedom to consider
systems of thought and feeling that lie beyond the
current constraints of mainstream academia. They come
to discover ancient wisdom in the motion of the

body, poetry in the pulsing of the blood. They come
to rediscover the miracle of self-aware consciousness.

At best, they come away inspired by the precision of
a desire to learn and keep on learning through all
of life, and beyond."4'

The online testimony continues, "Esalen is a place
with a global reach. It is a place, as Thomas Wolfe
said about America, where miracles not only happen
but where they happen all the time."5'

It is comfortable enough to be smug or anxious

(or both) about the persistence of such language,
and easier still to censure the solicitous nostalgia—
and scoff at the "mystical secularism"6'—that no
doubt subtends it. But in full disclosure, I know plenty

of people who pack organic lunches from sustainable

farms near Berkeley for their drives to Central

17



California holistic spas in diesel-guzzling Mercedes.

A further confession: I have been one of them,
though the car wasn't mine.

So I am one of those people, too, in my own way.
Not that I hold forth some naive optimism, but I cannot

help but think that there is much to be learned
in this heady mix of idealism and skepticism. Somewhat

differently, might not our historical and art
historical narratives of the 1960s and beyond look very
different from the vantage of this West Coast,
embarrassments and wan seductions and all? What difference

does it make to know that Ansel Adams taught
some of the first art workshops at Esalen? Or how

might we understand the particular exigencies that
led to Robert Rauschenberg and John Cage per-

FRED TOMASELLI, ECH0L0CAT10N, 1998, pills, leaves,

photocollage, acrylic, and. resin on wood panel, 72 x 54" /
ECHOLOTUNG, Pillen, Blätter, Photocollage,

Acryl und Harz auf Holzpaneel, 182,9 x 137,2 cm.

(PHOTO: ERMA ESTWICK)

forming there? How can we write Esalen's specificity
without reducing it to a variant of Black Mountain
(or any other experimental pedagogical community)?

And how might we recast a modernism whose

telling allows for practitioners who circulated in
populations hopeful about the salutary, even curative,

implications of the creative act and besotted with
the possibility of faith?

If this place wipes away its history, what does it
mean to insist upon it? (Joan Didion puts the matter
as follows: "One difference between the West and the

South, I came to realize in 1970, was this: in the
South they remained convinced that they had bloodied

their land with history. In California, we did not
believe that history could bloody the land, or even
touch it.")7' However, to cite Anderson's tempering
voice once more: "I am not here to argue that
California circa 1965 was a Hegelian world-historical
state, a banner carrier for the march of time. Yet the

feeling, justified or not, was part of the common
experience."8'

Of late, it does seem that many people are
recognizing the importance of Kripal's defense, likewise
echoed in Anderson against himself, largely intuiting
the significance of Esalen and feeling its wide-ranging

reverberations. Esalen can't exactly "return" in a

clean act of before-and-after since it never went away,
but attention is being paid to it anew. In terms of art,
there have been as many visitations to this landscape
as there have been starry disavowals of it, with most

propositions equivocating or unwittingly hovering
somewhere in between: "Summer of Love: Art of the

Psychedelic Era" first at the Tate Liverpool (2005)
and most recently at the Whitney Museum of American

Art, New York (2007); "Ecstasy: In and About
Altered States" at the Geffen Contemporary, Los

Angeles (2005-2006); and "Mystic Truths" at the

Auckland Art Gallery, New Zealand (2007), to name

just a few. While some art shown therein or elsewhere
looks like Thomas Kinkade for the occult set—and
here I'm thinking of assume vivid astro focus's
hallucinatory retro-installations, Fred Tomaselli's kaleido-
scopically entombed pot leaves, and Jose Alvarez's

throbbing wall-based amalgams of paint, porcupine
quills, feathers, beads, crystals, and mica—much of
what I'm interested in takes "mystic truths" as a

18



Viexus of Esalen / Ansichten von Esalen. (PHOTOS• SUZANNE HUDSON)

heuristic proposition rather than an iconographic
program, asking critical questions about what it
means to choose to believe.

Consider the Auckland case. Mungo Thompson's
overhaul of Bruce Nauman's elliptical spiral communique

from 1967, "The True Artist Helps the World
by Revealing Mystic Truths," in his bumper sticker
work with the same words, The True Artist Helps the

World by Revealing Mystic Truths (12-Step) (1999), gave
the show its name. Thompson's piece makes over
Nauman's slippery believe-it-or-not-ness into a didactic

recovery principle attuned to a pill-popping
culture so morbidly obsessed with self-possession—
much less enlightenment—that it cannot but remain
a far way from attaining it.

In all these shows, an appropriation of the old
language of the New Age is the common denominator:
It evinces a widespread tendency marked by a volun-
teerism that pays for the privilege of release from
saturnine drudgery (a slog that recalls the first New

Ageist, Henry David Thoreau, and his great image of
sucking life's marrow). This time around, its advocates

come clean—freed from the distantly requisite
irony or pathos (two sides of the same coin)—about
its imbrication in mass culture, not to say its impossible

compromise with the crucible that was something
we've named "the 1960s."

Thompson, for one, noted his culpability in this

kitschy miasma a decade ago. "Elevator," a group
show he curated in 1998 at the now defunct Steffany
Martz Gallery, New York, took up the legacy of astrology,

meditation, hypnosis, and psychic phenomena
and argued for a readymade sublime, one "readily
available in classes, seminars, and books, and on TV,

radio, and hotlines," as the press release summarized.9'

Hedging his bets, Thompson also posed that
the "artists in Elevator are interested in affecting a

kind of critical suspension between faith and atheism;

'Not believing and not NOT believing,' in the
words ofJulie Becker."10'

I must say I am deeply sympathetic to Thompson's
open assurances of earnest conciliation tempered
with such profound ambivalence. I am moved, too,
by the aspirations encoded in words like "human

potential" and performed in real changes of
occupation, education, or consciousness. To be sure,
the letdown is knowing that potential is just that—
something incipient not actualized. It is this that
interests me, so total, so patent, a stoppage, but
not a dire enough certainty to wholly dissuade. Like
a tongue slipping over the hollow of a lost tooth,
we—I—return again and again, expecting a different
outcome.

1) Hunter S. Thompson, "Big Sur: The Tropic of Henry Miller,"
Rogue (July 1961), pp. 34-50.
2) Walter Truett Anderson, The Upstart Spring: Esalen and the

Human Potential Movement: The First Twenty Years (Lincoln, NE:

iUniverse, 2004), p. 317.

3) Diane Johnson, "Sex, Drugs and Hot Tubs," The New York

Times, 6 May 2007.

4) www.esalen.org (accessed 9 February 2008).
5) Ibid.
6) Jeffrey Kripal, Esalen: America and the Religion of No Religion
(Chicago: The University of Chicago Press, 2007), p. 10.

7) Joan Didion, Where I Was From (New York: Vintage, 2003),
p. 71.

8) Anderson (see note 2), p. 2.

9) Mungo Thompson, Elevator Press Release (New York: Steffany
Martz, 1998).
10) Ibid.

19



Noch
immer
auf der
Suche:
SUZANNE HUDSON

Esalen
und das
New
New Age

Im Jahr 1961 bestand das heute als Esalen bekannte
nordkaliformsche Refugium aus einer Ansammlung
einsamer Gebäude auf einer Klippe über dem Pazifik,

die von Joan Baez bewohnt und vom jungen,
bewaffneten Hunter S Thompson bewacht wurden.
Er war zum Schutz des Anwesens der Familie Murphy
eingestellt worden und erfüllte seme Rolle durchaus
effektiv - bis es, wahrend eines Kontrollgangs zu den
heissen Quellen auf dem Gelände, die berüchtigt fur
zwielichtige Treffen waren, zu einem Kampf kam
Wie erzahlt wird, sollte Thompson auch das Badehaus

bewachen, und obwohl er m der Dunkelheit
selten dorthin ging, kam es an diesem Abend zu
Gewalttätigkeiten und schlussendhch zu einer Schlägerei

In seiner Benommenheit verbrachte Thompson
den nächsten Tag damit, durch ein geschlossenes
Fenster auf Passanten zu schiessen. (Trotz des

Unbehagens, welches diese Episode erregte, wurde der
zukunftige exzentrische Journalist erst entlassen,
nachdem er einen mehr als unschmeichelhaften
Essay über die Bewohner von Big Sur veröffentlicht

SUZANNE HUDSON ist Assistenzprofessorin fur moderne

und zeitgenössische Kunst am Phillips Collection Center for the

Study of Modern Art der Universität von Illinois

hatte, «Big Sur The Tropic of Henry Miller», ebenfalls

ein Stammgast, bevor Esalen Esalen wurde b

Binnen weniger Jahre verwandelten seine
Begründer Michael Murphy und Richard Price Esalen

in einen Thmk-Tank Apollomsche, auf einem
katholischen Transzendentalismus basierende Seminare
machten bald der einträglicheren Erfüllung fleischlicher

Freuden Platz Dies nahm niemals organisierte
Formen an, aber der Verlockung der heissen Bader
konnte man sich nicht gänzlich entziehen Und so

wabert Esalen auf Weihrauchschwaden und Ärgerem
über die Jahre hinweg - eindeutig folklonstisch,
sogar auf wunderliche Weise paradigmatisch und
von einer Torheit wie vor dem Sundenfall, der so

typisch fur den Beginn der 60er-Jahre ist Tatsächlich
liessen die nachfolgende Konsolidierung und die

ominosen Anwandlungen des New Age mit seinem
Glauben an das menschliche Potenzial, um von
humanistischer Psychologie, Begegnungsgruppen,
Psychopharmaka, intimer Korperarbeit und Reich-
schen Orgon-Versuchen ganz zu schweigen, Esalen

zu einer Chiffre werden
Zumindest treffen die Neu-Einsetzung von

Spiritualität als Lebensstil und die narzisstische Selbstver-

wirkhchung einen Nerv unserer Zeit Daruber hin-

PARKETT 82 2008 20



aus wird die Allgegenwärtigkeit Esalens selten als
solche erkannt. Trotzdem betrachte ich das «Scheitern»
Esalens als unumstösslich. Wie todernst die Absichten

und wie lebhaft die Ambitionen auch sein

mögen, übertrieben optimistische Ideen werden

naturgemäss von der Welt enttäuscht. Der Kult des

Selbst, der in seinem Kielwasser entstand, ist ein

Erfolg der schlechtmöglichsten Art, der ironischerweise

die Fortführung Esalens unter anderen (nun
korrumpierten) Bedingungen ermöglichte.

Im Jahr 1983 schrieb Walter Truett Anderson,
einer der frühen Teilnehmer und Chronisten
Esalens, die Institution bleibe «eine Mischung aus Jung
und Alt, obwohl jetzt vielleicht weniger Leute unter
zwanzig hier sind als früher. Die Mitglieder stammen
zu einem überwältigenden Teil aus der weissen,

gebildeten Mittelklasse. Die Bekleidung hat noch ein
wenig das Flair der Hippie-Ära. Die bunten, lockeren
Kleidungsstücke sind am beliebtesten unter den
Masseuren und Rolfern, den Körpermenschen, die sich

21



nicht durch Knöpfe, Gürtel und Reissverschlüsse

einzwängen lassen wollen. Sandalen stehen hoch im
Kurs. Anklänge an 1967 liegen in der Seeluft, und
auf manche Art erscheint Big Sur wie ein letzter
Aussenposten der Hippie-Bewegung. Man kann sich

leicht vorstellen, wie in zukünftigen Jahrzehnten,
wenn die Hippie-Szene längst in den Geschichtsbüchern

einbalsamiert wurde, das letzte Blumenkind
bekifft in den Hügeln über Esalen wandernd
aufgefunden wird, wie der Rip van Winkle einer
Gegenkultur.»2'

«Sex, Drogen und Heisswasser-Bäder»,3' spottete
eine Rezension in der New York Times über Jeffrey
Kripals unlängst erschienenes Buch Esalen: America

and the Religion ofNo Religion - der Sommer der Liebe
steht in einem schwefeligen Schatten und spielt den
ausschweifenden Phantasien zu, für die Esalen einst

Synonym war. Kripal argumentiert jedoch präzise für
Esalen als ein kulturelles, nicht ein gegenkulturelles
Ereignis. Es ist sein Bestreben, die Phantasien von
Sex am Meer (oder unter anderen Umständen) zu
entkräften und zu zeigen, dass Esalens beispielhafte
Funktion in der Verbreitung der Meditation tantri-
scher Prägung und östlicher Religionen liegt, zusätzlich

zur Umwandlung östlicher Philosophien in eine
Art säkularen Gnostizismus, daher das titelgebende
«Religion keiner Religion». Kripal begreift dies als

liberalen US-Pluralismus und sieht darin das Gegen¬

gift zur Entstehung mysteriöser Kulte. Der blinde
Gehorsam wird gegen eine Art Do-it-yourself-Glau-
ben eingetauscht, und Kripals Esalen stellt jene
bloss, die durch hochtrabende Reden ihren Glauben
an die Möglichkeiten der Selbstentfaltung zu
kaschieren suchten.

Seine Behauptung lässt sich erweitern: Esalen ist
nicht nur ein Katalysator für die Ausstrahlung des

Glaubens (oder besser des Nicht-Glaubens), sondern
auch für die Selbsterkundung als Mittel zur
Transformation. Kurz gesagt, es ist noch da. Wie sehr es

auch mit der Romantik des Wassermannzeitalters
assoziiert - und darauf reduziert - wird, es erwartet
noch immer seine Pilger. Ein kurzer Blick auf die
aktuelle Webseite zeigt Myriaden von Kursen,
Symposien und Möglichkeiten des Erwachens, von
Yoga-Zentren, Kunst-Festivals und Tiefengewebsmas-

sagen bis hin zum Unterricht in offener Liebe und
mühelosem Leben. Uber 300 000 Menschen haben
das Institut seit Thompsons manischer Schiesserei

besucht, und sie kommen, wie es im Leitbild heisst:

«Aufgrund der intellektuellen Freiheit, die sie

Gedanken- und Gefühlssysteme jenseits der geläufigen
Beschränkungen der vorherrschenden akademischen

Lehre erwägen lässt. Sie kommen, um uraltes
Wissen über die Bewegungen des Körpers und die
Poesie im Pulsieren des Blutes zu erfahren. Sie

kommen, um das Wunder des Bewusstseins des Selbst

Elevator, exhibition view, works by /
Ausstellungsansicht, Arbeiten von

Knut Asdam, Ann Lislegaard,

Corey McCorkle (from left to right),

1998, Steffany Martz Gallery, New York.

(PHOTOS COURTESY: MUNGO THOMPSON)

« J if J'



Elevator, exhibition view, yoga class / Ausstellungsansicht, 1998,

Steffany Martz Gallery, New York.

wiederzuentdecken. Im besten Fall verlassen sie uns
mit der Inspiration ein Leben lang zu lernen und
darüber hinaus.»4'

Und weiter: «Esalen ist ein Ort mit globaler
Ausstrahlung. Es ist ein Ort, an dem, wie Thomas Wolfe
über Amerika sagte, Wunder nicht nur geschehen,
sondern andauernd geschehen."5'

Es ist einfach, einer solchen Sprache selbstgefällig
oder beunruhigt (oder beides) zu begegnen, und
noch leichter, die beflissene Nostalgie zu kritisieren
und den «mystischen Säkularismus»6' zu verhöhnen,
der ihr zweifelsohne zugrunde liegt. Aber Hand aufs

Herz, ich kenne genügend Leute, die Lunch-Pakete

von biologisch betriebenen Farmen bei Berkeley auf
ihre Fahrten zu ganzheitlichen Spas in Zentral-Kali-
fornien im Diesel verschlingenden Mercedes
mitnehmen. (Ein weiteres Geständnis: Ich war eine von
ihnen, aber das Auto gehörte nicht mir.)

Auf meine eigene Art und Weise gehöre ich also

auch dazu. Nicht, dass ich einem naiven Optimismus
anhänge, aber ich kann mich des Gedankens nicht
erwehren, dass aus dieser berauschenden Mischung
aus Idealismus und Skeptizismus einige Lehren zu
ziehen sind. Oder anders gesagt: Erscheinen unsere
historischen und kunsthistorischen Texte der 60er-

Jahre und darüber hinaus mit all ihren Peinlichkeiten

und fahlen Verführungen nicht in einem völlig
anderen Licht, wenn man sie aus dem Blickwinkel
der Westküste betrachtet? Ist es wichtig, zu wissen,
dass Ansei Adams einige seiner ersten Kunst-Work¬

shops hier abhielt? Und wie kam es zu den
Performances von Robert Rauschenberg und John
Cage? Wie können wir über Esalen schreiben, ohne
es zu einer Variante des Black Mountain College
(oder anderer experimenteller pädagogischer
Gemeinschaften) zu reduzieren? Wie können wir einen
Modernismus neu besetzen, dessen Wirken es seinen

Anhängern erlaubte, den gesunden, sogar heilsamen

Implikationen des kreativen Akts hoffnungsvoll
gegenüberzustehen und von den Möglichkeiten des

Glaubens verzückt zu sein?

Wenn dieser Ort seine Geschichte auslöscht, was

bedeutet es dann, auf ihr zu bestehen? (Joan Didion
erklärt dies folgendermassen: «Im Jahr 1970 wurde
ich mir eines Unterschiedes zwischen dem Westen
und dem Süden bewusst: Im Süden war man davon

überzeugt, das Land im Laufe der Geschichte mit
Blut getränkt zu haben. In Kalifornien glaubten wir
nicht daran, dass die Geschichte das Land mit Blut
tränken oder auch nur berühren könnte.»)7' Um
einmal mehr mit Andersons zu sprechen: «Ich will
hier nicht argumentieren, dass Kalifornien um 1965

ein hegelianisches Weltereignis war, ein Flaggenträger

für den Lauf der Zeit. Und doch war dieses

Gefühl, ob nun berechtigt oder nicht, ein Teil der

gemeinschaftlichen Erfahrung.»8'
Letztlich wurde die Wichtigkeit von Kripals

Verteidigung anerkannt, sie findet ebenfalls bei Anderson

ein Echo, wenn er die Bedeutung Esalens
grösstenteils intuitiv erfasst und dessen weit reichenden
Wellenschlag beschreibt. Es gibt kein sauberes Vor-
her-Nachher für Esalen, schliesslich hat es nie aufgehört

zu sein, aber ihm wird erneut Aufmerksamkeit
zuteil. Im Namen der Kunst wurde es ebenso
leidenschaftlich vereinnahmt wie glühend abgelehnt, die
meisten Äusserungen bewegen sich irgendwo
dazwischen: «Summer of Love: Art of the Psychedelic
Era», erst an der Tate Liverpool (2005) und unlängst
am Whitney Museum of American Art, New York
(2007), «Ecstasy: In and About Altered States» am
Geffen Contemporary in Los Angeles (2005/6) und
«Mystic Truths» in der Auckland Art Gallery in
Neuseeland (2008), um nur einige zu nennen. Während

einige der hier oder anderswo ausgestellten Kunstwerke

an Thomas Kinkade für Okkultisten erinnert -
ich denke hier auch an die halluzinatorischen Retro-

23



Dissent is the Highest Form of Patriotism, bumper sticker /
Widerspruch ist die höchste Form von Patriotismus,

Stossstangenaußleber. (PHOTO: SUZANNE HUDSON)

Installationen von Assume Vivid Astro Focus, Fred
Tomasellis kaleidoskopisch beigesetzte Haschischblätter

und Jose Alvarez' pulsierende Wand-Amalgame
aus Farbe, Stachelschweinstacheln, Federn, Perlen,
Kristallen und Glimmer. Vieles, an dem ich interessiert

bin, nimmt die «mystischen Wahrheiten» als eine
heuristische Ausrichtung, nicht als ikonographisches
Programm, und hinterfragt dabei kritisch, was die
Wahl eines Glaubens bedeutet.

Betrachten wir den Fall von Auckland: Mungo
Thompsons Stossstangen-Kleber, The True Artist Helps
the World by Revealing Mystic Truths (12-Step) (1999),
der den Text von Bruce Naumans elliptischem Spiral-
Communique von 1967 übernimmt, gab der Ausstellung

ihren Namen. Thompsons Werk verwandelt
Naumans verunsicherndes Glaub-es-oder-nicht-Credo
in ein Prinzip der didaktischen Wiederherstellung,
das sich an eine Pillen schluckende, krankhaft von
Selbstbeherrschung besessene Kultur richtet, die
weit davon entfernt ist, die Erleuchtung zu erlangen.

Der gemeinsame Nenner dieser Ausstellungen ist
die Aneignung der alten Sprache des New Age.
Zudem gibt es eine weit verbreitete Tendenz zu
ehrenamtlichen Tätigkeiten, die für das Privileg der
Befreiung aus stumpfsinniger Schinderei steht (ein
Bemühen, das an den ersten New Ager Henry David
Thoreau und sein grossartiges Bild vom Aussaugen
des Lebensmarks erinnert). Aber dieses Mal - befreit
von Ironie und Pathos (zwei Seiten derselben Münze)

- sind sich die Fürsprecher der Überlappung mit
der Massenkultur (und dem, was sie 60er-Jahre nannten)

bewusst.

Hunter S. Thompson erkannte seine Schuldigkeit an
diesem kitschigen Miasma: «Elevator», eine im Jahr
1998 von ihm in der heute nicht mehr bestehenden

Steffany Martz Gallery in New York kuratierten
Gruppenshow, nahm das Erbe der Astrologie,
Meditation, Hypnose und psychischer Phänomene auf
und argumentierte für das Sublime als Fertigprodukt,

«frei zugänglich in Kursen, Seminaren und
Büchern, im Fernsehen, Radio und auf Hotlines»,
wie es im Pressetext hiess.9' Thompson hob hervor,
dass «die Künstler in Elevator an einer Art kritischen
Aufhebung zwischen dem Glauben und dem Atheismus

interessiert sind, dem «Nicht glauben und nicht
NICHT glauben*, in den Worten von Julie Becker.»10'

Ich muss sagen, dass ich Thompsons aufrichtige
Versöhnung, trotz einer tiefgreifenden Ambivalenz,
äusserst wohlwollend betrachte. Auch die in Worten
wie «menschliches Potenzial» kodierten und in realen

Veränderungen des Berufslebens, der Bildung
oder des Bewusstseins vollzogenen Bestrebungen
bewegen mich. Sicherlich ist der negative Aspekt des

Wissens um das menschliche Potenzial eben dies:

Etwas ist möglich, aber nicht ausgeführt. Das ist es,

was mich interessiert, eine totale, offensichtliche
Sperre, die aber in ihrer Gewissheit doch nicht düster

genug ist, um uns komplett fernzuhalten. Wie die

Zunge über das Loch eines fehlenden Zahns gleitet,
so kommen wir - ich - wieder und wieder zurück, in
der Erwartung eines anderen Resultats.

(Ubersetzung: Kerstin Knepper)

1) Siehe Hunter S. Thompson: «Big Sur: The Tropic of Henry
Miller», Rogue (Juli 1961), S. 34-50.
2) Walter Truett Anderson: The Upstart Spring: Esalen and, the

Human Potential Movement: The First Twenty Years (Lincoln, NE,

iUniverse, 2004), S. 317.

3) Diane Johnson: «Sex, Drugs and Hot Tubs», in: The New York

Times (6. Mai 2007).
4) www.esalen.org (aufgerufen am 9. Februar 2008).
5) Ibid.
6) Jeffrey Kripal: Esalen: America and the Religion of No Religion
(Chicago, The University of Chicago Press, 2007), S. 10.

7) Joan Didion: Where I Was From (New York, Vintage, 2003),
S. 71.

8) Anderson, S. 2.

9) Mungo Thompson: Elevator Press Release (New York, Steffany
Martz, 1998).
10) Ibid.

24


	Still seeking : Esalen and the new new age = Noch immer auf der Suche : Esalen und das new new age

