
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2007)

Heft: 81: Collaborations Ai Weiwei, Cosima von Bonin, Christian Jankowski

Artikel: Tino Sehgal : die aktuelle Schleife in der endlosen Spirale des
Ikonoklasmus = the current loop in the endless spiral of iconoclasm

Autor: Reiche, Reimut / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am 1. Juni 2007 wurde in Frankfurt am Main im
Museum fur Moderne Kunst (MMK) eine Ausstellung
eröffnet, auf der auf eine bisher unerreichte Weise

nichts ausgestellt und nichts gezeigt wird. Es handelt
sich um ein neues Werk von Tino Sehgal, der zusammen

mit Thomas Scheibitz den deutschen Pavillon
auf der Biennale in Venedig (2005) bespielt hat.
Dabei hatte es sich im Wortsinn mehr um ein Spiel
als um eine Ausstellung gehandelt Der Besucher

betritt den Pavillon, blickt sich um, will sich onentie-

Tino Sehgal
ren - und aus dem Hintergrund des Raums bewegen
sich drei Museumswarter oder Museumswartermnen
auf ihn zu und beginnen mit langsam lauter werdender

Stimme einen Sprechgesang, der aus einem
einzigen Satz besteht: «This is so contemporary». Dabei

umtanzen sie den Besucher. Nach kurzer Zeit losen
sich die Warter von dem Besucher und dieser setzt

seinen Orientierungsgang im Pavillon fort, um dann
auf mehrere Bilder von Scheibitz zu stossen. Von
Tino Sehgal aus gesehen, handelte es sich bei diesem

Arrangement, wie wir jetzt m Frankfurt feststellen
können, um eine Kompromissbildung, wenn nicht
sogar um eine Kontamination seiner Intention. Hier
bekommen wir den reinen Sehgal zu sehen, und das

ist in einem radikalen Sinn eine bilderlose Kunst, so

bilderlos, dass sich wieder einmal die Frage stellt,
nicht ob das noch Kunst ist - so niedrig kann man
das Niveau der Frage ja schon lange nicht mehr
anlegen aber doch, was an dieser bilderlosen
Kunst Bildkunst ist, Kunst, die von einem Museum
fur Moderne Kunst kuratiert, repräsentiert und
gesammelt werden kann.

Auch diese Frage ist wiederum ganz wortlich zu
nehmen- Wie bringt man ein Kunstwerk, wie das von
Sehgal auf der Biennale gezeigte, in seinen Besitz?

Wie konnte sich der Kauf eines Werks gestalten, des-

REIMUT REICHE ist Psychoanalytiker und arbeitet über

die Psychoanalyse der Gegenwartskunst Er lebt in Frankfurt am

Main

D ie aktuelle
Schleife in
der endlosen
Spirale des
Ikonoklasmus

REIMUT REICHE

sen Material aus einem einzigen Satz und einer an
ihn gekoppelten choreographischen Sequenz besteht?

Wird die choreographische Sequenz schriftlich oder
digital aufgezeichnet - wie eine Ballettchoreographie

von Balanchine? Ich habe im MMK nachgefragt,

das das auf der Biennale von 2005 gezeigte
Werk kurzlich erworben hat. Nein - es existiert nur
ein mündlicher Vertrag, denn es darf nichts
aufgezeichnet werden. Sehgal legt allergrossten Wert auf
das, was er Entmaterialisierung nennt. Diese Kunst
ist nicht nur bilder- und schriftabstinent, sondern
auch, so weit wie eben möglich, materieabstinent.
Warum das so sein muss? Mit der Antwort auf diese

Frage wurden wir ins Innerste dieser Kunst vorstos-
sen. Bleiben wir darum zunächst an der Oberfläche
der Verausserung. Den Besitzerwechsel hat man sich

so vorzustellen: Sehgal übte mit Andreas Bee, dem

PARKETT 8 1 2007 6



stellvertretenden Direktor des Museums, die geschilderte

Szene so lange ein, bis dieser sie zufriedenstellend

aufführen konnte - und Sehgal dies durch sein

Okay beglaubigte. Damit ging das Werk mit anwaltlicher

Beglaubigung in den Besitz des Museums über

- und wurde als solches ab dem 15. Juli 2007 im MMR

«gezeigt». Der obligate notarielle Satz «Vor mir, dem
unterzeichneten Notar erscheinen heute» beglaubigt

in einem bisher nicht da gewesenen Sinn das

Kunstwerk als «Erscheinendes» im Sinne Hegels.
Wie sieht nun das Werk aus, mit dem am 1. Juni

2007 die Dependance das MMK im Alten Hauptzollamt,

gleich gegenüber dem Museum, eingeweiht
wurde - und das unter dem Namen THIS SITUATION
bekannt wurde? Es heisst nicht so, es wird nur so

genannt - denn es darf auch keinen Namen tragen.
Paradoxerweise wäre durch eine Namensgebung seine

Identität gestört - und nicht etwa gesichert. Im

grossen Saal der Dependance, der früher der
Zollabfertigung diente, wurde ein weisser Kubus aufgebaut

- und dies so, dass die schönen gekachelten Trägersäulen

des Saales, die dessen bürokratisch-staubig-
pathetischen Charme ausmachen, aus dem Innern
des weissen Kubus nicht zu sehen sind. Durch eine
türlose Öffnung betritt der Besucher den Kasten -
und befindet sich in diesem weissen Raum. An
den Wänden ihm gegenüber und zur Seite lehnen
sechs Gestalten, Männer und Frauen in wechselnder

geschlechtlicher Zusammensetzung. Diese Gestalten
lösen sich langsam von der Wand, gehen in
vorgeschriebener Langsamkeit und Schrittfolge auf den
Besucher zu, laden ihn mit einer Handbewegung
zum Verweilen ein - und sprechen dabei: «Welcome

to this situation». Daraufhin deklamiert eine der
Gestalten einen Satz. Der Besucher weiss nicht, oder
noch nicht, dass es sich um ein Zitat aus einem festen

Repertoire von 80 bis 100 Sätzen handelt, über die
diese Gestalten verfügen. Diese etwa 80 von Sehgal
ausgewählten Sätze bilden sozusagen das Herzstück
der situation. Sie sollen das Wissen unserer westlichen

Zivilisation auf dem Ubergang von der Mangel-
zur Uberflussökonomie repräsentieren und sind den
Werken unserer grossen philosophischen,
sozialwissenschaftlichen und literarischen Geister entnommen

- so viel, wie ich verstanden habe: hauptsächlich
aus der Zeit zwischen 1880 und 1980. Nietzsche ist

dabei, Galbraith, vielleicht Freud und natürlich Fou-
cault. Aber auch diese 80 Sätze dürfen nicht in
schriftlicher Form verbreitet werden. Aus diesem
einen Satz soll sich nun ein Dialog entfalten, an dem
sich die anderen Gestalten mit einem anderen der
80 Sätze (aber auch mit eigenen Auslegungen) - und
auch die Besucher beteiligen können. Jeder
Neuankömmling wird wiederum mit dem Satz «Welcome to
this situation» begrüsst.

Wer sind diese Gestalten? Es sollten keine
Schauspieler oder Tänzer sein - sondern alle möglichen
Menschen aus dem sogenannten wirklichen Leben,
von denen anzunehmen ist, dass sie etwas zu «dieser
Situation» zu sagen haben. Es wurde an Hochschullehrer,

Arzte, Psychoanalytiker, Musiker, Politiker,
Freelancer gedacht - denn diese Gestalten sollen die
80 oder 100 Sätze nicht nur deklamieren, sondern
auf der Basis ihrer persönlichen Erfahrung auch

interpretieren, ergänzen, umformulieren - also mit
ihrer Lebenserfahrung füllen. Erwartungsgemäss hat
das Casting keine geringen Schwierigkeiten bereitet.
Das Kunstwerk sollte vom 1. Juni bis zum 26. August
2007, also zwölf Wochen lang, täglich von 10-17 Uhr,
«laufen». Den logistischen Aufwand an zu rekrutierenden

Gestalten kann man sich ausrechnen. Dabei
ist der reine Zeitaufwand sicher nicht das eigentliche
Hindernis. Dieses besteht vielmehr darin, dass es

nicht jedermanns Sache ist, sich für eine öffentliche
Darbietung zur Verfügung zu stellen - selbst dann
nicht, wenn er den Glauben an die Sinnhaftigkeit
dieser Darbietung irgendwie teilt. Im Vorfeld war zu

hören, das Casting der Gestalten habe so grosse
Schwierigkeiten bereitet, dass man vorübergehend
den Eindruck bekam, das Scheitern des Castings sei

Teil davon, dass das Werk gelingt.
In der Ankündigung des Museums hiess es: «Der

Permanenz des materiellen Objekts setzt Sehgal die
konstruierte Situation entgegen.» Im Kunstdiskurs
werden Sehgals Werke mit dem Code

Entmaterialisierung versehen. Nun ist das Stichwort der
«Entmaterialisierung» der Kunst aufjeden Fall so alt
wie Hegels Ästhetik. Hegel sah den Entwicklungsfortschritt

der modernen gegenüber der antiken
Kunst - und gleichzeitig das Paradox der modernen
Kunst - darin begründet, dass die Moderne von der
Räumlichkeit des schönen Körpers - in der Plastik -

7



W';,:

Project room "Zollamt" of the Musem für Moderne

Kunst in Frankfurt, in which THE SITUATION by Tino

Seghal was performed, 2007 / Projektraum "Zollamt"

des Museum für Moderne Kunst in Frankfurt, in dem

THE SITUATION von Tino Seghal aufgeführt wurde.

(PHOTOS: MUSEUM FÜR MODERNE KUNST, FRANKFURT)

zur Vergeistigung - in der Fläche des Tafelbildes -
fortschreitet und den Marmorkörper entmaterialisiert.

«Der erste Schritt, durch welchen sich das Sinnliche

in dieser Beziehung dem Geist entgegenhebt»,
sagt Hegel, «besteht in der Aufhebung der realen
sinnlichen Erscheinung, deren Sichtbarkeit zum
blossen Schein der Kunst verwandelt wird ...»0
Seitdem ist die Moderne ununterbrochen damit beschäftigt,

den «letzten Schritt» auf dem langen Marsch
der Vergeistigung des Schönen auszurufen. Seit dem
Ende des 19. Jahrhunderts, spätestens seit Paul

Cezanne, wird das Bild andauernd im Medium des

Bildes zerstört - und auch Sehgals Werk ist in einem
modernen Sinn der Bildwissenschaft nichts anderes
als ein Bild. Ikonoklasmus, das heisst ursprünglich:
religiös begründete Ablehnung des Bildes, bis hin
zur militanten Bilderzerstörung, gehört seit dieser
Zeit zur Strukturlogik des Bildes. Cezanne hat diesen
Ikonoklasmus mit seinem epochalen Programm der
Abflachung des Tiefenraums ins Werk gesetzt. Mond-
rian und dann Picasso haben je auf ihre Art dieses

Programm der Zerstörung des Hegeischen Scheins

fortgesetzt, indem sie zunächst den Tiefenraum
endgültig auflösten, danach das Personal und die
Möblierung dieses Raums dekonstruierten - und mit
kunstfremdem Material, also mit Pfeifen, Trompeten

und Fahrkarten, collagierten. Und so ging es immer
weiter. Auf dieser Linie repräsentiert Tino Sehgal
nichts anderes als die gerade aktuelle Schleife auf
der endlosen Spirale des künstlerischen Ikonoklasmus.

Dies ist ein besonders schöner Anwendungsfall
des systemtheoretischen Kerns der Kunsttheorie von
Niklas Luhmann: Die zentrale Paradoxic der
künstlerischen Moderne besteht darin, dass sich die Kunst
durch ihre beständige programmatische Selbstzerstörung

am Leben erhält. Oder in Luhmanns Worten:

dass das Kunstsystem «seine eigene Negation als

Selbstbeschreibung» enthält.2^ Ob dies dem bilderlosen

Bild THIS SITUATION gelingt, ist die entscheidende

Frage.
Während eines Castings wurde Sehgal die Frage

gestellt, ob für den White Cube irgendwelche Gegenstände,

vielleicht Konsolen oder Hocker, vorgesehen
seien. Er antwortete sehr bestimmt: «Bei mir gibt es

keine Gegenstände im Raum.» Dieser Satz ist

Programm. So sehr, dass er ein gedrucktes Programmheft

oder sogar eine Einladung in Papierform zur
Eröffnung dieser entmaterialisierten Installation
ausschliesst. Gewiss haben die gecasteten Personen
eine Liste mit den 80 oder 100 Sätzen erhalten. Als

Teil des Werks existiert jedoch eine solche Liste
nicht. Konsequenterweise gab es statt einer Einla-

8



dung in Papier- oder anders materialisierter Form
ein sogenanntes Announcement. Dieses bestand
darin, dass 2000 Personen aus der Adressenliste des

MMR einen Telephonanruf erhielten, in dem dieses

Werk angekündigt wurde, und an die Presse wurden
500 E-Mails gesandt. Nun kann man fragen, was an
einem Telephonat oder an einer E-Mail entmaterialisierter

als an einem Brief auf Papier ist. Und dann
schleicht sich der Verdacht ein, dass auch hier die
Regel waltet, wonach jeder Fundamentalismus seine

eigene Abweichung gebiert, die dann ihrerseits
scholastisch legitimiert werden muss. Lassen wir das

beiseite und wenden uns einer letzten Frage zu. Da das

Werk offenbar für sich beansprucht, ein Werk der
Bildkunst und nicht etwa ein Theaterstück zu sein,
müssen wir es mit seinem Bildcharakter ernst nehmen

und feststellen: Zwar sind alle unbelebten
visuellen Objekte - einschliesslich Einladungen zur
Vernissage - aus ihm entfernt, gleichzeitig kommt
es jedoch zu einer Rückkehr des leibhaftigen
Menschen ins Bild. Die rigorose Entfernung aller
sichtbaren Gegenstände bei gleichzeitigem Eintritt
leibhaftiger Menschen ins Bild muss zu einer Steigerung
der Gegensätze von Entkörperlichung und Verkör-
perlichung und damit zu einer Spannung führen,
von der noch nicht sicher ist, ob sie sich als Kunst
materialisieren lässt.

Das Werk ist im Wortsinn ungegenständlich: ohne

Gegenstände innerhalb seines Rahmens. Jedoch -
der Sieg des Bildes über seinen Gegenstand ist mit
dem Eintritt des leibhaftigen Menschen ins Bild
erkauft. In diesem Vorgang ist ein Bruch mit der

gesamten bisherigen Geschichte des Bildes enthalten.

Wenn Hegel die Sprache als die Anwesenheit
einer Abwesenheit bestimmte, so galt das genauso
für den Repräsentationscharakter der Kunst. Indem
Sehgal lebende Menschen ins Bild stellt und von
ihnen verlangt, die ihnen aufgetragenen 80 Sätze

nicht nur zu sprechen - das könnten Schauspieler
besser -, sondern diese Sätze auch mit ihrer Selbsterfahrung

zu «repräsentieren», bringt er auf jeden
Fall das bisher geltende Verständnis von Repräsentation

in eine neue Spannung. Diese ist möglicherweise

so gross, dass die Spannung und mit ihr das

Werk in sich zusammenbricht. Im Unterschied zu
allen bisher bekannten Performances im Museum -

von den Surrealisten bis Vanessa Beecroft - darf die
Aktion auch photographisch nicht festgehalten
werden. Sie fällt unter das Bilderverbot. Umso notwendiger

ist die beschreibende Vergegenwärtigung dieser

bilderlosen Kunst. Ich versuche es noch einmal
detaillierter:

Der Besucher betritt den Raum. Mit einer leichten

Verzögerung formieren sich die sechs Personen,
die stehend, hockend oder liegend an die Wände

gelehnt sind, zu dem gedehnt im Chor gesprochenen

Satz: «Welcome to this situation». - Das

geschieht aber nur, wenn der Besucher wirklich den
Raum betritt und nicht - wie öfters zu beobachten -
gehemmt oder unentschlossen an der Schwelle
verharrt.

Dieser Satz wird mit einem gemeinsamen, ge-

pressten Einziehen der Luft beendet.
Dann lösen sich die sechs Personen verlangsamt

aus ihrer jeweiligen Position an den Wänden im
Raum und nehmen, einander im Uhrzeigersinn
folgend, eine um wenige Schritte verschobene neue
Position ein. Diese Sequenz wird abgeschlossen
durch wiederum verlangsamte, betonte, an Forsythe-
Choreographien erinnernde Bewegungen und
Verrenkungen der Gliedmassen.

Nach einer weiteren Pause spricht eine der sechs

Personen den obligaten Satz: «In 1956 (oder einer
anderen Jahreszahl) somebody said:». Darauf folgt,
entweder auf Deutsch oder Englisch, einer der 80

Sätze. Vom Ablauf bis hierher geht eine starke ästhetische

Suggestion aus.

Der Sprecher des Satzes oder ein anderer aus der
Gruppe kommentiert nun diesen Satz, in dem von
uns beobachteten Fall ebenfalls auf Englisch. Das

geht etwa so: «Was meint er mit eine sich stetig
erneuernde Paradoxie?» Oder: «<Bisher nur
verschieden interpretiert» - das erinnert mich an den
Satz von Marx: <Die Philosophen haben bisher die
Welt nur verschieden interpretiert».»3) Dann beteiligt

sich vielleicht noch ein Dritter an diesem
künstlichen Diskurs, der sofort wie eine ziemlich banale,
aneinander vorbeiredende Univeranstaltung wirkt,
in der es eben einfach zur Pflicht gehört, nach dem
Referat zu diskutieren. Das kann doch nicht ernst
gemeint sein! - denkt man bei sich, um dann, da

es sich ja um Kunst handelt und nicht um ein

9



Seminar, nach dem verschlüsselten Sinn, nach der
verborgenen Bedeutung zu suchen. Soll vielleicht
gerade die Unmöglichkeit eines echten Gedanken-
austauschs gezeigt werden? Das Scheitern aller
Bemühungen? Die Peinlichkeit eines erzwungenen
Diskursuniversums?

Jetzt wendet sich eine Darstellerin indirekt an
meinen Begleiter O.K., indem sie den anderen
Darstellern den Satz hinwirft: «I like these orange shoes,
he is wearing.» Damit sind die neuen, modischen
Adidas-Sneakers gemeint, die O. trägt. Als Uberleitung

zu diesem Satz dient ihr ein Element aus dem

Zitat, das irgendwie auf Konsum anspielt. Offenbar
genügt es den Darstellern nicht, dass O. freundlich
diesen Kommentar wiederum kommentiert. Offenbar

soll auch ich Stellung nehmen. Während ich
noch damit beschäftigt bin, zu sortieren, was «hier
abgeht», fährt dieselbe Darstellerin, wiederum auf
Englisch, fort: «Wie die beiden ihre Jackets so lässig
über die Schulter gehängt haben, das habe ich
zuletzt in den 80er-Jahren gesehen.» Worauf ein dritter

Darsteller fortfährt: «Diese grässlichen 80er, ich
bin so froh, dass sie vorüber sind.» Dieser Satz gab
nun wirklich einiges zu denken auf.

In einer Kritik von THIS SITUATION, das nach
Frankfurt auch in Berlin, im Hamburger Bahnhof,
gezeigt wurde, hiess es, es würde auf den «Sound

des Seminarraums» und auf die «Diskurskultur der
Salons angespielt, aber in einem befremdlich
antiintellektuellen persiflagehaften Affekt und als Zombie-
nummer»4'. Ich glaube nicht, dass Tino Sehgal
hierauf anspielt, sondern dass er es ganz ernst meint mit
seinen 80 Sätzen - und dass das Herumgeistern der
unerlösten Untoten, das, was eben als die Zombie-

nummer zitiert wurde, eine unerwünschte, aber
unausbleibliche Nebenfolge des gar nicht spielerischen

Wunsches ist, den eigenen persönlichen Readers

Digest unter die Leute zu bringen. Aber eigentlich

ist es nicht so interessant für die Beurteilung
eines Werkes, was der Künstler wollte. Nach Ab-
schluss der Arbeit zählt nur noch das Werk. Und dieses

Werk zerfällt in einen streng gerahmten und cho-

reographierten Teil, von dem eine starke suggestive
Kraft ausgeht, und in einen «Mitmach»-Teil, dem das

Schicksal aller Mitmach-Kunst beschieden ist.

1) Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik,

in Werke in 20 Bänden, Bd. 2, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am
Main 1986, S. 422.

2) Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt am Main 1995, S. 472.

3) Karl Marx, Thesen über Feuerbach, in Marx-Engels-Werke, Bd. 3,
Karl Dietz Verlag, Berlin 1978, S. 533-535.
4) Peter Richter, «Willkommen in dieser unbefriedigenden
Situation», Frankfurter Allgemeine Zeitung, 14. September 2007.

10



In the exhibition that opened at Frankfurt am Main's
Museum fur Moderne Kunst (MMK) on June 1, 2007,
there was an unprecedented nothing on display and
an unprecedented nothing was shown It was a

new work by Tino Sehgal, who had had the run
of the German Pavilion with Thomas Scheibitz at
the Venice Biennale m 2005 Sehgal's work related

quite literally more to playing games than mounting

Tino Sehgal
exhibitions A visitor walks into the pavilion, looks
around trying to see what's to be seen and, from the
back of the room, three museum guards approach,
speaking in unison, louder and louder, repeating
one sentence- "This is so contemporary" While
doing so, they dance around the visitor, then slow
down and walk away again, leaving the visitor to
move on to discover several pictures by Scheibitz
Here m Frankfurt we realize that, from Sehgal's

standpoint, the Venice arrangement was a compromise,

if not a contamination of his intentions We

now see Sehgal, pure and unadulterated, meaning
art that is radically image-less, so much so, m fact,
that we inevitably wonder n o t if this is art—it has

long become impossible to stoop so low—but
whether this image-less art is visual art, namely, art
that can be curated, presented, and collected by a

museum of contemporary art
The next question is also to be taken literally-

How can one acquire ownership of a work of art, like
the one Sehgal showed at the Biennale5 How does

one go about buying a work that consists of one single

sentence and is coupled with a choreographed
sequence? Will the choreographed sequence be

recorded in writing or digitally—like the choreography

for a ballet by George Balanchme5 I inquired at
the MMK, which recently purchased the work shown

m 2005 at the Biennale No, there is only an oral
contract, nothing may be recorded Demateriahzation,

REIM UT REICHE is a psychoanalyst and writes about psy

choanalysis in contemporary art He lives m Frankfurt am Mam

The Current
Loop in the
Endless Spiral
oflconoclasm

REIMUT REICHE

as he calls it, is vital to Sehgal His art not only
abstains from the visual and written but also from
matter as such, to the greatest possible extent Why
does this have to be so5 The answer to that question
would lead to the innermost core of this art But let
us first rest on the surface of the transaction The
change of ownership took place as follows Sehgal
rehearsed said transaction with Andreas Bee, the

deputy director of the museum, for so long until it
was preformed to his satisfaction, he then sealed the
contract with his okay The work, now legally authenticated,

changed hands The new owner, the MMK,
"showed" the work as of July 15, 2007 The mandatory

legal statement, "on this day of there
appeared before the undersigned ," attests to the
work of art as Hegelian "appearance" to a hitherto
unparalleled extent

So what does the work that was inaugurated on
June 1, 2007 by the MMK look like5 It was set up m
the museum annex across the street, m a building
that once housed the customs office—a work desig-

11 PARKETT 81 2007



nated THIS SITUATION. That is not the title of the

work but only what it is called, because it cannot have

a name. Giving it a name would paradoxically destroy
its identity instead of preserving it. The large gallery
of the annex, where customs officers once cleared

goods for import and export, hosts a large white
cube. The beautiful tiled columns, charming embodiments

of a dusty bureaucratic solemnity, cannot be

seen in the interior of the white cube. The visitor
enters the room through a doorless opening. Six

figures, both men and women, are leaning on the walls

opposite and on either side. Slowly detaching themselves

from the wall, they move towards the visitor at
a prescribed tempo and in a prescribed sequence of
steps. They invite the visitor to stay awhile with a

movement of their hands and the words, "Welcome

to the situation." Then one of the figures declaims a

sentence. The visitor does not (yet) realize that the
sentence is part of a fixed repertoire of 80 to 100

statements that Sehgal has selected for declamation
and that form the core of the "situation." Chosen to

represent the knowledge of Western civilization in
transit from an economy of shortage to an economy
of excess, they stem from the works of our great
philosophers, social scientists, and writers—and, as

far as I can tell, stem mainly from the period between
1880 and 1980. Nietzsche is there, Galbraith, possibly
Freud, and Foucault, of course. True to form, these
80 statements may not be written down either. The
one sentence that has been declaimed becomes
the starting point of a dialogue in which the other
figures participate, by reciting another of the 80

statements or offering interpretations of their own.
Visitors also become participants in the dialogue.
Every newcomer is greeted with the same sentence:
"Welcome to the situation."

Who are these figures? They are not actors or
dancers, but come from so-called real life, a selection
of people who presumably have something to say
about "this situation": lecturers, physicians,
psychoanalysts, musicians, politicians, and freelancers.

They are not meant to simply declaim the 80 to 100

statements but to draw on their own lives to interpret,

supplement, and reformulate them on the basis

of their personal experience, thereby fleshing them
out with their own life experience. As might be

expected, the casting proved exceptionally demanding.

The work of art was to be on "display" from 10

am to 5 pm for the twelve weeks between June 1 and

August 26, 2007. It does not take much to envision
the complexity of recruitment and logistics. The
time factor was certainly not the main obstacle. A

weightier factor was the difficulty of finding people
who not only appreciated the significance of the
event but were willing to go public, as it were, by

becoming part of it. During the preparations, rumor
had it that the casting itself posed such great difficulties

that it almost seemed as if the success of the
work was going to be defined by its failure.

According to the announcement of the MMK,

"Sehgal pits the constructed situation against the

permanence of the material object." "Dematerializa-
tion," the term applied to Sehgal's works in the
discourse on art, is at least as old as Hegel's aesthetics.

According to Hegel, the advance—and the
paradox—in the development of modern art as opposed
to ancient art consists in the fact that Modernism has

proceeded from the three-dimensionality of the
beautiful body in sculpture to its spiritualization on
the two-dimensional picture plane, thereby demate-

rializing the marble body. "The first step whereby the

sensuous is raised in this respect to approach the

spirit consists," Hegel says, "in canceling the real

sensuous appearance (Erscheinung), the visibility of
which is transformed into the pure shining (Schein)

of art."1' Modernism has been busy ever since,

proclaiming the "last step" on the long haul towards the

spiritualization of beauty. The destruction of the
picture within the medium of the picture has been an

enduring pursuit since the nineteenth century and,
at the latest, Paul Cezanne. In terms of the visual
sciences of Modernism, Sehgal's oeuvre is nothing but a

picture. Iconoclasm, once the religiously motivated
disavowal of the image to the point of militant
destruction, has been inseparably incorporated in
the structural logic of the image. Cezanne furthered
iconoclasm with his trailblazing intention of flattening

pictorial depth. Mondrian and later Picasso, each

in their own way, took the destruction of Hegel's
shining a step further, first by eliminating pictorial
depth altogether, then by deconstructing the inhabitants

and furnishings of that space, and finally by

12



patching it up with alien objects like pipes, trumpets,
and train tickets. Others followed suit. Tino Sehgal is

nothing but a current loop on the endless spiral of
artistic iconoclasm. His agenda is a particularly striking

application of the theoretical system that lies at
the heart of Niklas Luhmann's artistic investigations:
The chief paradox of artistic modernism lies in the
fact that art keeps itself alive through its ceaseless

and programmatic self-destruction. As Luhmann

puts it, the system of art contains "its own negation as

self-description."2' The decisive question is whether
Sehgal's picture-less picture, THIS SITUATION, has

succeeded in doing that.

During one audition, Sehgal was asked whether
he was planning to put any objects in the white cube,
like consoles or stools. His answer left no room for
doubt: "In my work there are no objects in space."
The pursuit of his agenda is so single-minded that he
refuses to have a printed program or even a printed
invitation for the preview of his dematerialized
installation. The people selected to participate
obviously received a list of the 80 to 100 statements, but
no list of that kind exists as part of the work. Instead
of an invitation on paper or in any other materialized
form, the artist logically opted for a so-called

announcement. This involved calling 2000 people on
the MMK mailing list to announce the work and send¬

ing 500 e-mails to the press. But what makes a

telephone call or an e-mail message more dematerialized

than a printed letter? Implicit in that question
is the niggling suspicion that once again there is a

principle at work here, namely that fundamentalism
inevitably sires its own deviation, which, in turn, calls

for renewed academic legitimation. Be that as it may,
there is one last question I should like to raise. Since
the work obviously lays claim to being a work of visual

art and not, say, a theatrical play, we have to take its
visual character seriously. Hence, although the work
is devoid of all inanimate visual objects, including an
invitation to the preview, it does include the visual

presence of live human beings. The rigorous
elimination of all visible objects in combination with the

appearance of live human beings in the picture
inevitably heightens the contrast between disembodiment

and embodiment. Whether the resulting
tension can be materialized as art remains to be seen.

The work is literally nonobjective: There are no
objects within its framework. However, the triumph
of image over subject matter has been purchased at
the expense of the presence of live human beings in
the picture, a procedure that breaks with the entire
history of the visual image. Hegel talked about
language as the presence of absence; exactly the same

thing applies to the representative character of art.

13



By inserting live people in his pictures and expecting
them not only to speak the 80 statements at their
disposal—a job that actors could do better—but also to

"represent" the statements in terms of their own

experience, Sehgal clearly pushes the prevailing
convention of representation to such extremes that the
work itself threatens to implode. In contrast to all
other known museum performers, from the Surrealists

to Vanessa Beecroft, Sehgal does not permit his

art to be recorded in photographs: Aniconism has

won the day, which makes it even more important
to describe this picture-less art. I will try again, in
greater detail:

The visitor enters the room. After a brief time lag,
the six people, leaning, squatting, or lying down

against the wall, speak in protracted unison:
"Welcome to this situation." The figures intone these
words only if the visitors actually walk into the room,
but not if they stop at the threshold, hesitant and
undecided, as they often do.

The figures end the sentence with a sharp intake
of breath, also in unison. Then they slowly move
a few steps, following each other clockwise along
the walls before lapsing into a new position. The

sequence closes with a slow, deliberate twisting and

turning of the extremities, reminiscent of William
Forsythe's choreography. After another pause, one of
the six people declaims one of the 80 statements,
either in German or English, always prefacing it with:
"In [the year in question] somebody said..." The

sequence of events thus far exerts a strong aesthetic

impact.
The speaker or another member of the group

then comments on the statement. When we were
there, the statement and the comments were in
English and went more or less like so: "What does he

mean by the steady renewal of paradox?" Or: '"only
interpreted in different ways'—that reminds me of
Marx's statement: 'Philosophers have only
interpreted the world in different ways.'"3' Sometimes a

third party will get involved in this artificial
discourse, which is often much like those uninspired
question and answer periods after a lecture where

people dutifully contribute and merely end up talking

past each other. It's hard to believe they could
possibly be serious, but since it's art and not a semi¬

nar, one tries to decode the work and find its hidden
meaning. Is it meant to demonstrate the impossibility

of genuine exchange? The failure of the attempt?
The embarrassing paucity of labored discourse?

In our case, a woman in the group then addressed

my companion O.K. indirectly by saying to another
member of the group, "I like the orange shoes he's

wearing," meaning O.'s fashionable Adidas sneakers.

The remark occurred to her because of a statement
that had just been made and had something to do with
consumption. But the group was evidently not satisfied
with O.'s friendly response; they wanted a reaction
from me as well. While I was trying to figure out
what was going on around me, the same person said,
"the nonchalant way they've slung their jackets over
their shoulders, the last time I saw that was in the eighties."

Whereupon a third person remarked, "Those

god-awful eighties, I'm so glad they're over." That was

a sentence that really did give food for thought.
A review of THIS SITUATION by Peter Richter in

the FAZ, which moved on from Frankfurt to the
Hamburger Bahnhof in Berlin, speaks about the work

"alluding" to the "sound of a seminar room" and to
the "discourse cultivated in salons, but in a way that is

unsettling, anti-intellectual, derisive, and like a zombie

number."4' I don't think Sehgal is "alluding" to

anything; I think that he and his 80 statements are in
dead earnest—and that the unsaved undead spooking

around, the zombie number as the reviewer
called it, is an unwelcome but inescapable side effect
of the clearly unplayful wish to disseminate his own

personal Readers Digest. Be that as it may, what the
artist intended is not of primary interest in the

appreciation of a work. And this particular work falls
into two halves, one aspect rigorously framed,
choreographed, and powerfully suggestive, the other
involving "audience participation" that shares the
fate of all art of that nature.

(Translation. Catherine Schelbert)

1) G. W F Hegel, Aesthetics Lectures on Fine Art, vol. 2, transl.
T M Knox (Oxford Clarendon Press, 1998), pp. 625-26.
2) Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Suhrkamp, Frankfurt

am Mam, 1995, p 472

3) Karl Marx, Theses on Feuerbach, 1845, transl by Carl Manchester,

2007: http://www.carlmanchester net/marx/
4) Peter Richter, "Willkommen in dieser unbefriedigenden
Situation," Frankfurter Allgemeine Zeitung, 14 Sept., 2007

14


	Tino Sehgal : die aktuelle Schleife in der endlosen Spirale des Ikonoklasmus = the current loop in the endless spiral of iconoclasm

