Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2007)

Heft: 81: Collaborations Ai Weiwei, Cosima von Bonin, Christian Jankowski

Artikel: Tino Sehgal : die aktuelle Schleife in der endlosen Spirale des
Ikonoklasmus = the current loop in the endless spiral of iconoclasm

Autor: Reiche, Reimut / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Am 1. Juni 2007 wurde in Frankfurt am Main im
Museum fur Moderne Kunst (MMK) eine Ausstellung
eroffnet, auf der auf eine bisher unerreichte Weise
nichts ausgestellt und nichts gezeigt wird. Es handelt
sich um ein neues Werk von Tino Sehgal, der zusam-
men mit Thomas Scheibitz den deutschen Pavillon
auf der Biennale in Venedig (2005) bespielt hat.
Dabei hatte es sich im Wortsinn mehr um ein Spiel
als um eine Ausstellung gehandelt: Der Besucher
betritt den Pavillon, blickt sich um, will sich orientie-

TINO . SLEE AL

ren — und aus dem Hintergrund des Raums bewegen
sich drei Museumswarter oder Museumswarterinnen
auf ihn zu und beginnen mit langsam lauter werden-
der Stimme einen Sprechgesang, der aus einem ein-
zigen Satz besteht: «This is so contemporary». Dabei
umtanzen sie den Besucher. Nach kurzer Zeit losen
sich die Warter von dem Besucher und dieser setzt
seinen Orientierungsgang im Pavillon fort, um dann
auf mehrere Bilder von Scheibitz zu stossen. Von
Tino Sehgal aus gesehen, handelte es sich bei diesem
Arrangement, wie wir jetzt in Frankfurt feststellen
konnen, um eine Kompromissbildung, wenn nicht
sogar um eine Kontamination seiner Intention. Hier
bekommen wir den reinen Sehgal zu sehen, und das
ist in einem radikalen Sinn eine bilderlose Kunst, so
bilderlos, dass sich wieder einmal die Frage stellt,
nicht ob das noch Kunst ist — so niedrig kann man
das Niveau der Frage ja schon lange nicht mehr
anlegen —, aber doch, was an dieser bilderlosen
Kunst Bildkunst ist, Kunst, die von einem Museum
fiir Moderne Kunst kuratiert, reprdsentiert und
gesammelt werden kann.

Auch diese Frage ist wiederum ganz wortlich zu
nehmen: Wie bringt man ein Kunstwerk, wie das von
Sehgal auf der Biennale gezeigte, in seinen Besitz?
Wie konnte sich der Kauf eines Werks gestalten, des-

REIMUT REICHE ist Psychoanalytiker und arbeitet tber
die Psychoanalyse der Gegenwartskunst. Er lebt in Frankfurt am

Main.

PARKETT 81 2007

Die aktuelle
Schleife i1n
der endlosen
Shirale des

lkonoklasmus

RETMUT REICHE

sen Material aus einem einzigen Satz und einer an
ihn gekoppelten choreographischen Sequenz besteht?
Wird die choreographische Sequenz schriftlich oder
digital aufgezeichnet — wie eine Ballettchoreogra-
phie von Balanchine? Ich habe im MMK nachge-
fragt, das das auf der Biennale von 2005 gezeigte
Werk kiirzlich erworben hat: Nein — es existiert nur
ein mundlicher Vertrag, denn es darf nichts aufge-
zeichnet werden. Sehgal legt allergrossten Wert auf
das, was er Entmaterialisierung nennt. Diese Kunst
ist nicht nur bilder- und schriftabstinent, sondern
auch, so weit wie eben moglich, materieabstinent.
Warum das so sein muss? Mit der Antwort auf diese
Frage wirden wir ins Innerste dieser Kunst vorstos-
sen. Bleiben wir darum zuniachst an der Oberfliche
der Verausserung. Den Besitzerwechsel hat man sich
so vorzustellen: Sehgal tbte mit Andreas Bee, dem



stellvertretenden Direktor des Museums, die geschil-
derte Szene so lange ein, bis dieser sie zufriedenstel-
lend auffithren konnte — und Sehgal dies durch sein
Okay beglaubigte. Damit ging das Werk mit anwaltli-
cher Beglaubigung in den Besitz des Museums iiber
—und wurde als solches ab dem 15. Juli 2007 im MMK
«gezeigt». Der obligate notarielle Satz «Vor mir, dem
unterzeichneten Notar ... erscheinen heute» beglau-
bigt in einem bisher nicht da gewesenen Sinn das
Kunstwerk als «Erscheinendes» im Sinne Hegels.
Wie sieht nun das Werk aus, mit dem am 1. Juni
2007 die Dependance das MMK im Alten Hauptzoll-
amt, gleich gegentuber dem Museum, eingeweiht
wurde — und das unter dem Namen THIS SITUATION
bekannt wurde? Es heisst nicht so, es wird nur so
genannt — denn es darf auch keinen Namen tragen.
Paradoxerweise ware durch eine Namensgebung sei-
ne Identitit gestért — und nicht etwa gesichert. Im
grossen Saal der Dependance, der frither der Zollab-
fertigung diente, wurde ein weisser Kubus aufgebaut
—und dies so, dass die schéonen gekachelten Trager-
saulen des Saales, die dessen burokratisch-staubig-
pathetischen Charme ausmachen, aus dem Innern
des weissen Kubus nicht zu sehen sind. Durch eine
tirlose Offnung betritt der Besucher den Kasten —
und befindet sich in diesem weissen Raum. An
den Winden ihm gegentber und zur Seite lehnen
sechs Gestalten, Manner und Frauen in wechselnder
geschlechtlicher Zusammensetzung. Diese Gestalten
l6sen sich langsam von der Wand, gehen in vorge-
schriebener Langsamkeit und Schrittfolge auf den
Besucher zu, laden ihn mit einer Handbewegung
zum Verweilen ein — und sprechen dabei: «Welcome
to this situation». Daraufhin deklamiert eine der
Gestalten einen Satz. Der Besucher weiss nicht, oder
noch nicht, dass es sich um ein Zitat aus einem festen
Repertoire von 80 bis 100 Satzen handelt, tiber die
diese Gestalten verfiigen. Diese etwa 80 von Sehgal
ausgewahlten Satze bilden sozusagen das Herzsttick
der situation. Sie sollen das Wissen unserer westli-
chen Zivilisation auf dem Ubergang von der Mangel-
zur Uberflussékonomie reprasentieren und sind den
Werken unserer grossen philosophischen, sozialwis-
senschaftlichen und literarischen Geister entnom-
men — so viel, wie ich verstanden habe: hauptsichlich
aus der Zeit zwischen 1880 und 1980. Nietzsche ist

dabei, Galbraith, vielleicht Freud und nattrlich Fou-
cault. Aber auch diese 80 Sitze durfen nicht in
schriftlicher Form verbreitet werden. Aus diesem
einen Satz soll sich nun ein Dialog entfalten, an dem
sich die anderen Gestalten mit einem anderen der
80 Sitze (aber auch mit eigenen Auslegungen) — und
auch die Besucher beteiligen konnen. Jeder Neuan-
kommling wird wiederum mit dem Satz «Welcome to
this situation» begrusst.

Wer sind diese Gestalten? Es sollten keine Schau-
spieler oder Tanzer sein — sondern alle méglichen
Menschen aus dem sogenannten wirklichen Leben,
von denen anzunehmen ist, dass sie etwas zu «dieser
Situation» zu sagen haben. Es wurde an Hochschul-
lehrer, Arzte, Psychoanalytiker, Musiker, Politiker,
Freelancer gedacht — denn diese Gestalten sollen die
80 oder 100 Sitze nicht nur deklamieren, sondern
auf der Basis ihrer personlichen Erfahrung auch
interpretieren, erganzen, umformulieren — also mit
ihrer Lebenserfahrung fiillen. Erwartungsgemass hat
das Casting keine geringen Schwierigkeiten bereitet.
Das Kunstwerk sollte vom 1. Juni bis zum 26. August
2007, also zwolf Wochen lang, tiaglich von 10-17 Uhr,
«laufen». Den logistischen Aufwand an zu rekrutie-
renden Gestalten kann man sich ausrechnen. Dabei
ist der reine Zeitaufwand sicher nicht das eigentliche
Hindernis. Dieses besteht vielmehr darin, dass es
nicht jedermanns Sache ist, sich fir eine 6ffentliche
Darbietung zur Verfigung zu stellen — selbst dann
nicht, wenn er den Glauben an die Sinnhaftigkeit
dieser Darbietung irgendwie teilt. Im Vorfeld war zu
horen, das Casting der Gestalten habe so grosse
Schwierigkeiten bereitet, dass man vorubergehend
den Eindruck bekam, das Scheitern des Castings sei
Teil davon, dass das Werk gelingt.

In der Ankiindigung des Museums hiess es: «Der
Permanenz des materiellen Objekts setzt Sehgal die
konstruierte Situation entgegen.» Im Kunstdiskurs
werden Sehgals Werke mit dem Code Entmate-
rialisierung versehen. Nun ist das Stichwort der
«Entmaterialisierung» der Kunst auf jeden Fall so alt
wie Hegels Asthetik. Hegel sah den Entwicklungs-
fortschritt der modernen gegentiber der antiken
Kunst — und gleichzeitig das Paradox der modernen
Kunst — darin begriindet, dass die Moderne von der
Raumlichkeit des schonen Korpers — in der Plastik —



zur Vergeistigung — in der Flache des Tafelbildes —
fortschreitet und den Marmorkérper entmateriali-

siert. «Der erste Schritt, durch welchen sich das Sinn-
liche in dieser Beziehung dem Geist entgegenhebt»,
sagt Hegel, «besteht in der Aufhebung der realen
sinnlichen Erscheinung, deren Sichtbarkeit zum
blossen Schein der Kunst verwandelt wird ...»1 Seit-
dem ist die Moderne ununterbrochen damit beschaf-
tigt, den «letzten Schritt» auf dem langen Marsch
der Vergeistigung des Schonen auszurufen. Seit dem
Ende des 19. Jahrhunderts, spatestens seit Paul
Cézanne, wird das Bild andauernd im Medium des
Bildes zerstort — und auch Sehgals Werk ist in einem
modernen Sinn der Bildwissenschaft nichts anderes
als ein Bild. Ikonoklasmus, das heisst ursprunglich:
religios begriindete Ablehnung des Bildes, bis hin
zur militanten Bilderzerstorung, gehort seit dieser
Zeit zur Strukturlogik des Bildes. Cézanne hat diesen
Ikonoklasmus mit seinem epochalen Programm der
Abflachung des Tiefenraums ins Werk gesetzt. Mond-
rian und dann Picasso haben je auf ihre Art dieses
Programm der Zerstérung des Hegelschen Scheins
fortgesetzt, indem sie zunachst den Tiefenraum end-
gultig auflésten, danach das Personal und die Mob-
lierung dieses Raums dekonstruierten — und mit
kunstfremdem Material, also mit Pfeifen, Trompeten

Project room “Zollamt” of the Musem fiir Moderne
Kunst in Frankfurt, in which THE SITUATION by Tino
Seghal was performed, 2007 / Projektraum “Zollamt”
des Museum fiir Moderne Kunst in Frankfurt, in dem
THE SITUATION wvon Tino Seghal aufgefiihrt wurde.

(PHOTOS: MUSEUM FUR MODERNE KUNST, FRANKFURT)

und Fahrkarten, collagierten. Und so ging es immer
weiter. Auf dieser Linie reprasentiert Tino Sehgal
nichts anderes als die gerade aktuelle Schleife auf
der endlosen Spirale des kiinstlerischen Ikonoklas-
mus. Dies ist ein besonders schoner Anwendungsfall
des systemtheoretischen Kerns der Kunsttheorie von
Niklas Luhmann: Die zentrale Paradoxie der kiinst-
lerischen Moderne besteht darin, dass sich die Kunst
durch ihre bestandige programmatische Selbstzer-
storung am Leben erhalt. Oder in Luhmanns Wor-
ten: dass das Kunstsystem «seine eigene Negation als
Selbstbeschreibung» enthilt.? Ob dies dem bilder-
losen Bild THIS SITUATION gelingt, ist die entschei-
dende Frage.

Wahrend eines Castings wurde Sehgal die Frage
gestellt, ob fir den White Cube irgendwelche Gegen-
stande, vielleicht Konsolen oder Hocker, vorgesehen
seien. Er antwortete sehr bestimmt: «Bei mir gibt es
keine Gegenstande im Raum.» Dieser Satz ist Pro-
gramm. So sehr, dass er ein gedrucktes Programm-
heft oder sogar eine Einladung in Papierform zur
Eroffnung dieser entmaterialisierten Installation
ausschliesst. Gewiss haben die gecasteten Personen
eine Liste mit den 80 oder 100 Sitzen erhalten. Als
Teil des Werks existiert jedoch eine solche Liste
nicht. Konsequenterweise gab es statt einer Einla-



dung in Papier- oder anders materialisierter Form
ein sogenanntes Announcement. Dieses bestand da-
rin, dass 2000 Personen aus der Adressenliste des
MMK einen Telephonanruf erhielten, in dem dieses
Werk angekiindigt wurde, und an die Presse wurden
500 E-Mails gesandt. Nun kann man fragen, was an
einem Telephonat oder an einer E-Mail entmateriali-
sierter als an einem Brief auf Papier ist. Und dann
schleicht sich der Verdacht ein, dass auch hier die
Regel waltet, wonach jeder Fundamentalismus seine
eigene Abweichung gebiert, die dann ihrerseits scho-
lastisch legitimiert werden muss. Lassen wir das bei-
seite und wenden uns einer letzten Frage zu. Da das
Werk offenbar fiir sich beansprucht, ein Werk der
Bildkunst und nicht etwa ein Theaterstiick zu sein,
mussen wir es mit seinem Bildcharakter ernst neh-
men und feststellen: Zwar sind alle unbelebten vi-
suellen Objekte .— einschliesslich Einladungen zur
Vernissage — aus ihm entfernt, gleichzeitig kommt
es jedoch zu einer Rickkehr des leibhaftigen Men-
schen ins Bild. Die rigorose Entfernung aller sicht-
baren Gegenstinde bei gleichzeitigem Eintritt leib-
haftiger Menschen ins Bild muss zu einer Steigerung
der Gegensitze von Entkoérperlichung und Verkor-
perlichung und damit zu einer Spannung fihren,
von der noch nicht sicher ist, ob sie sich als Kunst
materialisieren lasst.

Das Werk ist im Wortsinn ungegenstiandlich: ohne
Gegenstinde innerhalb seines Rahmens. Jedoch -
der Sieg des Bildes uber seinen Gegenstand ist mit
dem Eintritt des leibhaftigen Menschen ins Bild
erkauft. In diesem Vorgang ist ein Bruch mit der
gesamten bisherigen Geschichte des Bildes enthal-
ten. Wenn Hegel die Sprache als die Anwesenheit
einer Abwesenheit bestimmte, so galt das genauso
fir den Reprasentationscharakter der Kunst. Indem
Sehgal lebende Menschen ins Bild stellt und von
ihnen verlangt, die ihnen aufgetragenen 80 Satze
nicht nur zu sprechen — das kénnten Schauspieler
besser —, sondern diese Sdtze auch mit ihrer Selbster-
fahrung zu «reprasentieren», bringt er auf jeden
Fall das bisher geltende Verstindnis von Reprasen-
tation in eine neue Spannung. Diese ist moglicher-
weise so gross, dass die Spannung und mit ihr das
Werk in sich zusammenbricht. Im Unterschied zu
allen bisher bekannten Performances im Museum —

von den Surrealisten bis Vanessa Beecroft — darf die
Aktion auch photographisch nicht festgehalten wer-
den. Sie fillt unter das Bilderverbot. Umso notwen-
diger ist die beschreibende Vergegenwirtigung die-
ser bilderlosen Kunst. Ich versuche es noch einmal
detaillierter:

Der Besucher betritt den Raum. Mit einer leich-
ten Verzégerung formieren sich die sechs Personen,
die stehend, hockend oder liegend an die Winde
gelehnt sind, zu dem gedehnt im Chor gesproche-
nen Satz: «Welcome to this situation». — Das ge-
schieht aber nur, wenn der Besucher wirklich den
Raum betritt und nicht — wie 6fters zu beobachten —
gehemmt oder unentschlossen an der Schwelle ver-
harrt.

Dieser Satz wird mit einem gemeinsamen, ge-
pressten Einziehen der Luft beendet.

Dann lésen sich die sechs Personen verlangsamt
aus ihrer jeweiligen Position an den Winden im
Raum und nehmen, einander im Uhrzeigersinn fol-
gend, eine um wenige Schritte verschobene neue
Position ein. Diese Sequenz wird abgeschlossen
durch wiederum verlangsamte, betonte, an Forsythe-
Choreographien erinnernde Bewegungen und Ver-
renkungen der Gliedmassen.

Nach einer weiteren Pause spricht eine der sechs
Personen den obligaten Satz: «In 1956 (oder einer
anderen Jahreszahl) somebody said:». Darauf folgt,
entweder auf Deutsch oder Englisch, einer der 80
Satze. Vom Ablauf bis hierher geht eine starke dsthe-
tische Suggestion aus.

Der Sprecher des Satzes oder ein anderer aus der
Gruppe kommentiert nun diesen Satz, in dem von
uns beobachteten Fall ebenfalls auf Englisch. Das
geht etwa so: «Was meint er mit eine sich stetig
erneuernde Paradoxie?» Oder: «<Bisher nur ver-
schieden interpretiert> — das erinnert mich an den
Satz von Marx: <Die Philosophen haben bisher die
Welt nur verschieden interpretiert>.»3 Dann betei-
ligt sich vielleicht noch ein Dritter an diesem kiinst-
lichen Diskurs, der sofort wie eine ziemlich banale,
aneinander vorbeiredende Univeranstaltung wirkt,
in der es eben einfach zur Pflicht gehort, nach dem
Referat zu diskutieren. Das kann doch nicht ernst
gemeint sein! — denkt man bei sich, um dann, da
es sich ja um Kunst handelt und nicht um ein



Seminar, nach dem verschlusselten Sinn, nach der
verborgenen Bedeutung zu suchen. Soll vielleicht
gerade die Unmoglichkeit eines echten Gedanken-
austauschs gezeigt werden? Das Scheitern aller
Bemiithungen? Die Peinlichkeit eines erzwungenen
Diskursuniversums?

Jetzt wendet sich eine Darstellerin indirekt an
meinen Begleiter O.K., indem sie den anderen Dar-
stellern den Satz hinwirft: «I like these orange shoes,
he is wearing.» Damit sind die neuen, modischen
Adidas-Sneakers gemeint, die O. tragt. Als Uberlei-
tung zu diesem Satz dient ihr ein Element aus dem
Zitat, das irgendwie auf Konsum anspielt. Offenbar
genugt es den Darstellern nicht, dass O. freundlich
diesen Kommentar wiederum kommentiert. Offen-
bar soll auch ich Stellung nehmen. Wihrend ich
noch damit beschéftigt bin, zu sortieren, was «hier
abgeht», fahrt dieselbe Darstellerin, wiederum auf
Englisch, fort: «Wie die beiden ihre Jackets so ldssig
uber die Schulter gehdngt haben, das habe ich
zuletzt in den 80er-Jahren gesehen.» Worauf ein drit-
ter Darsteller fortfahrt: «Diese grasslichen 80er, ich
bin so froh, dass sie voriiber sind.» Dieser Satz gab
nun wirklich einiges zu denken auf.

In einer Kritik von THIS SITUATION, das nach
Frankfurt auch in Berlin, im Hamburger Bahnhof,
gezeigt wurde, hiess es, es wirde auf den «Sound

des Seminarraums» und auf die «Diskurskultur der

Salons angespielt, aber in einem befremdlich antiin-
tellektuellen persiflagehaften Affekt und als Zombie-
nummer»?. Ich glaube nicht, dass Tino Sehgal hie-
rauf anspielt, sondern dass er es ganz ernst meint mit
seinen 80 Satzen — und dass das Herumgeistern der
unerlosten Untoten, das, was eben als die Zombie-
nummer zitiert wurde, eine unerwunschte, aber
unausbleibliche Nebenfolge des gar nicht spieleri-
schen Wunsches ist, den eigenen personlichen Rea-
ders Digest unter die Leute zu bringen. Aber eigent-
lich ist es nicht so interessant fir die Beurteilung
eines Werkes, was der Kunstler wollte. Nach Ab-
schluss der Arbeit zahlt nur noch das Werk. Und die-
ses Werk zerfallt in einen streng gerahmten und cho-
reographierten Teil, von dem eine starke suggestive
Kraft ausgeht, und in einen «Mitmach»-Teil, dem das
Schicksal aller Mitmach-Kunst beschieden ist.

1) Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik,
in Werke in 20 Banden, Bd. 2, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am
Main 1986, S. 422.

2) Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt am Main 1995, S. 472.

3) Karl Marx, Thesen diber Feuerbach, in Marx-Engels-Werke, Bd. 3,
Karl Dietz Verlag, Berlin 1978, S. 533-535.

4) Peter Richter, «Willkommen in dieser unbefriedigenden
Situation», Frankfurter Allgemeine Zeitung, 14. September 2007.

10



In the exhibition that opened at Frankfurt am Main’s
Museum fiir Moderne Kunst (MMK) on June 1, 2007,
there was an unprecedented nothing on display and
an unprecedented nothing was shown. It was a
new work by Tino Sehgal, who had had the run
of the German Pavilion with Thomas Scheibitz at
the Venice Biennale in 2005. Sehgal’s work related
quite literally more to playing games than mounting

FANO - SEHCATL

exhibitions. A visitor walks into the pavilion, looks
around trying to see what’s to be seen and, from the
back of the room, three museum guards approach,
speaking in unison, louder and louder, repeating
one sentence: “This is so contemporary.” While
doing so, they dance around the visitor, then slow
down and walk away again, leaving the visitor to
move on to discover several pictures by Scheibitz.
Here in Frankfurt we realize that, from Sehgal’s
standpoint, the Venice arrangement was a compro-
mise, if not a contamination of his intentions. We
now see Sehgal, pure and unadulterated, meaning
art that is radically image-less, so much so, in fact,
that we inevitably wonder not if this is art—it has
long become impossible to stoop so low—but
whether this image-less art is visual art, namely, art
that can be curated, presented, and collected by a
museum of contemporary art.

The next question is also to be taken literally:
How can one acquire ownership of a work of art, like
the one Sehgal showed at the Biennale? How does
one go about buying a work that consists of one sin-
gle sentence and is coupled with a choreographed
sequence? Will the choreographed sequence be
recorded in writing or digitally—like the choreogra-
phy for a ballet by George Balanchine? I inquired at
the MMK, which recently purchased the work shown
in 2005 at the Biennale: No, there is only an oral con-
tract, nothing may be recorded. Dematerialization,

REIMUT REICHE is a psychoanalyst and writes about psy-

choanalysis in contemporary art. He lives in Frankfurt am Main.

e Carvent
Loop in the
tiwwatess Sporail
of Iconoclasm

REIMUT REICHE

as he calls it, is vital to Sehgal. His art not only
abstains from the visual and written but also from
matter as such, to the greatest possible extent. Why
does this have to be so? The answer to that question
would lead to the innermost core of this art. But let
us first rest on the surface of the transaction. The
change of ownership took place as follows: Sehgal
rehearsed said transaction with Andreas Bee, the
deputy director of the museum, for so long until it
was preformed to his satisfaction; he then sealed the
contract with his okay. The work, now legally authen-
ticated, changed hands. The new owner, the MMK,
“showed” the work as of July 15, 2007. The manda-
tory legal statement, “on this day of... there ap-
attests to the
work of art as Hegelian “appearance” to a hitherto

»

peared before the undersigned...,

unparalleled extent.

So what does the work that was inaugurated on
June 1, 2007 by the MMK look like? It was set up in
the museum annex across the street, in a building
that once housed the customs office—a work desig-

JEI PATRKE T 8112:0/0/7



nated THIS SITUATION. That is not the title of the
work but only what it is called, because it cannot have
aname. Giving it a name would paradoxically destroy
its identity instead of preserving it. The large gallery
of the annex, where customs officers once cleared
goods for import and export, hosts a large white
cube. The beautiful tiled columns, charming embodi-
ments of a dusty bureaucratic solemnity, cannot be
seen in the interior of the white cube. The visitor
enters the room through a doorless opening. Six fig-
ures, both men and women, are leaning on the walls
opposite and on either side. Slowly detaching them-
selves from the wall, they move towards the visitor at
a prescribed tempo and in a prescribed sequence of
steps. They invite the visitor to stay awhile with a
movement of their hands and the words, “Welcome
to the situation.” Then one of the figures declaims a
sentence. The visitor does not (yet) realize that the
sentence is part of a fixed repertoire of 80 to 100
statements that Sehgal has selected for declamation
and that form the core of the “situation.” Chosen to
represent the knowledge of Western civilization in
transit from an economy of shortage to an economy
of excess, they stem from the works of our great
philosophers, social scientists, and writers—and, as
far as I can tell, stem mainly from the period between
1880 and 1980. Nietzsche is there, Galbraith, possibly
Freud, and Foucault, of course. True to form, these
80 statements may not be written down either. The
one sentence that has been declaimed becomes
the starting point of a dialogue in which the other
figures participate, by reciting another of the 80
statements or offering interpretations of their own.
Visitors also become participants in the dialogue.
Every newcomer is greeted with the same sentence:
“Welcome to the situation.”

Who are these figures? They are not actors or
dancers, but come from so-called real life, a selection
of people who presumably have something to say
about “this situation”: lecturers, physicians, psycho-
analysts, musicians, politicians, and freelancers.
They are not meant to simply declaim the 80 to 100
statements but to draw on their own lives to inter-
pret, supplement, and reformulate them on the basis
of their personal experience, thereby fleshing them
out with their own life experience. As might be

expected, the casting proved exceptionally demand-
ing. The work of art was to be on “display” from 10
am to 5 pm for the twelve weeks between June 1 and
August 26, 2007. It does not take much to envision
the complexity of recruitment and logistics. The
time factor was certainly not the main obstacle. A
weightier factor was the difficulty of finding people
who not only appreciated the significance of the
event but were willing to go public, as it were, by
becoming part of it. During the preparations, rumor
had it that the casting itself posed such great difficul-
ties that it almost seemed as if the success of the
work was going to be defined by its failure.
According to the announcement of the MMK,
“Sehgal pits the constructed situation against the
permanence of the material object.” “Dematerializa-
tion,” the term applied to Sehgal’s works in the dis-
course on art, is at least as old as Hegel’s aesthet-
ics. According to Hegel, the advance—and the para-
dox—in the development of modern art as opposed
to ancient art consists in the fact that Modernism has
proceeded from the three-dimensionality of the
beautiful body in sculpture to its spiritualization on
the two-dimensional picture plane, thereby demate-
rializing the marble body. “The first step whereby the
sensuous is raised in this respect to approach the
spirit consists,” Hegel says, “in canceling the real
sensuous appearance (Erscheinung), the visibility of
which is transformed into the pure shining (Schein)
of art.”? Modernism has been busy ever since, pro-
claiming the “last step” on the long haul towards the
spiritualization of beauty. The destruction of the pic-
ture within the medium of the picture has been an
enduring pursuit since the nineteenth century and,
at the latest, Paul Cézanne. In terms of the visual sci-
ences of Modernism, Sehgal’s oeuvre is nothing but a
picture. Iconoclasm, once the religiously motivated
disavowal of the image to the point of militant
destruction, has been inseparably incorporated in
the structural logic of the image. Cézanne furthered
iconoclasm with his trailblazing intention of flatten-
ing pictorial depth. Mondrian and later Picasso, each
in their own way, took the destruction of Hegel’s
shining a step further, first by eliminating pictorial
depth altogether, then by deconstructing the inhab-
itants and furnishings of that space, and finally by

162



patching it up with alien objects like pipes, trumpets,
and train tickets. Others followed suit. Tino Sehgal is
nothing but a current loop on the endless spiral of
artistic iconoclasm. His agenda is a particularly strik-
ing application of the theoretical system that lies at
the heart of Niklas Luhmann’s artistic investigations:
The chief paradox of artistic modernism lies in the
fact that art keeps itself alive through its ceaseless
and programmatic self-destruction. As Luhmann
puts it, the system of art contains “its own negation as
self-description.” The decisive question is whether
Sehgal’s picture-less picture, THIS SITUATION, has
succeeded in doing that.

During one audition, Sehgal was asked whether
he was planning to put any objects in the white cube,
like consoles or stools. His answer left no room for
doubt: “In my work there are no objects in space.”
The pursuit of his agenda is so single-minded that he
refuses to have a printed program or even a printed
invitation for the preview of his dematerialized
installation. The people selected to participate obvi-
ously received a list of the 80 to 100 statements, but
no list of that kind exists as part of the work. Instead
of an invitation on paper or in any other materialized
form, the artist logically opted for a so-called
announcement. This involved calling 2000 people on
the MMK mailing list to announce the work and send-

5]

ing 500 e-mails to the press. But what makes a tele-
phone call or an e-mail message more demateriali-

zed than a printed letter? Implicit in that question
is the niggling suspicion that once again there is a
principle at work here, namely that fundamentalism
inevitably sires its own deviation, which, in turn, calls
for renewed academic legitimation. Be that as it may,
there is one last question I should like to raise. Since
the work obviously lays claim to being a work of visu-
al art and not, say, a theatrical play, we have to take its
visual character seriously. Hence, although the work
is devoid of all inanimate visual objects, including an
invitation to the preview, it does include the visual
presence of live human beings. The rigorous elimi-
nation of all visible objects in combination with the
appearance of live human beings in the picture
inevitably heightens the contrast between disembodi-
ment and embodiment. Whether the resulting ten-
sion can be materialized as art remains to be seen.
The work is literally nonobjective: There are no
objects within its framework. However, the triumph
of image over subject matter has been purchased at
the expense of the presence of live human beings in
the picture, a procedure that breaks with the entire
history of the visual image. Hegel talked about lan-
guage as the presence of absence; exactly the same
thing applies to the representative character of art.



By inserting live people in his pictures and expecting
them not only to speak the 80 statements at their dis-
posal—a job that actors could do better—but also to
“represent” the statements in terms of their own
experience, Sehgal clearly pushes the prevailing con-
vention of representation to such extremes that the
work itself threatens to implode. In contrast to all
other known museum performers, from the Surreal-
ists to Vanessa Beecroft, Sehgal does not permit his
art to be recorded in photographs: Aniconism has
won the day, which makes it even more important
to describe this picture-less art. I will try again, in
greater detail:

The visitor enters the room. After a brief time lag,
the six people, leaning, squatting, or lying down
against the wall, speak in protracted unison: “Wel-
come to this situation.” The figures intone these
words only if the visitors actually walk into the room,
but not if they stop at the threshold, hesitant and
undecided, as they often do.

The figures end the sentence with a sharp intake
of breath, also in unison. Then they slowly move
a few steps, following each other clockwise along
the walls before lapsing into a new position. The
sequence closes with a slow, deliberate twisting and
turning of the extremities, reminiscent of William
Forsythe’s choreography. After another pause, one of
the six people declaims one of the 80 statements,
either in German or English, always prefacing it with:
“In [the year in question] somebody said...” The
sequence of events thus far exerts a strong aesthetic
impact.

The speaker or another member of the group
then comments on the statement. When we were
there, the statement and the comments were in En-
glish and went more or less like so: “What does he
mean by the steady renewal of paradox?” Or: “only
interpreted in different ways’—that reminds me of
Marx’s statement: ‘Philosophers have only inter-
preted the world in different ways.””® Sometimes a
third party will get involved in this artificial dis-
course, which is often much like those uninspired
question and answer periods after a lecture where
people dutifully contribute and merely end up talk-
ing past each other. It’s hard to believe they could
possibly be serious, but since it’s art and not a semi-

nar, one tries to decode the work and find its hidden
meaning. Is it meant to demonstrate the impossibili-
ty of genuine exchange? The failure of the attempt?
The embarrassing paucity of labored discourse?

In our case, a woman in the group then addressed
my companion O.K. indirectly by saying to another
member of the group, “I like the orange shoes he’s
wearing,” meaning O.’s fashionable Adidas sneakers.
The remark occurred to her because of a statement
that had just been made and had something to do with
consumption. But the group was evidently not satisfied
with O.’s friendly response; they wanted a reaction
from me as well. While I was trying to figure out
what was going on around me, the same person said,
“the nonchalant way they’'ve slung their jackets over
their shoulders, the last time I saw that was in the eight-
ies.” Whereupon a third person remarked, “Those
god-awful eighties, I'm so glad they’re over.” That was
a sentence that really did give food for thought.

A review of THIS SITUATION by Peter Richter in
the FAZ, which moved on from Frankfurt to the Ham-
burger Bahnhof in Berlin, speaks about the work
“alluding” to the “sound of a seminar room” and to
the “discourse cultivated in salons, but in a way that is
unsettling, anti-intellectual, derisive, and like a zom-
bie number.”® I don’t think Sehgal is “alluding” to
anything; I think that he and his 80 statements are in
dead earnest—and that the unsaved undead spook-
ing around, the zombie number as the reviewer
called it, is an unwelcome but inescapable side effect
of the clearly unplayful wish to disseminate his own
personal Readers Digest. Be that as it may, what the
artist intended is not of primary interest in the
appreciation of a work. And this particular work falls
into two halves, one aspect rigorously framed, cho-
reographed, and powerfully suggestive, the other
involving “audience participation” that shares the
fate of all art of that nature.

(Translation: Catherine Schelbert)

1) G. W. F. Hegel, Aesthetics: Lectures on Fine Art, vol. 2, transl.
T. M. Knox (Oxford: Clarendon Press, 1998), pp. 625-26.

2) Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Suhrkamp, Frank-
furt am Main, 1995, p. 472.

3) Karl Marx, Theses on Feuerbach, 1845, transl. by Carl Manches-
ter, 2007: http://www.carlmanchester.net/marx/

4) Peter Richter, “Willkommen in dieser unbefriedigenden Si-
tuation,” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 14 Sept., 2007.

Ji



	Tino Sehgal : die aktuelle Schleife in der endlosen Spirale des Ikonoklasmus = the current loop in the endless spiral of iconoclasm

