Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett
Band: - (2007)
Heft: 80: Collaborations Jennifer Allora & Guillermo Calzadilla, Dominique

Gonzalez-Foerster, Mark Grotjahn

Artikel: Dominique Gonzalez-Foerster : enchanting emptiness = verzauberte
Leere

Autor: Birnbaum, Daniel / Schmidt, Suzanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

=~
()
)
0
=
5
1L
N
()
r—i
©
N
S
O
O
O
s |
=
L
£
O
)]

QEALSYAOA-ZATYZNOD ANOININO “AALVIIANT ASIMHAHLO w.ﬂ,..;._: SOLOHd 'I'1V ASHLYA0D)
Doy “122lotg SnoLy yorsuUDSWONVISUL [ Mare woUDVISUL ‘p66 1 (V-96€) WOOY VAIIOW HH.I HALSHAOLZHIVINOD HNOININOU




Dominique Gonzalez-Foerster

ENCHANTING
EMEP TINESS

DANIEL BIRNBAUM

“Moment Ginza,” Dominique Gonzalez-Foerster’s 1997 proposal for Stockholm’s Fargfab-
riken and the Magasin-Centre National d’Art Contemporain in Grenoble, wasn’t the very
first work I encountered, but it was at this exhibition—I remember it vividly—that I decided
that this is my favorite artist. Now I think that perhaps it would be better to say that the mood
her works convey is what I like most in art as well as in life itself: lightness. It’s a very special
form of weightless ambience, sometimes joyous, sometimes melancholic. Her works (does
she really create “works”?—we’ll return to this) are often the result of research, but they are
never full of themselves, never too confident. And they carry a certain vacuity at their very
core, a strangely liberating emptiness. This is how “Moment Ginza” is introduced in the slim
publication: “On Sunday afternoons ‘Ginza’—Tokyo’s famous avenue—is given over to
pedestrians and closed to automobiles. As a result, the atmosphere constantly changes, the
asphalt is crossed in every direction, a music-like feeling slowly moves in, daily events take on
a colorful aspect, and a subtle and transgressive choreography is set.”!) How does one cap-
ture such a mood? My memories are blurred but I believe that “Moment Ginza” contained no
original work by Gonzalez-Foerster herself. There were lights by Felix Gonzalez-Torres, a pro-
jection by Ange Leccia, “speech bubbles” by Philippe Parreno...

“It is an environment more than an exhibition,” writes Gonzalez-Foerster, “a potential
space between reality and virtuality—quite pleasant to walk through, exciting to explore....”
She avoids everything monumental, finds “urban moments, ... relational architecture,” and,
as always, a certain kind of blankness. In many of her installations, this void is expressed quite
physically, as she leaves large spaces empty. Such was the case a few years after “Moment Gin-
za” in BRASILIA HALL (2000) where a green carpet covered the floor of a vast area at Stock-
holm’s Moderna Museet, otherwise displaying nothing but an orange neon sign spelling out
the title and a small monitor built into the wall showing imagery from Oscar Niemeyer’s
Brasilia—a prime example of the “tropical modernity” Gonzalez-Foerster tends to return to.

DANIEL BIRNBAUM is Director of the Stidelschule Art Academy and its exhibition space, Portikus, in

Frankfurt am Main.

PARKETT 80 2007 74



Dominique Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER,

MOMENT GINZA, 1999, pink neon on blue wall,
ca: "7

/4 x 47 1/47, installation view, Galerie Schipper & Krome, Berlin / Rosa Neon-Schrift auf blawer
Wand, ca. 20 x 120 cm, Installationsansicht. (PHOTO: COURTESY GALERIE ESTHER SCHIPPER, BERLIN)

sdeasTegegmanos

-
]

®
-

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER,

75

RIYO, 1999, 35 mm film, 10°.



Dominique Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, DOU-
BLE TERRAIN DE JEU (Double Playground /
Doppelter Spielplatz), 2006, installation view /

Installationsansicht, Biennale de Sao Paulo.

So what are the works that made Gonzalez-Foerster well-known to the world? Asked to
describe her open-air project for Documenta 11 in 2002, Gonzalez-Foerster enumerates
some of the elements that were displayed amid the shadows cast from the large trees south of
Kassel’s Orangerie, and where one could see exhausted viewers dozing off on the lawn: “It’s
a park; it’s a plan for escape; it’s an extra-large piece of lava rock that’s come from Mexico
and landed on the green grass; it’s a blue phone booth from Rio de Janeiro; it’s a butterfly
pavilion screening of a film inspired by The Invention of Morel, the fantastic novel by Adolfo
Bioy Casares; it’s a rose tree from Chandigarh; it is outside, coming from all over the
world.”® On hearing this list of seemingly unrelated parts—removed from their original con-
texts but arranged together in subtle tension—one senses that this is less a work exploring its
medium than an atmospheric space that draws out the melancholy inherent in its pieces. If
there is a medium, then it must be space itself.

In a way, Gonzalez-Foerster produces exhibitions (she may prefer to call them “environ-
ments” or “moments”) rather than works, and this she shares with some of her generational
peers, most importantly with Philippe Parreno, who often stresses the importance of Jean-
Francois Lyotard’s “Les Immatériaux” as an inspiration. In 1985, at the peak of his fame, the
French philosopher staged this exhibition at the Centre Pompidou in Paris. Perhaps this
show is the single most important point of reference for Gonzalez-Foerster’s generation of
artists, whether they know it or not. In numerous interviews Lyotard spelled out his ideas
about the crisis of the book as an instrument for the diffusion of ideas and the necessity for
a contemporary thinker to use other formats—thus the emergence of “the philosopher who
decides that his job is to give us something to look at.”® The show, which included artists like
Daniel Buren and thinkers like Jacques Derrida, excluded all forms of expressionist gestures
so visible in the painting of the period and instead searched for a new sensibility of commu-
nication. Photographs from the exhibition show a rather dry environment, a bit difficult to
figure out, but accounts from people who visited the show, including Parreno, are more than
enthusiastic: “The show itself was absolutely surprising in the curatorial choices, in the way
the things and experiences were arranged. There was no text, and yet you moved through a

76




Dominique Gonzalez-Foerster

narrative written implicitly. It was a wonderful reading experience.”® How is one to imagine
this show more exactly? Parreno spells out the difficulty: “But if you haven’t seen the exhibi-
tion, it’s hard for me to describe it. If I tell you how it was, it will sound like a dream.”

This reminds me of the problems one faces when trying to verbalize the experience of
Gonzalez-Foerster’s shows. She activates space and also imbues it with her unmistakable form
of blankness. Regardless of technique, Gonzalez-Foerster’s exhibitions are always close to
that active production of emptiness that Roland Barthes—in his book about a fantasized
Japan, Empire of Signs—counted as writing and which he associated with Zen: “And it is also
an emptiness of language which constitutes writing; it is from this emptiness that derive the
features with which Zen, in the exemption from all meaning, writes gardens, gestures, hous-
es, flower arrangements, faces, violence.”® In this sense, Gonzalez-Foerster writes gardens,

77



Dominique Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, BAHIA DESORIENTADA (REPERAGES), (Disoriented Bahia / Verwirrtes Bahia), video, 2004.

flower arrangements, and, yes, entire cities, often inscribing cinematic elements into the
urban landscape—be it a lush German park or a kunsthalle in the outskirts of Stockholm.
This production of fascinatingly unfilled space is a kind of exhibition making, a curatorial
practice that perhaps can be seen in the tradition of Lyotard’s Pompidou experiment. Gon-
zalez-Foerster, Parreno, and their generation are immaterialists.

Can an exhibition be the manifestation of a philosophy? Can it be a productive medium
for thinking, and not just a kind of pedagogical illustration of already existing ideas? No
doubt there have been works of literature, art, and music with such magnificent ambitions,
and there have been philosophers who have attempted to phrase the grand philosophy of,
say, the novel (Georgy Lukacs), of modern music (Theodor W. Adorno), or of cinema (Gilles
Deleuze). Jean-Francois Lyotard is, I would maintain, the “philosopher of the exhibition,”
and, as far as I know, the only major thinker who tried to explore his most pressing theoreti-
cal issues through a display rather than through one more text. What was at stake? As one
may have suspected, nothing less than the end of modernity and the possible emergence of
something entirely new, still discernable only as a question mark or as something missing, a
certain absence: “I keep telling myself, in fact, that the entirety of the exhibition could be
thought of as a sign that refers to a missing signified.” This missing som e thing that might
emerge has to do with “the chagrin that surrounds the end of the modern age as well as the
feeling of jubilation that’s connected with the appearance of something new.”® And in the
end, the issue could not be grander: what are these material and immaterial things that sur-
round us today? And the ultimate question: What are we?

Philosophy, it seems, regularly goes into exile. It needs another discursive field to develop
its concepts and make them productive. Lyotard talks about this in terms of a “diaspora” of
thought wandering through other domains. In the 1960s this external sphere was no doubt
primarily society itself and much of philosophy took place in immediate proximity to sociol-
ogy. In the 1970s new ideas about the text and “textuality” became so fashionable that phi-
losophy seemed to merge with a novel kind of speculative literary criticism. In the 1980s ideas

78



Dominique Gonzalez-Foerster

about the simulacra of the media turned the dialog with art and the world of images into the
lost, lively point of departure for philosophical exploration. What happened then? Through
what new domains has philosophy wandered since? Technology, the city, architecture, forms
of globalization. Yes, no doubt all of these things. And perhaps through the exhibition as a
medium for thought and experimentation. This “curatorial turn” of radical thought, which I
more or less invent while writing these lines, materialized for the first time in Lyotard’s “Les
Immatériaux,” which in 1985 anticipated two decades of frantic exhibition production across
the globe. It was a large experiment about virtual reality and about the exhibition as a kind
of artwork. This—Lyotard was quite aware of it—was a provocation to some. He wanted the
show itself to be a work of art.

Gonzalez-Foerster’s art is a kind of spacing. She constructs exhibitions that are works of
art. This spatial void at the center of her works seems to me only one more way of indicating
what most of them express on a level of signification or, more precisely, through their strate-
gic lack of signification. “Writing is after all, in its way, a satori,” claims Roland Barthes, “a
more or less powerful seism which causes knowledge, or the subject, to vacillate: it creates an
emptiness in language.”” This enchanting emptiness is the productive force in Gonzalez-
Foerster’s curatorial practice. It is what seems to fill her spaces with tempting forms of noth-
ingness. She has captured and recorded lacunae of meaning in places as distant as Brazil, Chi-
na, and Japan, but they are also to be found at the very core of our everyday experience. Now
that she’s shown me, I find the emptiness everywhere. The construction of the urban atmo-
sphere, even of the city itself, takes place “inside the viewer,” says Gonzalez-Foerster. She
reminds us of the exteriority we carry around within. Her works always happen in that space,
they are that space. She is the world’s most exceptional exhibition maker.

1) Dominique Gonzalez-Foerster (ed.), Moment Ginza (Grenoble & Stockholm: Magasin/Fargfabriken, 1997),
p. 79. This is also the source of the following quotations unless otherwise indicated.

2) The author’s personal correspondence with the artist.

3) Bernard Blisténe, “A Conversation with Jean-Francois Lyotard” (Flash Art, Milan, March 1985), p. 32.

4) Philippe Parreno interviewed by Hans Ulrich Obrist in Dirk Fleischmann and Jochen Volz (eds.), Gasthof 2002
(Frankfurt a. M.: Stidelschule, 2003), p. 100.

5) Roland Barthes, Empire of Signs, translated by R. Howard (New York: Farrar, Straus and Giroux, 1982), p. 4.
6) Bernard Blisténe (see note 3), p. 35.

7) Roland Barthes (see note 5), p. 43.

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER,
BAHIA DESORIENTADA (REPERAGES),
(Disoriented Bahia / Verwirrtes Bahia) 2004.

79



Dominique Gonzalez-Foerster

VERZAUBERTE

LEERKE

DANIEL BIRNBAUM

«Moment Ginza», Dominique Gonzalez-Foersters Projekt fir die Fargfabriken in Stockholm
und das Magasin in Grenoble, 1997, war nicht meine erste Begegnung mit der Arbeit dieser
Kunstlerin. Aber in dieser Ausstellung — und das ist mir in lebhafter Erinnerung — habe ich
sie zu meiner Lieblingsktnstlerin erkoren. Heute wire es vielleicht treffender, zu sagen, dass
die in ihren Arbeiten vermittelte Stimmung das ist, was mir in der Kunst, aber auch im rich-
tigen Leben am besten gefallt: Leichtigkeit. Es ist eine ganz besondere Art atmospharischer
Schwerelosigkeit, manchmal fréhlich, manchmal melancholisch. IThre Werke (schafft sie tat-
sachlich Werke? — wir werden darauf zuriickkommen) sind oft Resultat einer Untersuchung,
aber sie sind nie selbstverliebt, nie zu selbstgewiss. Und im innersten Kern bewahren sie stets
einen gewissen Freiraum, eine seltsam befreiende Leere. So wird «<Moment Ginza» in der
schmalen Publikation eingefiithrt: «An Sonntagnachmittagen wird die <Ginza> — Tokios
berthmtes Einkaufs- und Vergniigungsviertel — zum Reich der Fussganger und bleibt fiir
Autos gesperrt. Dadurch entsteht eine laufend wechselnde Stimmung, der Asphalt wird in
alle Richtungen tuberquert, der Rhythmus wird musikalischer, alltigliche Ereignisse er-
scheinen in bunterem Licht und eine subtile Choreographie der Regelwidrigkeit beginnt
zu greifen.»” Wie lasst sich eine solche Stimmung einfangen? Meine Erinnerungen sind
verschwommen, aber ich glaube, zu «<Moment Ginza» gehorte kein Einzelwerk von Gonza-
lez-Foerster selbst. Da waren Lichter von Felix Gonzalez-Torres, eine Projektion von Ange
Leccia, «Sprechblasen» von Philippe Parreno ...

«Es ist eher ein Environment als eine Ausstellung», schreibt Gonzalez-Foerster, «ein
potenzieller Raum zwischen Realitiat und Virtualitit — ganz angenehm zu durchstreifen und
spannend zu erforschen ...» Sie vermeidet alles Monumentale, spurt «urbane Momente»,
Beispiele einer «relationalen Architektur» auf und bewahrt wie immer eine gewisse wohltu-
ende Leere. In vielen ihrer Installationen kommt diese Leere ganz unmittelbar physisch zum
Ausdruck, indem sie viel Raum leer ldsst. So auch ein paar Jahre nach «Moment Ginza» in
BRASILIA HALL (2000). Da bedeckte ein griiner Teppich eine grosse Fliche im Moderna
Museet in Stockholm und sonst gab es nichts zu sehen, ausser dem Titel der Arbeit in oran-

DANIEL BIRNBAUM ist Rektor der Staatlichen Hochschule far Bildende Kunste (Stidelschule) in Frank-

furt am Main und Direktor des ebenfalls in Frankfurt angesiedelten Ausstellungshauses Portikus.

PARKETT 80 2007 80



Dominique Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, BRASILIA HALL, 2000, installation view / Installationsansicht, Moderna Museet, Stockholm.

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, BRASILIA HALL, 2000, detail. (PHOTO: COURTESY GALERIE ESTHER SCHIPPER, BERLIN)

81



Dominique Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, RWF (CHAMBRE), 1993, installation view / Installationsansicht, Galerie Schipper & Krome, Kéln.

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, TROPICA-
LITE MODERNITE (DOUBLE HAPPINESS), 1999,
with Jens Hoffmann, installation view / Installations-

ansicht, Mies van der Rohe pavilion, Barcelona.



Dominique Gonzalez-Foerster

gefarbener Leuchtschrift und einem kleinen, in die Wand eingebauten Bildschirm, auf dem
Bilder von Oscar Niemeyers Brasilia zu sehen waren — ein Paradebeispiel der tropischen
Moderne, auf die Gonzalez-Foerster gerne zurtickgreift.

Doch welches sind die Arbeiten, die Gonzalez-Foerster weltweit bekannt gemacht haben?
Auf die Bitte, ihr Open-Air-Projekt fiir die Documenta 11, 2002, zu beschreiben, zihlt die
Kiinstlerin einige der Elemente auf, die im Schatten der grossen Baume studlich der Oran-
gerie in Kassel ausgestellt waren, wo erschopfte Besucher auf dem Rasen vor sich hindosten:
«Es ist ein Park; es ist ein Fluchtplan; da ist ein gigantischer Lavagesteinsbrocken, der aus
Mexiko stammt und auf der griinen Wiese gelandet ist; da ist eine blaue Telefonzelle aus Rio
de Janeiro; da ist ein Pavillon in Schmetterlingsform, in dem ein Film gezeigt wird, der durch
den phantastischen Roman Morels Erfindung von Adolfo Bioy Casares angeregt wurde; da ist
ein Rosenbaumchen aus Chandigarh; es ist ein Aussen, das aus aller Welt zusammen-
kommt.»? Wenn man diese Aufzihlung scheinbar unzusammenhingender Elemente hort —
die aus ihren urspriinglichen Kontexten entfernt wurden, jedoch in subtiler Spannung
zueinander angeordnet sind —, so spiirt man, dass es sich dabei weniger um ein Werk han-
delt, das sein Medium auslotet, sondern um einen atmospharischen Raum, der den einzel-
nen Elementen die ihnen innewohnende Melancholie entlockt. Wenn es tiberhaupt ein
Medium gibt, so ist es der Raum selbst.

Gonzalez-Foerster schafft gewissermassen Ausstellungen (sie nennt es vielleicht lieber
«Environments» oder «Momente») anstelle von Werken, und das verbindet sie mit etlichen
Kiinstlern ihrer eigenen Generation, in erster Linie mit Philippe Parreno, der gern die
Bedeutung von Jean-Francois Lyotards Ausstellung «Les Immatériaux» als Inspirationsquelle
hervorhebt. Der franzosische Philosoph hat diese Ausstellung 1985, auf dem Hohepunkt sei-
nes Ruhms, im Centre Pompidou in Paris prdsentiert. Diese Schau ist vielleicht der einzige
und wichtigste gemeinsame Bezugspunkt der Kiinstlergeneration, zu der Gonzalez-Foerster
gehort, ob das den einzelnen Kunstlern nun bewusst ist oder nicht. In zahlreichen Interviews
hat Lyotard seine Gedanken zur Krise des Buches als Instrument der Verbreitung von Ideen
dargelegt und tiber die sich fur Philosophen heute aufdringende Notwendigkeit der Ver-
wendung anderer Formate gesprochen. — Daher auch das Auftauchen «des Philosophen, der
es sich zur Aufgabe macht, uns etwas zum Anschauen zu bieten».?) Die Ausstellung, die
Kiinstler wie Daniel Buren und Philosophen wie Jacques Derrida umfasste, schloss alle Arten
von expressionistischen Gesten, die in der Malerei jener Zeit tiberaus priasent waren, aus
und suchte stattdessen nach einer neuen Sensibilitit der Verstaindigung. Photographien der
Ausstellung vermitteln ein ziemlich «trockenes» Bild, etwas schwer verstindlich, doch die
Berichte von Leuten, welche die Ausstellung besuchten, darunter auch Parreno, klingen
mehr als begeistert: «Die Ausstellung selbst tiberraschte vollkommen, sowohl durch die Wahl
der gezeigten Werke als auch durch die Art, wie Dinge und Erfahrungen angeordnet waren.
Es gab keinen Text, und doch bewegte man sich durch einen explizit aufgezeichneten nar-
rativen Zusammenhang. Es war eine wunderbare Leseerfahrung.»* Wie muss man sich die
Ausstellung im Einzelnen vorstellen? Parreno spricht diese Schwierigkeit an: «Doch wenn
man die Ausstellung nicht gesehen hat, ist es schwierig, sie zu beschreiben. Wenn ich dir
sage, wie es war, wird es sich wie ein Traum anho6ren.»

Das erinnert mich an die Probleme, welche sich stellen, wenn man das Erlebnis der Aus-
stellungen von Gonzalez-Foerster in Worte fassen will. Sie belebt den Raum und durchsetzt
ihn auch mit ihrer unverkennbaren Art von Leere. Unabhangig von der Technik bewegen
sich Gonzalez-Foersters Ausstellungen immer in der Néhe jener Erzeugung von Leere, die

83



Dominique Gonzalez-Foerster

Roland Barthes — in seinem Buch tber ein fiktives Japan, Das Reich der Zeichen — dem Schrei-
ben zuordnet und mit dem Zen-Erlebnis, in Verbindung brachte: «Und eine solche Leere
konstituiert auch die Schrift; von dieser Leere gehen die Zuige aus, in denen der Zen in vol-
liger Sinnbefreiung die Gérten, Gesten, Hauser, Blumengebinde, Gesichter und die Gewalt
schreibt.»® In diesem Sinn schreibt Gonzalez-Foerster Girten, Blumengebinde, ja, ganze
Stadte und ubertragt dabei oft filmische Elemente in die urbane Landschaft — egal, ob es sich
um einen Uppigen deutschen Park handelt oder um eine Kunsthalle am Stadtrand von Stock-
holm.® Dieses Erzeugen eines faszinierend unausgeftllten Raums ist eine besondere Art der
Ausstellungsgestaltung, eine kuratorische Praxis, die vielleicht in der Tradition von Lyotards
Centre-Pompidou-Experiment zu sehen ist. Gonzalez-Foerster, Parreno und ihre Generation
sind Immaterialisten.

Kann eine Ausstellung manifest gewordene Philosophie sein? Kann sie ein fruchtbares
Medium des Denkens sein und nicht nur eine Art padagogische Illustration bereits bestehen-
der Ideen? Zweifellos hat es literarische, kiinstlerische und musikalische Werke gegeben, die
genau diesen grossartigen Anspruch hatten, und es hat Philosophen gegeben, die versuchten,
die grosse Philosophie, sagen wir, des Romans (Georg Lukacs), der modernen Musik (Theo-
dor W. Adorno) oder des Films (Gilles Deleuze) zu formulieren. Jean-Francois Lyotard ist,
darauf mochte ich bestehen, der Philosoph der Ausstellung und soweit ich weiss, der einzige
bedeutende Denker, der versucht hat, seine dringendsten theoretischen Anliegen statt in
einem weiteren Text durch ein physisches Auslegen zu untersuchen. Worum ging es dabei?
Wie man wohl bereits vermutet, um nichts Geringeres, als um das Ende der Moderne und die
mogliche Entstehung von etwas vollkommen Neuem, das noch immer nur als Fragezeichen
oder als etwas Fehlendes, ein Gefiihl von Abwesenheit, erkennbar war: «Ich sage mir tatsach-
lich immer wieder, dass man die gesamte Ausstellung als ein Zeichen verstehen konnte, das
auf ein fehlendes Signifikat verweist.» Dieses fehlende Etwas, das auftauchen kénnte, hat zu
tun mit «dem Verdruss, der das Ende der Moderne umgibt, aber auch mit der freudigen Erre-
gung, die man mit der Erscheinung von etwas Neuem verbindet».” Am Ende koénnte die Fra-
gestellung gewaltiger nicht sein: Was sind diese materiellen und immateriellen Dinge, die uns
heute umgeben? Neben der ultimativen Frage: Was sind wir?

Die Philosophie, so scheint es, geht in regelmassigen Abstianden ins Exil. Sie braucht ein
anderes diskursives Feld, um ihre Ideen zu entwickeln und produktiv werden zu lassen. Lyo-
tard spricht in diesem Zusammenhang von einer «Diaspora» des Denkens, das in anderen
Wissensgebieten umherstreift. In den 60er Jahren war diese externe Sphare zweifellos in ers-
ter Linie die Gesellschaft selbst und ein grosser Teil der Philosophie fand in unmittelbarer
Nachbarschaft zur Soziologie statt. In den 70er Jahren kamen neue Auffassungen von Text
und Textualitat so sehr in Mode, dass die Philosophie mit einer neuen Art von spekulativer
Literaturkritik zu verschmelzen schien. In den 80er Jahren machten Ideen tiber die Simu-
lakren der Medien den Dialog mit der Kunst und der Welt der Bilder zum verlorenen,
lebendigen Ausgangspunkt der philosophischen Forschung. Und was geschah danach?
Durch welche neuen Gebiete streifte die Philosophie seither? Die Technologie, die Stadt, die
Architektur, Formen der Globalisierung? Ja gewiss, alle diese Dinge, und vielleicht auch
durch die Ausstellung als Medium des Denkens und Experimentierens. Diese «kuratorische
Wende» des radikalen Denkens, die ich mehr oder weniger mit dem Schreiben dieser Zeilen
erfinde, nahm zum ersten Mal in Lyotards «Les Immatériaux» konkrete Gestalt an, einer
Ausstellung, die 1985 zwei Jahrzehnte hektischer Ausstellungstitigkeit rund um den Globus
vorwegnahm. Es war ein riesiges Experiment tiber virtuelle Realitat und tiber die Ausstellung

84



I)f)mznu/zu’ Gonzalez-Foerster

DOMINIQUE GONZALEZ-FOERSTER, RE-
PULSE BAY, 1999, installation view / Instal-

lationsansicht, Galerie Jennifer Flay, Paris.

als eine Art Kunstwerk. Dies — und Lyotard war sich dessen vollkommen bewusst — war fir
manche eine Provokation. Er wollte die Ausstellung selbst als Kunstwerk verstanden wissen.
Gonzalez-Foersters Kunst ist eine Art Zwischenraum. Sie konzipiert Ausstellungen, die
Kunstwerke sind. Diese raumliche Leere im Zentrum ihrer Arbeiten scheint mir nur ein wei-
terer Hinweis auf dasselbe zu sein, was die meisten Arbeiten auf der Bedeutungsebene, oder
genauer, durch ihren bewussten Mangel an Bedeutung, zum Ausdruck bringen. «Insgesamt
ist die Schrift auf ihre Weise ein Satori», meint Roland Barthes, «ein mehr oder weniger star-
kes [...] Erdbeben, das die Erkenntnis, das Subjekt ins Wanken bringt: Es bewirkt eine Lee-
re in der Sprache.»® Diese verzaubernde Leere bildet die produktive Kraft in Gonzalez-
Foersters Ausstellungsgestaltung. Sie schafft es, die Riume mit verlockenden Formen von
Nichts zu erfullen. Die Kunstlerin hat Bedeutungsliicken an so fernen Orten wie Brasilien,
China und Japan eingefangen und festgehalten, doch man begegnet ihnen auch direkt im
Zentrum unserer alltiglichen Erfahrung. Jetzt, nachdem sie sie mir gezeigt hat, treffe ich
uberall auf diese Leere. Die Konstruktion der urbanen Atmosphére, ja der Stadt selbst, fin-
det «im Innern des Betrachters» statt, sagt Gonzalez-Foerster. Sie erinnert uns an das Aussen,
das wir in uns tragen. IThre Arbeiten ereignen sich immer in diesem Raum, sie sind dieser
Raum. Dominique Gonzalez-Foerster ist die weltweit tiberragendste Ausstellungsmacherin.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

1) Dominique Gonzalez-Foerster, Moment Ginza: une proposition, in Zusammenarbeit mit Angela Bulloch, Firg-
fabriken Stockholm und Magasin Grenoble, 1997 (schwed., engl. und franz.), S. 79. Auch alle folgenden Zitate
der Kiinstlerin stammen, sofern nicht anders vermerkt, aus diesem Katalog. (Zitate aus dem Engl. ibers.)

2) Dominique Gonzalez-Foerster tiber ihr Projekt in Kassel, personliche Korrespondenz mit dem Autor. (Zitat
aus dem Engl. ubers.)

3) Alle Zitate von Lyotard stammen aus dem Interview mit Bernard Blisténe aus dem Jahr 1985. Deutsche Uber-
setzung in: Lyotard, Jean-Francois et. al., Immaterialitit und Postmoderne, Merve, Berlin 1985, S. 55-74.

4) Die Aussagen von Philippe Parreno stammen aus einem Interview mit Hans Ulrich Obrist, in: Dirk Fleisch-
mann et. al., Gasthof, Stadelschule, Frankfurt 2002 (in engl. Sprache). (Zitat aus dem Engl. tibers.)

5) Roland Barthes, Das Reich der Zeichen, Edition Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981, S. 16.

6) Zur Diskussion der filmischen Aspekte im Werk von Dominique Gonzalez-Foerster, siehe Daniel Birnbaum,
Chronology, Sternberg Press, New York 2007.

7) Lyotard, op.cit., S. 74.

8) Roland Barthes, op.cit., S. 16.

85



. Dominique Gonzalez-Foerster
Dominique Gonzalez-Foerster :

DOMINIQUE GO.

LEF

FOERSTER, PANORAMA,
2007, with Benoit Lalloz and Martial Galfione, exhibition
view / Ausstellungsansicht, ARC-Musée d’Art Moderne

de la Ville de Paris.

SESRE S

86 87



	Dominique Gonzalez-Foerster : enchanting emptiness = verzauberte Leere

