Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2007)

Heft: 79: Collaborations Marilyn Minter, Jon Kessler, Albert Oehlen

Artikel: Cumulus from America : how to become a good revolutionary (within
the museum) = wie wird man (im Museum) ein guter Revolutionar?

Autor: Rangel, Gabriela / Himmelberg, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

From America

IN EVERY EDITION ‘OF PARKETT, TWO CUMULUS GCLOUDS, ONE BROM
AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLEOAT OUT T0O AN INTERESTED
PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND MEM-
ORABLE ENCOUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF

PROFESSIONAL ISSUES.

How TO BECOME A
GOOD REVOLUTIONARY
(Within the Museum)

GABRIELA RANGEL

The negative truth contained by modern art
has always been a justified negation of the
society that surrounded it.

— Guy Debord, “Situationists and the
New Forms of Action in Politics or Art”

Guy Debord’s idea of the avant-garde
as contestation and his confidence in
this means of “recuperating” the politi-
cal potential of art through dissidence
seems to be challenged when contesta-
tion is encapsulated by the space of the
museum in less developed societies

GABRIELA RANGEL is curator and
critic of contemporary art. She is director

of visual arts at the Americas Society.

Los Disidentes, No 1, 1950, cover /
Umschlag.

185

such as Venezuela. By contrast, contes-
tation is seemingly even more problem-
atic when evoked in highly developed
societies where anti-art’s negativity is
tautologically equivalent to capitalism’s
negativity. As Tom McDonough has
observed, the type of contestation pro-
moted by Debord and the members of
Situationist International (SI) in the
early 1960s overlooked the fact that
avant-garde art’s negative force eventu-
ally became the radical flux that kept
the cycle of production and consump-
tion running in late capitalism.?

Thus, long before Venezuela be-
came the latest model for recovering

the ethos of revolutionary struggles

PARKETT 79 2007



after the downfall of socialism, two
forms of dissidence were tested in dif-
ferent historical moments through the
artistic avant-garde. Notably, Pamela
Lee commented on her interest in the
World Social Forum meeting that took
place in Caracas on January 24, 2006:

1 attended the meeting for various inter-
mingled reasons: political sympathies; a
desire to witness a leftist turn in South
American politics (the rise of Chdvez in
Venezuela, the election of Evo Morales in
Bolivia); and a critical engagement with
the visual dimension of the event’s worldly
imaginings.?)

On one hand, in the 1950s a group
of young artists declared their dissi-
dence as a strategy for consolidating a
local project of modernization that
entailed a radical transformation of art
institutions. On the other, in 1962 an
urban guerrilla faction commanded by
students robbed five modernist paint-
ings, on loan from French museums to
the Museum of Fine Arts of Caracas
(Museo de Bellas Artes),

trade them for political prisoners, voic-

in order to

ing their anti-bourgeois dissidence to
the world. Encouraged by the original-
ity of this action, Guy Debord praised
the Venezuelan students’ activism for
resolving the dichotomy between art
and life, theory and action, and thus
not only materializing the aspirations
of “the highest moments of revolution-
ary uprising in the last century [but
going] even further.”?

Although these events were not
directly interconnected, both were
framed by and located at the Museum
of Fine Arts of Caracas, the oldest and
at the time the only Venezuelan institu-
tion dedicated to the arts. Curiously,
the shift from dissidence as a belliger-
ent artistic tactic to dissidence as a

form of political action that involves

art occurred, in particular, in a country
in which the patriarchal nineteenth-
century Enlightenment figure Simén
Bolivar is dominant and still continues
to shape all forms of public conscious-
ness. Accordingly, when the Venezue-
lan avant-garde group Los Disidentes
(The Dissidents) launched a magazine
in March 1950,

overly concerned about the precarious

its members seemed

situation of the arts in an underdevel-
oped country rapidly changing as a
result of an economic boom. It is not
accidental that the first issue of the
magazine featured a polemical article,
“Bolivar, Ahora”
Ourselves, Now), by J.R. Guillent Pé-

rez, which embodies what Luis Castro

Nosotros, (Bolivar,

Leiva aptly identified as a “historical
tension” that equates the South Ameri-
can emancipator’s thinking with con-
temporary processes of thinking® and
functions as a national doctrine textu-

ally sanctioned.?)

[nsé!rfs

lulu MuRez

Boflet = 420 incomerendids en Vera:

8 1o 0 1o giots de boy
NARCISO DISOURG
Ocl Ade Abwiocks ALDIANDRO OTERO

i ooges ewckto por WASSILY KANDINSKY
con cow dbuion de! o

CRITICA DE CRITICAS

Redoccisn s b, cve da Trataiges, Pori XV, FRANCT

«CIRCULA POR

Although Los Disidentes was produced
far away from its primary cultural
context, both the content and focus
of the editorial line were strictly limit-
ed to topics related to the arts in
Venezuela. Paradoxically, the periodi-
cal’s provocative name Los Disidentes
was followed by a colophon that indi-
cated its editors’ regional awareness
and scope of ambition: to circulate in
Latin America. However, with produc-
tion restricted entirely to No. 1 rue
Trétaigne, the magazine hardly circu-
lated beyond a few Venezuelan émigrés
living in France and, typically, served
the instrumental purpose of promot-
ing the ideas and prestige of its mem-
bers, including many modern figures
from Brazil and Argentina who were
also living in Paris.

In order to understand the group’s
urgency to operate from abroad, it will

be useful to be aware of the dynamics

of Venezuelan politics since the 1930s.

A
Lo
L
s

TES

IN°3

MAYO
19250

MANAUR Egwe
BATTISTINIswe

N U R E Zboller
ILLENT PERE Ztomia
DO BARRIOSsie

f g

ARCISO DEBOURGoWws
N

i
B
:
:
>
g
@
s
:
]
2
2

{
g
2
&
2
2
5
o
8
Z
|
2

LUIS GUEVARA MOREN O pwve
CARLOS GONZALEZ BOGEN swws

»>»fIMATEO

N

P

R

o

Al

e

J

A

“

T4

ERICA-LATINA

Los Disidentes, No 3, 1950, cover / Umschlag.

186



The death of Juan Vicente Gémez in
1936, a

Venezuela for nearly 30 years, led to

brutal caudillo who ruled

rapid demographic growth and con-
comitant urban development: the first
symptoms of a brisk process of mod-
ernization after years of isolation and
political repression. The completion
by architect Carlos Rail Villanueva of a
neo-classical building in 1938 to house
the Museo de Bellas Artes aroused
many expectations of change in the
generation of young artists who were
later associated with Los Disidentes. A
number of political parties and orga-
nizations such as trade unions were
founded during the brief post-dictator-
ship period, under the influence of
social movements informed by the
political landscape of Europe (i.e.
socialism and Christian Democracy).
Nonetheless, it took more than a
decade to implement substantial trans-
formations in a rural, de facto feudal
society that suddenly developed into
a rich modern nation-state on the
verge of industrialization and the re-
lated formation of an articulate civil
society. Due to the lack of infrastruc-
ture and resources, young artists from
the incipient middle class that began to
emerge with new oil wealth traveled to
Europe, especially to France, seeking a
better education. New art salons made
possible a number of private grants
and fellowships that allowed artists to
support their studies abroad.

The first issue of Los Disidentes fea-
tured on its cover the names of many
young artists and critics who sub-
sequently became prominent in the
Venezuelan arts scene and, to some
extent, became known in Latin Ameri-
can international modernist circuits:
Alejandro Otero, Mateo Manaure, Car-

los Gonzalez Bogen, Miguel Arroyo,

Miguel Arroyo modeling a sculpture with Harry Abend at the Galia Worshop, Univer-

sidad Central de Venezuela, Caracas / Miguel Arroyo und Harry Abend modelierend,

Galia-Workshop, Zentral-Universitit von Venezuela, Caracas.

(PHOTO: PAOLO GASPARINI, COURTESY OF ALESSANDRO BALTEO)

Peran Erminy, and J.R. Guillent Pérez,
to name a few. Utilizing an abrasive
jargon inspired by the pre-war avant-
gardes, the editorial statement of the
magazine’s first issue criticized both
the precarious art institutions and the
local cultural agents. The virulent tone
was also in tune with the need to set up
a radical programmatic platform for
the inception of abstract art as a
universalist vector linked to cultural
development and progress. Venezue-
lan artists did not have the same oppor-
tunity to avail themselves of a primary
source, such as Torres Garcia, as
Argentine artists did; their project was
to introduce modernist art through

abstraction, in particular a non-figura-

187

tive geometric modality via Mondrian.
And perhaps this fact led Los Disidentes
to consider an institutional model for a
modern Venezuela shaped from the
mythical perspective of postwar Paris,
the waning cultural capital of Europe,
and even tied to the ideas of Simén
Bolivar, who became an icon of region-
al liberation struggles and of the Marx-
ist political dissidents of the 1960s. In
the essay “Bolivar, Ourselves, Now,”
Guillent Pérez, the group’s intellectual
spokesman, examined the notion of
colonization as a driving cultural force
and an attribute that determined pres-
ent-day relations between Latin Ameri-
ca and the West. For Pérez, Bolivar’s

thinking was mystified by his national



veneration, which overlooked a more
complex colonial dimension. “Bolivar’s
usefulness for us today may be found,
in principle, in his rebellion against
what is colonial. We should imitate
him ... To do so, we may need to create
a Bolivar for the arts, a Bolivar for
thought, a Bolivar for economics.”®
Although Los Disidentes was short-
lived (only five issues all published in
1950), its editorial strategy proved suc-
cessful. Shortly after it went under, the
artists and critics affiliated with the
magazine returned to Venezuela and
participated in the Project of the In-
tegration of the Arts at the Central
University of Venezuela, an influential
state commission in which public art
was integrated with modern structural
design. Carlos Raul Villanueva, the

same architect who designed the Mu-
seum of Fine Arts of Caracas, invited
a number of prestigious avant-garde
members to collaborate with local
artists in an enterprise that was called
into question internationally as it was
being promoted by a dictatorial
regime.”) In spite of these objections,
the project legitimized abstract art with
works of such renowned artists as Hans
Arp, Alexander Calder, Fernand Léger,
Naum Gabo, Antoine Pevsner, Sophie
Taeuber-Arp, and Victor Vasarely.

A decade later, on December 21,
1962, President Romulo Betancourt
opened the exhibition “A Hundred
Years of Painting in France” at the
Museum of Fine Arts in Caracas, fea-
turing more than fifty masterpieces
from important French state institu-

188

Gert Leufert and Miguel Arroyo in front of an emblem

that was part of the exhibition “Visibilia,” Museum of Fine
Arts, Caracas, 1966 / Gert Leufert und Miguel Arroyo

vor dem Emblem, das Teil der Ausstellung “Visibilia” war,
Museum der schonen Kiinste, Caracas, 1966.

(PHOTO: COURTESY ALESSANDRO BALTEO)

tions and private collections. At the
time Miguel Arroyo, a former member
of Los Disidentes who also collaborated
in the Project of the Integration of the
Arts, was the museum director and the
exhibition’s organizer. A few weeks
after the opening, on January 16, 1963
a group of young political dissidents,
students from the Universidad Central
de Venezuela, broke into the museum.
According to Miguel Arroyo’s report:
...at 3:15 pm  approximately fifteen
individuals, including two women, broke
into the musewm armed with heavy weapons
and pistols...
dents and general public attending the

The outlaws asked the stu-

exhibition to stay inside the galleries, and
after completing an operation that lasted
exactly fifteen minutes, they took the follow-
ing paintings: THE BATHERS by Cézanne,



STILL LIFE by Paul Gauguin, FLOWERS IN
A COPPER VASE by Vincent van Gogh,
STILL LIFE by Picasso, and STILL LIFE
WITH PEARS by Georges Braque.®)

In spite of the spectacular media
impact of the robbery in both local and
French newspapers, France’s Minister
of Culture André Malraux and Presi-
dent Charles de Gaulle supported the
Venezuelan social-democratic govern-
ment by keeping the exhibition open
to the public until further notice. An
urban cell of the Communist Party
under the nom de guerre of Fuerzas
Armadas de
(Armed Forces for National Libera-

Liberacién Nacional
tion) issued a message in which they
explained the political nature of the
robbery and assured that the paintings
were unharmed. During those years,
the Cuban revolutionary experiment
was at the height of its prestige, gaining
strong sympathies in the entire re-
gion, while Betancourt’s administration
employed systematic repression against
the guerrilla movement, outlawing the
Communist Party and other radical left
organizations, including the cell that
organized the robbery. Given that the
Communist party was instrumental in
ending Pérez Jiménez’ dictatorial re-
gime in 1958, the prohibition created
disagreements between Venezuelan
intelligentsia and the government.
Remarkably, a number of important
Venezuelan artists and critics from
diverse ideological tendencies, includ-
ing former members of Los Disidentes,
agreed on the art historical expertise
of the thieves, who had selected the
best pieces in the exhibition. The
rocambolesque episode of the robbery
concluded with the capture of three
individuals by the police when they
were driving to return the art works to
writer Arturo Uslar Pietri’s residence

with a provocative manifesto. The Ven-
ezuelan newspaper El Nacional pub-
lished the entire document signed by
the Armed Forces for National Libera-
tion, informing the public and the
French authorities of the plight of
political prisoners under the rule of a
repressive government. The document
also predicted the return of Bolivarian
thinking and the emancipation of the
country by the Venezuelan Armed
Forces for National Liberation. As
might be anticipated, it was well
received at the Parisian left bank by the
Situationists since it conveyed a power-
ful
between human life (political prison-

exchange-value correspondence
ers) and artworks (modernist paint-
ings). Guy Debord described the myth-
ical robbery:

The forces of order recaptured the paint-
ings after a gun battle with Winston
Bermudes, Luis Monselve, and Gladys Tro-
conis. A few days later, some other comrades
threw two bombs at the police van trans-
porting the recovered paintings. Unfortu-
nately, they did not succeed in destroying it.
This is clearly an exemplary way to treat the
art from the past, to bring it back into play
for what really matters in life. Since the
deaths of Gauguin (‘I tried to establish the
right to dare everything’) and van Gogh,
their work, recuperated by their enemies, has
probably never received from the cultural
world an homage so true to their spirit as
the act of these Venezuelans.?)

There is a bittersweet irony in the
originality of the robbery of five mas-
terpieces undertaken by political dissi-
dents in the same museum that had
been targeted, a decade earlier, by
institutional dissidents to “recuperate”
it as a space for modernization. More-
over, in 1959 one of those dissidents,
Alejandro Otero, spurred a nationwide
polemic regarding the possible pur-

189

chase of a portrait by Cézanne for
the museum, making the dichotomy
between social and political issues and
the autonomy of art all the more evi-
dent. Guy Debord was probably right in
his belief that “everything that the
world offers us today as positive can
only serve to recharge limitlessly the
negativity of the currently sanctioned
forms of expression,”!?) but what hap-
pens when the avant-garde appears in a

pre-capitalist society?

1) Tom McDonough, “Ideology and the
Situationist Utopia” (introduction), in
Tom McDonough (ed.), Guy Debord and the
Situationist International, Texts and Docu-
ments (Cambridge/London: MIT Press,
2002), pp. IX-XX.

2) Pamela M. Lee, “The Revolution Must
Be Televised,” Artforum International (April
2006), pp. 109 and 112.

3) Guy Debord, “Situationists and the New
Forms of Action in Politics or Art,” in Tom
McDonough (ed.), Guy Debord and the Situ-
ationist International, Texts and Documents
(Cambridge/London: MIT Press, 2002),
p. 162.

4) Luis Castro Leiva, “De la Patria Boba a
la Teologia Bolivariana,” in Obras Comple-
tas (Fundacién Polar, 2005). Castro Leiva
was a professor at the University of Chica-
go who devoted his research to a study of
the Bolivarian ideology and its secular reli-
gion.

5) Ibid.,, p. 40. For Castro Leiva, this
feature is synthesized in three central
propositions: 1) whatever Bolivar thought
should and must be carried out; 2) all that
is to be done (politically and morally) may
be found within Bolivar’s ideas; and 3) we
should be devoted and responsible to him
(Bolivar).

6) J.R. Guillent Pérez, “Bolivar, Nosotros,
Hoy,” in Los Disidentes No.1, 1950, p. 15.
All translations are mine.

7) The president, General Marcos Pérez
Jiménez, was part of the military junta that
took over the government in 1948 with a
coup d’état and ruled the country until
1958.

8) Miguel Arroyo, letter published in El
Nacional, January 17, 1963, p. 35.

9) Debord, op. cit., p. 161.

10) Debord, op. cit., p. 165.



WIE WIRD MAN
(im Museum) EIN GUTER
REVOLUTIONAR?

GABRIELA RANGEL

[Die] in der modernen Kunst enthaltene
negative Wahrheit [ist] immer eine berech-
tigte Negation der sie wmgebenden Gesell-
schaft gewesen.

Guy Debord, «Die Situationisten und
die neuen Aktionsformen in Politik
und Kunst»

Guy Debords Vorstellung von einer
Avantgarde als gesellschaftskritischer
Bewegung, seine Hoffnung, das poli-
durch

Dissidenz «rekuperieren» zu koénnen,

tische Potenzial der Kunst
scheint fern jeder Realitit, wenn eine
solche Gesellschaftskritik in weniger
entwickelten Gesellschaften wie Vene-
zuela im Raum des Museums einge-
schlossen ist. Und noch problemati-
scher scheint es zu sein, sie in hoch
entwickelten Gesellschaften zu be-
schworen, in denen die Negativitat der
Antikunst der Negativitat des Kapitalis-
mus tautologisch entspricht. Wie Tom
McDonough bemerkt hat, tibersahen
Debord und die Mitglieder der Situa-

GABRIELA RANGEL

und Kuratorin fiir zeitgendssische Kunst.

ist Kritikerin

Sie ist Direktorin der Abteilung fir bilden-

de Kunst der Americas Society in New York.

PARKETT 79 2007

Miguel Arroyo showing the architectural model of the Museum of Fine Arts,

Caracas, to President Rafael Caldera / Miguel Arroyo zeigt Prdsident Rafael

Caldera das Modell des Museums der schonen Kiinste.

(PHOTO: COURTESY OF ALESSANDRO BALTEO)

tionistischen Internationale (SI), die in
den frithen 60er Jahren eine Gesell-
schaftskritik dieser Art propagierten,
die Tatsache, dass die negative Kraft
der Avantgarde schliesslich zu der radi-
kalen Stromung wurde, die die Produk-
tions- und Konsummaschine im Spat-

kapitalismus in Gang hielt."

190

Pamela Lee sagte zu ihrem Interesse
am Weltsozialforum, das am 24. Januar
2006 in Caracas stattfand: «Ich nahm
aus verschiedenen ineinandergehen-
den Grinden an dem Treffen teil: po-
litische Sympathien, der Wunsch, eine
Wende nach links in der siidamerikani-
schen Politik mitzuerleben (Chavez’



Aufstieg in Venezuela, die Wahl von
Evo Morales in Bolivien), und eine kri-
tische Auseinandersetzung mit der
visuellen Dimension der dort vertrete-
nen Denkmodelle und Weltbilder.»?
Aber schon lange bevor Venezuela zum
bislang letzten Modell fir die «Reku-
perierung» des Ethos revolutionirer
Kampfe nach dem Fall des Sozialismus
wurde, war das Land in verschiedenen
historischen Momenten das Testfeld
fir zwei Formen der Dissidenz einer
kunstlerischen Avantgarde. In den 50er
Jahren erklirte sich eine Gruppe jun-
ger Kiunstler zu «Dissidenten», um ein
strategisches Ziel zu erreichen: die Kon-
solidierung eines Modernisierungspro-
jekts in ihrem Land, das eine radikale
Transformation der Kunstinstitutionen
mit sich bringen sollte. Und 1962
brachte eine von Studenten angefiihrte
Stadtguerillagruppe ihre antibiirger-
liche Dissidenz zum Ausdruck, indem
sie aus dem Museum der Schénen
Kunste (Museo de Bellas Artes) in
Caracas funf von franzésischen Mu-
seen als Leihgaben zur Verfiigung ge-
stellte moderne Gemailde raubte, um
sie gegen politische Gefangene auszu-
tauschen. Fiir Guy Debord hatten die
venezolanischen Studenten mit dieser
Aktion die Dichotomie zwischen Kunst
und Leben, Theorie und Aktion aufge-
l6st. Sie hatten «an einen Hoéhepunkt
der revolutionidren Welle im vorigen
Jahrhundert» angekntipft und waren
«gleichzeitig noch weiter» gegangen.?)

Zwar gab es keinen unmittelbaren
Zusammenhang zwischen diesen bei-
den Ereignissen, doch beide waren
ohne das Museum der Schoénen Kiinste
in Caracas, der altesten und damals
einzigen der Kunst gewidmeten vene-
zolanischen Institution, nicht denkbar
gewesen. Bedenkenswerterweise fand

der Wechsel von der Dissidenz als einer

Robaron Cinco
Obras Maestras |

Dol-lx'uldhlr-cm

.q.--um& e
i 00wt g ool

1. Nl
%l s o B

El Nacional, Thursday, January 17, 1963, headline: Armed Museum

Assault / Schlagzeile: Bewaffneter Museumsiberfall.

(PHOTO: COURTESY OF EL NACIONAL ARCHIVES, CARACAS)

streitbaren kunstlerischen Taktik zur
Dissidenz als einer politischen Aktions-
form, die sich der Kunst bedient, in
einem Land statt, in dem Simén Boli-
var, ein aufgeklarter patriarchaler Frei-
heitsheld des 19. Jahrhunderts, eine
dominante, alle Formen des offentli-
chen Bewusstseins prigende Figur war
und ist. Als die venezolanische Avant-
gardegruppe Los Disidentes (Die Dissi-
denten) im Marz 1950 eine Zeitschrift
herausbrachte, brachten ihre Mitglie-
der ihre tiefe Sorge iiber die prekire
Lage der Kunst in einem unterentwi-
ckelten Land zum Ausdruck, das einen
rasanten wirtschaftlichen Aufschwung
erlebte. Es ist kein Zufall, dass in der
ersten Ausgabe der Zeitschrift ein von
J. R. Guillent Pérez verfasster polemi-

191

scher Artikel zu lesen war — «Bolivar,
Nosotros, Ahora» (Bolivar, wir, jetzt) —
der beispielhaft fir das steht, was Luis
Castro Leiva treffend als eine «histori-
sche Spannung» bezeichnet hat: Boli-
vars Gedankengut wird fiir die Jetztzeit
als verbindlich erklart, seine Reden
und Schriften werden als National-
doktrin sanktioniert.*)

Zwar wurde Los Disidentes ausser-
halb des Landes publiziert, in der rue
Trétaigne Nr. 1 in Paris, doch inhalt-
lich und redaktionell beschrankte sich
die Zeitschrift mit dem provokativen
Titel strikt auf «venezolanische» The-
men - sie diente der Propagierung der
Namen und der Vorstellungen der Mit-
glieder der gleichnamigen Gruppe.
Die Leserschaft dirfte kaum tuber eine



Schar in Frankreich lebender Emigran-
ten aus Venezuela hinausgegangen
sein, und wenn auf dem Titelblatt
«Lateinamerika» als Verbreitungsge-
biet genannt wurde, dann vor dem
Hintergrund, dass viele Vertreter der
Moderne aus Brasilien und Argenti-
nien ebenfalls in Paris lebten.

Wie war es zu dieser Konzentration
der jungen venezolanischen Kunstsze-
ne in Paris gekommen? Nach dem Tod
des brutalen Caudillos Juan Vicente
Gomez (1935), der das Land fast dreis-
sig Jahre lang beherrscht hatte, hatte
ein rapides demographisches Wachs-
tum eingesetzt. Die damit einherge-
hende Urbanisierung stand am Beginn
eines raschen Modernisierungsprozes-
ses nach Jahren der Isolation und poli-
tischen Repression. Unter dem Ein-
fluss europadischer gesellschaftlicher
Bewegungen wie der Sozial- und der
Christdemokratie wurden mehrere po-
litische Parteien und andere Organi-
sationen wie etwa Gewerkschaften
gegrundet, doch erst nach mehr als
einem Jahrzehnt wurden substanzielle
Reformen eingefiihrt, die der schnel-
len Entwicklung des Landes von einer
landlichen, de facto feudalen Gesell-
schaft zu einem wohlhabenden moder-
nen Industriestaat und einer entspre-
chenden Zivilgesellschaft Rechnung
trugen. 1938 wurde das von dem Archi-
tekten Carlos Raul Villanueva entwor-
fene neoklassizistische Gebaude fir
das Museo de Bellas Artes fertigge-
stellt, und damit wurden in der spater
mit Los Disidentes assoziierten Genera-
tion junger Kiinstler viele Erwartungen
geweckt. Der Erdolreichtum hatte eine
Mittelschicht entstehen lassen, und
neue Kunstsalons vergaben private Sti-
pendien, um jungen - dieser Mittel-
schicht entstammenden - Kiinstlern

ein Studium in Europa zu finanzieren.

Die meisten dieser jungen Kiinstler zog
es nach Frankreich.

Auf dem Titelblatt der ersten Aus-
gabe von Los Disidentes waren die Na-
men vieler junger Kiinstler und Kri-
tiker zu lesen, die spéter zu bekannten
Reprisentanten der venezolanischen
Kunstszene — und auf internationaler
Ebene der lateinamerikanischen Mo-
derne - wurden: Alejandro Otero,
Mateo Manaure, Carlos Gonzilez Bo-
gen, Miguel Arroyo, Peran Erminy, und
J.R. Guillent Pérez, um nur einige
zu nennen. In harscher, an die Vor-
kriegsavantgarden angelehnter Spra-
che wurden in der programmati-
schen Einfiihrung zu dieser Ausgabe
die Kulturpolitik und die prekire
Situation der Kunstinstitutionen Vene-
zuelas kritisiert. Der scharfe Ton war
auch der programmatischen Forde-
rung nach der Abstraktion als einer

universalistischen, zu kulturellem Fort-

Stolen in Caracas Yesterday, Valued at More than Two Million
Dollars / Schlagzeile: Wert der gestern gestohlenden Gemdalde —
diber 2 Millionen Dollar.

El Nacional, Thursday, January 17, 1963, headline: Paintings
(PHOTO: COURTESY OF EL NACIONAL ARCHIVES, CARACAS)

592

schritt fiithrenden Richtung angemes-
sen. Ihre argentinischen Kollegen
konnten auf ihrem Weg zur Abstrak-
tion auf eine Primdrquelle wie den
uruguayischen Maler Joaquin Torres
Garcia zurtickgreifen, sie dagegen ver-
folgten das Ziel, iiber Mondrian zu
einer nichtfigurativen geometrischen
Ausdrucksweise zu gelangen. Vielleicht
deshalb zogen Los Disidentes ein insti-
tutionelles Modell fiir ein moder-
nes Venezuela in Betracht, dem ein
mythisch verbrimtes Paris der Nach-
kriegszeit — dessen Bedeutung als kul-
turelle Hauptstadt Europas im Schwin-
den begriffen war — zugrunde lag und
das zudem an die Vorstellungen Simén
Bolivars angebunden war, des romanti-
schen Helden, der zu einer Ikone der
venezolanischen  Befreiungskampfer
wurde, einschliesslich der marxistisch
orientierten Dissidenten der 60er Jah-

re. In dem Essay «Bolivar, wir, jetzt»

ARG RS20 0

Para Evitar ¢l Traslado
ji De los 5 Cuadros Robados




befasste sich Guillent Pérez, der intel-
lektuelle Sprecher der Gruppe, mit
dem Begriff der Kolonisation, den er
als eine treibende kulturelle Kraft
betrachtete, die die gegenwartigen
Beziehungen zwischen Lateinamerika
und der westlichen Welt bestimmte.
Fir Guillent Pérez hatte die nationale
Verehrung des Freiheitshelden Boli-
vars Denken mystifiziert und eine kom-
plexere koloniale Dimension aus dem
Blickfeld gedrangt. «Fir uns heute ist
Bolivars Nitzlichkeit im Prinzip in sei-
ner Rebellion gegen das Koloniale zu
finden. Wir sollten ihm nacheifern ...
dazu miissten wir einen Bolivar fir die
Kunste entwickeln, einen Bolivar fir
das Denken und einen Bolivar fir die
Okonomie.»5

Zwar war Los Disidentes ein kurzlebi-
ges Unterfangen (alle fiinf Ausgaben
der Zeitschrift erschienen im Jahr
1950), doch die redaktionelle Strategie
erwies sich als erfolgreich. Die an der
Zeitschrift beteiligten Kunstler und
Kritiker kehrten schon bald nach Ve-
nezuela zuriick und beteiligten sich
an einem bedeutenden offentlichen
Projekt. Carlos Raul Villanueva, der
Architekt, der schon das Museum der
Schonen Kunste in Caracas entworfen
hatte, war mit dem Bau der Zentraluni-
versitit von Venezuela beauftragt wor-
den. Fir das «Projekt der Integration
der Kunste» in diese berithmt geworde-
ne «Ciudad Universitaria» engagierte
er neben venezolanischen Kiinstlern
international renommierte Reprasen-
tanten der Avantgarde wie etwa Hans
Arp, Alexander Calder, Fernand Léger,
Naum Gabo, Antoine Pevsner, Sophie
Taeuber-Arp oder Victor Vasarely. In
der internationalen Presse stiess das
Projekt auf Kritik, weil es unter der
Agide eines diktatorischen Regimes
stand,® doch mit der Realisierung abs-

trakter Kunst im offentlichen Raum
war eine der wichtigsten Forderungen
der «Dissidenten» erfiillt worden.

Ein Jahrzehnt
Dezember 1962, eroffnete Prasident

spater, am 21.
Rémulo Betancourt im Museum der
Schonen Kiinste in Caracas die Aus-
stellung «Hundert Jahre Malerei in
Frankreich» mit mehr als finfzig
Meisterwerken aus wichtigen franzosi-
schen Museen und Privatsammlungen.
Miguel Arroyo, der zu den «Dissiden-
ten» gehort hatte und auch am «Pro-
jekt der Integration der Kinste» betei-
ligt gewesen war, war jetzt Direktor des
Museums und hatte die Ausstellung
organisiert. Wenige Wochen nach der
Eroffnung, am 16. Januar 1963, brach
eine Gruppe junger politischer Dissi-
denten, Studenten an der Universidad
Central de Venezuela, in das Museum
ein. Miguel Arroyo schrieb in seinem
Bericht:

. um 15 Uhr 15 drangen ungefihr
fiinfzehn Personen, darunter zwei Frauen,
mit schweren Waffen und Pistolen in das
Museum ein. ... Die Banditen forderten die
Besucher der Ausstellung auf, in den Gale-
rierdumen zu bleiben, und nach einer Ope-
ration, die genau fiinfzehn Minuten dauer-
te, entwendeten sie die folgenden Gemdlde:
BADENDE von Cézanne, STILLLEBEN von
Paul Gauguin, BLUMEN IN EINER KUP-
FERVASE von Vincent van Gogh, STILLLE-
BEN wvon Picasso und STILLLEBEN MIT
BIRNEN von Georges quue.”

Obwohl der Bilderraub sowohl in
der venezolanischen wie in der fran-
zosischen Presse hohe Wellen schlug,
stiitzten der franzosische Kulturmi-
nister André Malraux und Président
Charles de Gaulle die sozialdemokrati-
sche Regierung Venezuelas, indem sie
die Ausstellung bis auf weiteres geoff-
net liessen. Eine Zelle der Kommunisti-
schen Partei unter dem Nom de guerre

193

«Fuerzas Armadas de Liberacion Na-
cional» (Streitkrafte der nationalen
Be-freiung) liess eine Botschaft ver-
breiten, in der sie den politischen
Charakter des Raubs hervorhob und
versicherte, dass die Gemailde keinen
Schaden genommen hétten. In diesen
Jahren hatte das kubanische Revolu-
tionsexperiment den Hohepunkt sei-
nes Prestiges erreicht und sich im gan-
zen lateinamerikanischen Raum starke
Sympathien erworben. Betancourts Re-
gierung dagegen unterdrickte die
Guerillabewegung systematisch; die
Kommunistische Partei und andere
radikal linke Organisationen waren
verboten worden, auch die Zelle, die
fir den Raub verantwortlich war. Ange-
sichts der Tatsache, dass die Kommu-
nistische Partei 1958 eine entscheiden-
de Rolle beim Sturz des Diktators Pérez
Jiménez gespielt hatte, fiihrte das Ver-
bot zu Zerwurfnissen zwischen der
venezolanischen Intelligenz und der
Regierung.
Bemerkenswerterweise  stimmten
bedeutende venezolanische Kunstler
und Kritiker, darunter auch fruhere
Mitglieder der Gruppe Los Disidentes
unterschiedlicher ideologischer Aus-
richtung in einem Punkt tiberein: Die
Diebe hatten kunsthistorischen Sach-
verstand bewiesen und die besten Stii-
cke aus der Ausstellung ausgewahlt.
Die phantastische Episode des Bilder-
raubs endete mit der Festnahme dreier
Personen durch die Polizei. Sie waren
auf dem Weg zur Residenz des Schrift-
stellers Arturo Uslar Pietri, um ihm
die Kunstwerke zusammen mit einem
provokativen Manifest zu tiberreichen.
Die venezolanische Zeitung El Nacio-
nal veroffentlichte dieses Dokument,
in dem die «Streitkriafte der nationa-
len Befreiung» die Offentlichkeit und
die franzosische Regierung tber die



Situation der politischen Gefangenen
unter der repressiven Regierung ihres
Landes informieren wollten. Auch die
Hinwendung zum Bolivarismus und
die Befreiung des Landes durch die
«Fuerzas Armadas de Liberacién Na-
cional» wurden in dem Manifest
vorhergesagt. Wie nicht anders zu
es mit seiner

erwarten war, stiess

durchschlagskriftigen Gleichsetzung
des Tauschwerts von menschlichem
Leben (politischen Gefangenen) und
Kunst (Gemalden der klassischen Mo-
derne) im Quartier Latin in Paris bei
den Situationisten auf begeisterte Zu-
stimmung. Guy Debord schrieb:

Nachdem die Ordnungskrifte sich der
Bilder wieder hatten bemdchtigen konnen,
nicht ohne dass Winston Bermudes, Luis
Monselve und Gladys Troconis zum Schutz
das Feuer gegen sie erdffnet hatten, haben
einige Tage spiter andere Genossen zwei
Bomben auf den die zuriickeroberten Bilder
transportierenden Polizetwagen geworfen,
die thn allerdings micht zertriiommern konn-
ten. Offensichtlich ist das eine mustergiilti-
ge Art und Weise, die vergangene Kunst zu
behandeln, sie wieder im Leben — und in
Bezug auf das wirklich Bedeutende in ihm —
aufs Spiel zu setzen. Wahrscheinlich hatte
seit dem Tod von Gauguin (dch wollte das
Recht einfiihren, alles zu wagen>) und van
Gogh ihr von ihren Feinden rekuperiertes
Werk von der kulturellen Welt nie eine Hul-
digung erlangt, die ihrem Geist so entsprach
wie diese Aktion der Venezolaner.

Es liegt eine bittersiisse Ironie in
der Originalitit des Raubs der finf
Meisterwerke, der von politischen Dis-
sidenten in eben dem Museum began-
gen wurde, das institutionelle Dissiden-
ten ein Jahrzehnt zuvor als einen Raum
fir die Modernisierung «rekuperie-
ren» wollten. Guy Debord hatte wahr-
scheinlich recht, wenn er glaubte, dass

«all das, was uns die Welt heute fur

El Nacional, Sunday, January 20, 1963,
headline: Five Stolen Paintings Recov-
ered, Thieves Intercepted by Police /
Schlagzeile: Die finf gestohlenen Gemdlde
sichergestellt, Polizei verhaftet Diebe.
(PHOTO: COURTESY OF EL NACIONAL

ARCHIVES, CARACAS)

positiv ausgibt, nur ohne Ende die
Negativitat der gegenwartig erlaubten
Ausdrucksformen wieder aufladen ...
kann»? doch was geschieht, wenn die
Avantgarde in einer vorkapitalistischen
Gesellschaft erscheint?

(Ubersetzung: Wolfgang Himmelberg)

1) Tom McDonough, «Ideology and the
Situationist Utopia», Einfihrung zu ders.
(Hrsg.), Guy Debord and the Situationist
International, Texts and Documents, Cam-
bridge, Mass./London: MIT Press, 2002, S.
X-XIV. Diese Textsammlung enthalt Guy
Debords «Les situationnistes et les nou-
velles formes d’action dans la politique ou
l'art» (1963) in englischer Ubersetzung.
2) Pamela M. Lee, «The Revolution Must
Be Televised», in: Artforum International,
April 2006, S. 109 und 112.

3) Guy Debord, «Die Situationisten und
die neuen Aktionsformen in Politik und
Kunst», in: ders., Rapport tiber die Kons-

truktion von Situationen und die Orga-

194

Recuperados los 5 Cuadros
Interceptados los Asaltaates | P
) £a Lo Florida por lu P.T.4

nisations- und Aktionsbedingungen der
Internationalen Situationistischen Ten-
denz und andere Schriften, Hamburg:
Edition Nautilus, 1980, S. 78.

4) Siehe Luis Castro Leiva, «De la Patria
Boba a la Teologia Bolivariana», in: Obras
Completas, Caracas: Fundacion Polar, 2005,
S. 40. Castro Leiva war Professor an der
University of Chicago, wo er sich dem Stu-
dium der Ideologie und siakularen Religi-
on des Bolivarismus widmete, der sich far
ihn in drei zentrale Lehrsitze zusammen-
fassen liess: 1) Was immer Bolivar dachte,
sollte und muss ausgefithrt werden. 2)
Alles, was (politisch und moralisch) getan
werden muss, lasst sich in Bolivars Gedan-
ken finden. 3) Wir sind ihm (Bolivar) ver-
antwortlich und verpflichtet.

5) J. R. Guillent Pérez, «Bolivar, Nosotros,
Hoy», in: Los Disidentes, Nr.1, 1950. S. 15.
6) Der Prasident in dieser Zeit war Gene-
ral Marcos Pérez Jiménez, der der Militar-
junta angehorte, die 1949 mit einem
Staatsstreich die Regierung tbernahm
und das Land bis 1958 beherrschte.

7) Miguel Arroyos in El Nacional veroffent-
lichter Brief, 17. Januar 1963, unpag.

8) Guy Debord (wie Anm. 3), S. 77.

9) Ebenda, S. 85.



	Cumulus from America : how to become a good revolutionary (within the museum) = wie wird man (im Museum) ein guter Revolutionär?

