
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2007)

Heft: 79: Collaborations Marilyn Minter, Jon Kessler, Albert Oehlen

Artikel: Cumulus from America : how to become a good revolutionary (within
the museum) = wie wird man (im Museum) ein guter Revolutionär?

Autor: Rangel, Gabriela / Himmelberg, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


From America

IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND
MEMORABLE ENCOUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF

PROFESSIONAL ISSUES.

How to Become a
Good Revolutionary

(Within the Museum)
GABRIELA RANGEL

The negative truth contained by modern art
has always been a justified negation of the

society that surrounded it.

- Guy Debord, "Situationists and the

New Forms of Action in Politics or Art"

Guy Debord's idea of the avant-garde

as contestation and his confidence in
this means of "recuperating" the political

potential of art through dissidence

seems to be challenged when contestation

is encapsulated by the space of the

museum in less developed societies

GABRIELA RAN GEL is curator and

critic of contemporary art. She is director

of visual arts at the Americas Society.

Los Disidentes, No I, 1950, cover /
Umschlag.

such as Venezuela. By contrast, contestation

is seemingly even more problematic

when evoked in highly developed
societies where anti-art's negativity is

tautologically equivalent to capitalism's

negativity. As Tom McDonough has

observed, the type of contestation
promoted by Debord and the members of
Situationist International (SI) in the

early 1960s overlooked the fact that

avant-garde art's negative force eventually

became the radical flux that kept
the cycle of production and consumption

running in late capitalism.1'

Thus, long before Venezuela

became the latest model for recovering
the ethos of revolutionary struggles

185 PARKETT 79 2007



after the downfall of socialism, two

forms of dissidence were tested m
different historical moments through the

artistic avant-garde Notably, Pamela

Lee commented on her interest in the

World Social Forum meeting that took

place in Caracas on January 24, 2006

I attended the meeting for various

intermingled reasons political sympathies, a

desire to witness a leftist turn in South

American politics (the rise of Chavez in
Venezuela, the election of Evo Morales in
Bolivia), and a critical engagement with

the visual dimension of the event's worldly

imaginings
On one hand, in the 1950s a group

of young artists declared their
dissidence as a strategy for consolidating a

local project of modernization that
entailed a radical transformation of art

institutions On the other, m 1962 an

urban guerrilla faction commanded by

students robbed five modernist paintings,

on loan from French museums to

the Museum of Fine Arts of Caracas

(Museo de Bellas Artes), m order to

trade them for political prisoners, voicing

their anti-bourgeois dissidence to

the world Encouraged by the originality

of this action, Guy Debord praised
the Venezuelan students' activism for
resolving the dichotomy between art
and life, theory and action, and thus

not only materializing the aspirations
of "the highest moments of revolutionary

uprising in the last century [but
going] even further "s)

Although these events were not

directly interconnected, both were

framed by and located at the Museum

of Fine Arts of Caracas, the oldest and

at the time the only Venezuelan institution

dedicated to the arts Curiously,
the shift from dissidence as a belligerent

artistic tactic to dissidence as a

form of political action that involves

art occurred, in particular, in a country
in which the patriarchal nineteenth-

century Enlightenment figure Simon

Bolivar is dominant and still continues

to shape all forms of public consciousness

Accordingly, when the Venezuelan

avant-garde group Los Disidentes

(The Dissidents) launched a magazine

in March 1950, its members seemed

overly concerned about the precarious
situation of the arts m an underdeveloped

country rapidly changing as a

result of an economic boom It is not
accidental that the first issue of the

magazine featured a polemical article,
"Bolivar, Nosotros, Ahora" (Bolivar,

Ourselves, Now), by J R Guillent
Perez, which embodies what Luis Castro

Leiva aptly identified as a "historical
tension" that equates the South American

emancipator's thinking with

contemporary processes of thinking4' and

functions as a national doctrine textu-

ally sanctioned 5)

Although Los Disidentes was produced
far away from its primary cultural

context, both the content and focus

of the editorial line were strictly limited

to topics related to the arts m
Venezuela Paradoxically, the periodical's

provocative name Los Disidentes

was followed by a colophon that
indicated its editors' regional awareness

and scope of ambition to circulate in
Latm America However, with production

restricted entirely to No 1 rue

Tretaigne, the magazine hardly circulated

beyond a few Venezuelan emigres
living m France and, typically, served

the instrumental purpose of promoting

the ideas and prestige of its members,

including many modern figures
from Brazil and Argentina who were
also living m Pans

In order to understand the group's

urgency to operate from abroad, it will
be useful to be aware of the dynamics

of Venezuelan politics since the 1930s

186



The death of Juan Vicente Gomez in

1936, a brutal caudillo who ruled
Venezuela for nearly 30 years, led to

rapid demographic growth and
concomitant urban development: the first

symptoms of a brisk process of
modernization after years of isolation and

political repression. The completion
by architect Carlos Raül Villanueva of a

neo-classical building in 1938 to house

the Museo de Bellas Artes aroused

many expectations of change in the

generation of young artists who were

later associated with Los Disidentes. A

number of political parties and
organizations such as trade unions were

founded during the brief post-dictatorship

period, under the influence of
social movements informed by the

political landscape of Europe (i.e.

socialism and Christian Democracy).
Nonetheless, it took more than a

decade to implement substantial
transformations in a rural, de facto feudal

society that suddenly developed into

a rich modern nation-state on the

verge of industrialization and the
related formation of an articulate civil

society. Due to the lack of infrastructure

and resources, young artists from
the incipient middle class that began to

emerge with new oil wealth traveled to

Europe, especially to France, seeking a

better education. New art salons made

possible a number of private grants
and fellowships that allowed artists to

support their studies abroad.

The first issue of Los Disidentes

featured on its cover the names of many

young artists and critics who

subsequently became prominent in the

Venezuelan arts scene and, to some

extent, became known in Latin American

international modernist circuits:

Alejandro Otero, Mateo Manaure, Carlos

Gonzalez Bogen, Miguel Arroyo,

Miguel Arroyo modeling a sculpture with Harry Abend at the Galia Worshop, Univer-

sidad Central de Venezuela, Caracas / Miguel Arroyo und Harry Abend modelierend,

Galia-Workshop, Zentral-Universität von Venezuela, Caracas.

(PHOTO: PAOLO GASPARINI, COURTESY OF ALESSANDRO BALTEO)

Perän Erminy, and J.R. Guillent Perez,

to name a few. Utilizing an abrasive

jargon inspired by the pre-war avant-

gardes, the editorial statement of the

magazine's first issue criticized both
the precarious art institutions and the

local cultural agents. The virulent tone

was also in tune with the need to set up
a radical programmatic platform for
the inception of abstract art as a

universalist vector linked to cultural

development and progress. Venezuelan

artists did not have the same opportunity

to avail themselves of a primary
source, such as Torres Garcia, as

Argentine artists did; their project was

to introduce modernist art through
abstraction, in particular a non-figura¬

tive geometric modality via Mondrian.
And perhaps this fact led Los Disidentes

to consider an institutional model for a

modern Venezuela shaped from the

mythical perspective of postwar Paris,

the waning cultural capital of Europe,
and even tied to the ideas of Simon

Bolivar, who became an icon of regional

liberation struggles and of the Marxist

political dissidents of the 1960s. In
the essay "Bolivar, Ourselves, Now,"
Guillent Perez, the group's intellectual

spokesman, examined the notion of
colonization as a driving cultural force

and an attribute that determined
present-day relations between Latin America

and the West. For Perez, Bolivar's

thinking was mystified by his national

187



ff
Gert Leufert and Miguel Arroyo in front of an emblem

that was part of the exhibition "Visibilia, " Museum of Fine

Arts, Caracas, 1966 / Gert Leufert und Miguel Arroyo

vor dem Emblem, das Teil der Ausstellung "Visibilia" war,

Museum der schonen Künste, Caracas, 1966

(PHOTO COURTESY ALESSANDRO BALTEO)

veneration, which overlooked a more

complex colonial dimension. "Bolivar's

usefulness for us today may be found,

in principle, in his rebellion against

what is colonial. We should imitate

him... To do so, we may need to create

a Bolivar for the arts, a Bolivar for

thought, a Bolivar for economics."6'

Although Los Disidentes was shortlived

(only five issues all published in
1950), its editorial strategy proved
successful. Shortly after it went under, the

artists and critics affiliated with the

magazine returned to Venezuela and

participated in the Project of the

Integration of the Arts at the Central

University of Venezuela, an influential
state commission in which public art

was integrated with modern structural

design. Carlos Raul Villanueva, the

same architect who designed the

Museum of Fine Arts of Caracas, invited

a number of prestigious avant-garde
members to collaborate with local

artists in an enterprise that was called

into question internationally as it was

being promoted by a dictatorial

regime.7' In spite of these objections,
the project legitimized abstract art with
works of such renowned artists as Hans

Arp, Alexander Calder, Fernand Leger,
Naum Gabo, Antoine Pevsner, Sophie

Taeuber-Arp, and Victor Vasarely.

A decade later, on December 21,

1962, President Romulo Betancourt

opened the exhibition "A Hundred
Years of Painting in France" at the

Museum of Fine Arts m Caracas,

featuring more than fifty masterpieces

from important French state institu¬

tions and private collections. At the

time Miguel Arroyo, a former member

of Los Disidentes who also collaborated

in the Project of the Integration of the

Arts, was the museum director and the

exhibition's organizer. A few weeks

after the opening, on January 16, 1963

a group of young political dissidents,

students from the Universidad Central
de Venezuela, broke into the museum.

According to Miguel Arroyo's report:
...at 3:15 pm approximately fifteen

individuals, including two women, broke

into the museum armed with heavy weapons

and pistols... The outlaws asked the

students and general public attending the

exhibition to stay inside the galleries, and

after completing an operation that lasted

exactly fifteen minutes, they took the following

paintings: THE BATHERS by Cezanne,

188



STILL LIFE by Paul Gauguin, FLOWERS IN
A COPPER VASE by Vincent van Gogh,

STILL LIFE by Picasso, and STILL LIFE

WITH PEARS by Georges Braque.8'

In spite of the spectacular media

impact of the robbery in both local and

French newspapers, France's Minister
of Culture Andre Malraux and President

Charles de Gaulle supported the

Venezuelan social-democratic government

by keeping the exhibition open
to the public until further notice. An

urban cell of the Communist Party
under the nom de guerre of Fuerzas

Armadas de Liberaciön Nacional

(Armed Forces for Nadonal Liberation)

issued a message in which they

explained the political nature of the

robbery and assured that the paintings
were unharmed. During those years,
the Cuban revolutionary experiment
was at the height of its prestige, gaining

strong sympathies in the entire
region, while Betancourt's administration

employed systematic repression against
the guerrilla movement, outlawing the

Communist Party and other radical left

organizations, including the cell that

organized the robbery. Given that the

Communist party was instrumental in

ending Perez Jimenez' dictatorial

regime in 1958, the prohibition created

disagreements between Venezuelan

intelligentsia and the government.
Remarkably, a number of important

Venezuelan artists and critics from
diverse ideological tendencies, including

former members of Los Disidentes,

agreed on the art historical expertise
of the thieves, who had selected the

best pieces in the exhibition. The

rocambolesque episode of the robbery
concluded with the capture of three

individuals by the police when they

were driving to return the art works to

writer Arturo Uslar Pietri's residence

with a provocative manifesto. The
Venezuelan newspaper El Nacional
published the entire document signed by

the Armed Forces for National Liberation,

informing the public and the

French authorities of the plight of
political prisoners under the rule of a

repressive government. The document
also predicted the return of Bolivarian

thinking and the emancipation of the

country by the Venezuelan Armed
Forces for National Liberation. As

might be anticipated, it was well

received at the Parisian left bank by the

Situationists since it conveyed a powerful

exchange-value correspondence
between human life (political prisoners)

and artworks (modernist paintings)

Guy Debord described the mythical

robbery:
The forces of order recaptured the paintings

after a gun battle with Winston

Bermudes, Luis Monselve, and Gladys Tro-

conis. A few days later, some other comrades

threw two bombs at the police van

transporting the recovered paintings. Unfortunately,

they did not succeed in destroying it.

This is clearly an exemplary way to treat the

art from the past, to bring it back into play

for what really matters in life. Since the

deaths of Gauguin ('I tried to establish the

right to dare everything') and van Gogh,

their work, recuperated by their enemies, has

probably never received from the cultural

world an homage so true to their spirit as

the act of these Venezuelans.9'

There is a bittersweet irony in the

originality of the robbery of Five

masterpieces undertaken by political
dissidents m the same museum that had

been targeted, a decade earlier, by

institutional dissidents to "recuperate"
it as a space for modernization. Moreover,

in 1959 one of those dissidents,

Alejandro Otero, spurred a nationwide

polemic regarding the possible pur¬

chase of a portrait by Cezanne for
the museum, making the dichotomy
between social and political issues and

the autonomy of art all the more
evident. Guy Debord was probably right in

his belief that "everything that the

world offers us today as positive can

only serve to recharge limitlessly the

negativity of the currently sanctioned

forms of expression,"10' but what

happens when the avant-garde appears in a

pre-capitalist society?

1) Tom McDonough, "Ideology and the
Situationist Utopia" (introduction), in
Tom McDonough (ed.), Guy Debord and the

Situationist International, Texts and Documents

(Cambridge/London MIT Press,

2002), pp. IX-XX
2) Pamela M Lee, "The Revolution Must
Be Televised," Artforum International (April
2006), pp. 109 and 112

3) Guy Debord, "Situationists and the New
Forms of Action in Politics or Art," in Tom

McDonough (ed.), Guy Debord and the Situ-
ationist International, Texts and Documents

(Cambridge/London: MIT Press, 2002),
p 162

4) Luis Castro Leiva, "De la Patria Boba a

la Teologfa Bolivanana," in Obras Comple-

tas (Fundacion Polar, 2005) Castro Leiva
was a professor at the University of Chicago

who devoted his research to a study of
the Bolivarian ideology and its secular
religion.

5) Ibid p 40 For Castro Leiva, this
feature is synthesized in three central

propositions 1) whatever Bolivar thought
should and must be carried out, 2) all that
is to be done (politically and morally) may
be found within Bolivar's ideas; and 3) we
should be devoted and responsible to him
(Bolivar).
6) J R Guillent Perez, "Bolivar, Nosotros,
Hoy," in Los Disidentes No.1, 1950, p. 15.

All translations are mine
7) The president, General Marcos Perez

Jimenez, was part of the mihtaryjunta that
took over the government in 1948 with a

coup d'etat and ruled the country until
1958

8) Miguel Arroyo, letter published in El
Nacional, January 17, 1963, p 35.

9) Debord, op. cit, p 161

10) Debord, op. cit., p. 165.

189



Wie wird man
(im Museum) EIN GUTER

Revolutionär?
GABRIELA RANGEL

Miguel Arroyo showing the architectural model of the Museum of Fine Arts,

Caracas, to President Rafael Caldera / Miguel Arroyo zeigt Präsident Rafael

Caldera das Modell des Museums der schönen Künste.

(PHOTO: COURTESY OF ALESSANDRO BALTEO)

[Die] in der modernen Kunst enthaltene

negative Wahrheit [ist] immer eine berechtigte

Negation der sie umgebenden Gesellschaft

gewesen.

Guy Debord, «Die Situationisten und
die neuen Aktionsformen in Politik
und Kunst»

Guy Debords Vorstellung von einer

Avantgarde als gesellschaftskritischer

Bewegung, seine Hoffnung, das

politische Potenzial der Kunst durch
Dissidenz «rekuperieren» zu können,
scheint fern jeder Realität, wenn eine

solche Gesellschaftskritik in weniger
entwickelten Gesellschaften wie Venezuela

im Raum des Museums

eingeschlossen ist. Und noch problematischer

scheint es zu sein, sie in hoch
entwickelten Gesellschaften zu

beschwören, in denen die Negativität der
Antikunst der Negativität des Kapitalismus

tautologisch entspricht. Wie Tom

McDonough bemerkt hat, übersahen

Debord und die Mitglieder der Situa-

GABRIELA RANGEL ist Kritikerin
und Kuratorin für zeitgenössische Kunst.

Sie ist Direktorin der Abteilung für bildende

Kunst der Americas Society in New York.

tionistischen Internationale (SI), die in
den frühen 60er Jahren eine
Gesellschaftskritik dieser Art propagierten,
die Tatsache, dass die negative Kraft
der Avantgarde schliesslich zu der
radikalen Strömung wurde, die die Produktions-

und Konsummaschine im

Spätkapitalismus in Gang hielt.1'

Pamela Lee sagte zu ihrem Interesse

am Weltsozialforum, das am 24. Januar
2006 in Caracas stattfand: «Ich nahm

aus verschiedenen ineinandergehen-
den Gründen an dem Treffen teil:
politische Sympathien, der Wunsch, eine

Wende nach links in der südamerikanischen

Politik mitzuerleben (Chävez'

PARKETT 79 2007 190



Aufstieg in Venezuela, die Wahl von
Evo Morales in Bolivien), und eine
kritische Auseinandersetzung mit der
visuellen Dimension der dort vertretenen

Denkmodelle und Weltbilder.»2'

Aber schon lange bevor Venezuela zum

bislang letzten Modell für die «Reku-

perierung» des Ethos revolutionärer

Kämpfe nach dem Fall des Sozialismus

wurde, war das Land in verschiedenen

historischen Momenten das Testfeld

für zwei Formen der Dissidenz einer
künstlerischen Avantgarde. In den 50er

Jahren erklärte sich eine Gruppe junger

Künstler zu «Dissidenten», um ein

strategisches Ziel zu erreichen: die

Konsolidierung eines Modernisierungsprojekts

in ihrem Land, das eine radikale

Transformation der Kunstinstitutionen
mit sich bringen sollte. Und 1962

brachte eine von Studenten angeführte

Stadtguerillagruppe ihre antibürgerliche

Dissidenz zum Ausdruck, indem
sie aus dem Museum der Schönen

Künste (Museo de Bellas Artes) in
Caracas fünf von französischen

Museen als Leihgaben zur Verfügung
gestellte moderne Gemälde raubte, um
sie gegen politische Gefangene
auszutauschen. Für Guy Debord hatten die

venezolanischen Studenten mit dieser

Aktion die Dichotomie zwischen Kunst

und Leben, Theorie und Aktion aufgelöst.

Sie hatten «an einen Höhepunkt
der revolutionären Welle im vorigen

Jahrhundert» angeknüpft und waren

«gleichzeitig noch weiter» gegangen.3'

Zwar gab es keinen unmittelbaren

Zusammenhang zwischen diesen
beiden Ereignissen, doch beide wären

ohne das Museum der Schönen Künste

in Caracas, der ältesten und damals

einzigen der Kunst gewidmeten
venezolanischen Institution, nicht denkbar

gewesen. Bedenkenswerterweise fand

der Wechsel von der Dissidenz als einer

ELHAllUgU.

ASALTO ARMADO AL MUSEO

Robaron Cinco
Obras Maestros

BiiiSi®,
Allanada |

fü&' ItfttfWnriUu

El Nacional, Thursday, January 17, 1963, headline: Armed Museum

Assault / Schlagzeile: Bewaffneter Museumsüberfall.

(PHOTO: COURTESY OF EL NACIONAL ARCHIVES, CARACAS)

streitbaren künstlerischen Taktik zur
Dissidenz als einer politischen Aktionsform,

die sich der Kunst bedient, in

einem Land statt, in dem Simon Bolivar,

ein aufgeklärter patriarchaler
Freiheitsheld des 19. Jahrhunderts, eine

dominante, alle Formen des öffentlichen

Bewusstseins prägende Figur war

und ist. Als die venezolanische

Avantgardegruppe Los Disidentes (Die
Dissidenten) im März 1950 eine Zeitschrift

herausbrachte, brachten ihre Mitglieder

ihre tiefe Sorge über die prekäre

Lage der Kunst in einem unterentwickelten

Land zum Ausdruck, das einen

rasanten wirtschaftlichen Aufschwung
erlebte. Es ist kein Zufall, dass in der

ersten Ausgabe der Zeitschrift ein von

J. R. Guillent Perez verfasster polemi¬

scher Artikel zu lesen war - «Bollvar,

Nosotros, Ahora» (Bollvar, wir, jetzt) -,
der beispielhaft für das steht, was Luis

Castro Leiva treffend als eine «historische

Spannung» bezeichnet hat: Bolivars

Gedankengut wird für die Jetztzeit
als verbindlich erklärt, seine Reden

und Schriften werden als Nationaldoktrin

sanktioniert.4'

Zwar wurde Los Disidentes ausserhalb

des Landes publiziert, in der rue

Tretaigne Nr. 1 in Paris, doch inhaltlich

und redaktionell beschränkte sich

die Zeitschrift mit dem provokativen
Titel strikt auf «venezolanische» Themen

- sie diente der Propagierung der
Namen und der Vorstellungen der

Mitglieder der gleichnamigen Gruppe.
Die Leserschaft dürfte kaum über eine

191



Schar in Frankreich lebender Emigranten

aus Venezuela hinausgegangen
sein, und wenn auf dem Titelblatt
«Lateinamerika» als Verbreitungsgebiet

genannt wurde, dann vor dem

Hintergrund, dass viele Vertreter der

Moderne aus Brasilien und Argentinien

ebenfalls in Paris lebten.

Wie war es zu dieser Konzentration
der jungen venezolanischen Kunstszene

in Paris gekommen? Nach dem Tod

des brutalen Caudillos Juan Vicente

Gomez (1935), der das Land fast dreis-

sig Jahre lang beherrscht hatte, hatte

ein rapides demographisches Wachstum

eingesetzt. Die damit einhergehende

Urbanisierung stand am Beginn

eines raschen Modernisierungsprozesses

nach Jahren der Isolation und
politischen Repression. Unter dem Ein-

fluss europäischer gesellschaftlicher

Bewegungen wie der Sozial- und der

Christdemokratie wurden mehrere
politische Parteien und andere
Organisationen wie etwa Gewerkschaften

gegründet, doch erst nach mehr als

einem Jahrzehnt wurden substanzielle

Reformen eingeführt, die der schnellen

Entwicklung des Landes von einer

ländlichen, de facto feudalen Gesellschaft

zu einem wohlhabenden modernen

Industriestaat und einer
entsprechenden Zivilgesellschaft Rechnung

trugen. 1938 wurde das von dem Architekten

Carlos Raül Villanueva entworfene

neoklassizistische Gebäude für
das Museo de Bellas Artes fertiggestellt,

und damit wurden in der später

mit Los Disidentes assoziierten

Generationjunger Künstler viele Erwartungen

geweckt. Der Erdölreichtum hatte eine

Mittelschicht entstehen lassen, und

neue Kunstsalons vergaben private
Stipendien, um jungen - dieser
Mittelschicht entstammenden - Kunstlern
ein Studium in Europa zu finanzieren.

Die meisten dieser jungen Künstler zog
es nach Frankreich.

Auf dem Titelblatt der ersten
Ausgabe von Los Disidentes waren die
Namen vieler junger Künstler und
Kritiker zu lesen, die später zu bekannten

Repräsentanten der venezolanischen

Kunstszene - und auf internationaler
Ebene der lateinamerikanischen
Moderne - wurden: Alejandro Otero,
Mateo Manaure, Carlos Gonzalez

Bogen, Miguel Arroyo, Perän Erminy, und

J.R. Guillent Perez, um nur einige

zu nennen. In harscher, an die

Vorkriegsavantgarden angelehnter Sprache

wurden in der programmatischen

Einführung zu dieser Ausgabe

die Kulturpolitik und die prekäre
Situation der Kunstinstitutionen
Venezuelas kritisiert. Der scharfe Ton war
auch der programmatischen Forderung

nach der Abstraktion als einer

universalistischen, zu kulturellem Fort¬

schritt führenden Richtung angemessen.

Ihre argentinischen Kollegen
konnten auf ihrem Weg zur Abstraktion

auf eine Primärquelle wie den

uruguayischen Maler Joaquin Torres

Garcia zurückgreifen, sie dagegen

verfolgten das Ziel, über Mondrian zu

einer nichtfigurativen geometrischen
Ausdrucksweise zu gelangen. Vielleicht
deshalb zogen Los Disidentes ein

institutionelles Modell für ein modernes

Venezuela in Betracht, dem ein

mythisch verbrämtes Paris der

Nachkriegszeit - dessen Bedeutung als

kulturelle Hauptstadt Europas im Schwinden

begriffen war - zugrunde lag und
das zudem an die Vorstellungen Simon

Bolivars angebunden war, des romantischen

Helden, der zu einer Ikone der

venezolanischen Befreiungskämpfer
wurde, einschliesslich der marxistisch

orientierten Dissidenten der 60er Jahre.

In dem Essay «Bolivar, wir, jetzt»

192



befasste sich Guillent Perez, der
intellektuelle Sprecher der Gruppe, mit
dem Begriff der Kolonisation, den er
als eine treibende kulturelle Kraft

betrachtete, die die gegenwärtigen

Beziehungen zwischen Lateinamerika
und der westlichen Welt bestimmte

Fur Guillent Perez hatte die nationale

Verehrung des Freiheitsheiden Bolivars

Denken mystifiziert und eine
komplexere koloniale Dimension aus dem

Blickfeld gedrangt «Für uns heute ist
Bolivars Nützlichkeit im Prinzip in
seiner Rebellion gegen das Koloniale zu

finden Wir sollten ihm nacheifern
dazu müssten wir einen Bolivar für die

Künste entwickeln, einen Bolivar fur
das Denken und einen Bolfvar fur die

Ökonomie »5)

Zwar war Los Disidentes ein kurzlebiges

Unterfangen (alle fünf Ausgaben
der Zeitschrift erschienen im Jahr
1950), doch die redaktionelle Strategie

erwies sich als erfolgreich Die an der

Zeitschrift beteiligten Kunstler und

Kritiker kehrten schon bald nach
Venezuela zurück und beteiligten sich

an einem bedeutenden öffentlichen

Projekt Carlos Raül Villanueva, der

Architekt, der schon das Museum der

Schönen Künste in Caracas entworfen

hatte, war mit dem Bau der Zentraluniversität

von Venezuela beauftragt worden

Fur das «Projekt der Integration
der Künste» m diese berühmt gewordene

«Ciudad Universitaria» engagierte
er neben venezolanischen Kunstlern

international renommierte Repräsentanten

der Avantgarde wie etwa Hans

Arp, Alexander Calder, Fernand Leger,

Naum Gabo, Antoine Pevsner, Sophie

Taeuber-Arp oder Victor Vasarely In
der internationalen Presse stiess das

Projekt auf Kritik, weil es unter der

Ägide eines diktatorischen Regimes

stand,6' doch mit der Realisierung abs¬

trakter Kunst im öffentlichen Raum

war eine der wichtigsten Forderungen
der «Dissidenten» erfüllt worden

Em Jahrzehnt spater, am 21

Dezember 1962, eröffnete Präsident

Romulo Betancourt im Museum der
Schonen Künste in Caracas die

Ausstellung «Hundert Jahre Malerei m

Frankreich» mit mehr als fünfzig
Meisterwerken aus wichtigen franzosischen

Museen und Privatsammlungen

Miguel Arroyo, der zu den «Dissidenten»

gehört hatte und auch am «Projekt

der Integration der Künste» beteiligt

gewesen war, war jetzt Direktor des

Museums und hatte die Ausstellung

organisiert Wenige Wochen nach der

Eröffnung, am 16 Januar 1963, brach

eine Gruppe junger politischer
Dissidenten, Studenten an der Universidad

Central de Venezuela, in das Museum

ein Miguel Arroyo schrieb in seinem

Bericht

um 15 Uhr 15 drangen ungefähr

fünfzehn Personen, darunter zwei Frauen,

mit schweren Waffen und Pistolen in das

Museum ein Die Banditen forderten die

Besucher der Ausstellung auf, in den Gale

rieraumen zu bleiben, und nach einer

Operation, die genau fünfzehn Minuten dauer

te, entwendeten sie die folgenden Gemälde

BADENDE von Cezanne, STILLLEBEN von

Paul Gauguin, BLUMEN IN EINER KUP

FERVASE von Vincent van Gogh, STILLLEBEN

von Picasso und STILLLEBEN MIT

BIRNEN von Georges Braque 7'

Obwohl der Bilderraub sowohl in
der venezolanischen wie m der
franzosischen Presse hohe Wellen schlug,

stützten der franzosische Kulturminister

Andre Malraux und Präsident

Charles de Gaulle die sozialdemokratische

Regierung Venezuelas, indem sie

die Ausstellung bis auf weiteres geöffnet

liessen Eine Zelle der Kommunistischen

Partei unter dem Nom de guerre

«Fuerzas Armadas de Liberacion Na-

cional» (Streitkräfte der nationalen

Be-freiung) liess eine Botschaft

verbreiten, in der sie den politischen
Charakter des Raubs hervorhob und

versicherte, dass die Gemälde keinen

Schaden genommen hatten In diesen

Jahren hatte das kubanische

Revolutionsexperiment den Höhepunkt
seines Prestiges erreicht und sich im ganzen

lateinamerikanischen Raum starke

Sympathien erworben Betancourts

Regierung dagegen unterdruckte die

Guerillabewegung systematisch, die

Kommunistische Partei und andere

radikal linke Organisationen waren
verboten worden, auch die Zelle, die

für den Raub verantwortlich war Angesichts

der Tatsache, dass die
Kommunistische Partei 1958 eine entscheidende

Rolle beim Sturz des Diktators Perez

Jimenez gespielt hatte, führte das Verbot

zu Zerwürfnissen zwischen der

venezolanischen Intelligenz und der

Regierung
Bemerkenswerterweise stimmten

bedeutende venezolanische Künstler

und Kritiker, darunter auch frühere

Mitglieder der Gruppe Los Disidentes

unterschiedlicher ideologischer
Ausrichtung in einem Punkt uberem Die

Diebe hatten kunsthistorischen
Sachverstand bewiesen und die besten Stucke

aus der Ausstellung ausgewählt

Die phantastische Episode des Bilder-
raubs endete mit der Festnahme dreier
Personen durch die Polizei Sie waren

auf dem Weg zur Residenz des Schriftstellers

Arturo Uslar Pietri, um ihm
die Kunstwerke zusammen mit einem

provokativen Manifest zu uberreichen
Die venezolanische Zeitung El Nacio-

nal veröffentlichte dieses Dokument,

in dem die «Streitkräfte der nationalen

Befreiung» die Öffentlichkeit und
die französische Regierung über die

193



Situation der politischen Gefangenen

unter der repressiven Regierung ihres

Landes informieren wollten. Auch die

Hinwendung zum Bolivarismus und
die Befreiung des Landes durch die
«Fuerzas Armadas de Liberacion Na-

cional» wurden in dem Manifest

vorhergesagt. Wie nicht anders zu

erwarten war, stiess es mit seiner

durchschlagskräftigen Gleichsetzung
des Tauschwerts von menschlichem

Leben (politischen Gefangenen) und
Kunst (Gemälden der klassischen

Moderne) im Quartier Latin in Paris bei

den Situationisten auf begeisterte

Zustimmung. Guy Debord schrieb:

Nachdem die Ordnungskräfte sich der

Bilder wieder hatten bemächtigen können,

nicht ohne dass Winston Bermudes, Luis
Monselve und Gladys Troconis zum Schutz

das Feuer gegen sie eröffnet hatten, haben

einige Tage spater andere Genossen zwei

Bomben auf den die zurückeroberten Bilder

transportierenden Polizeiwagen geworfen,

die ihn allerdings nicht zertrümmern konnten.

Offensichtlich ist das eine mustergültige

Art und Weise, die vergangene Kunst zu

behandeln, sie wieder im Leben - und in

Bezug aufdas wirklich Bedeutende in ihm —

aufs Spiel zu setzen. Wahrscheinlich hatte

seit dem Tod von Gauguin (<Ich wollte das

Recht einfuhren, alles zu wagen>) und van

Gogh ihr von ihren Feinden rekuperiertes

Werk von der kulturellen Welt nie eine

Huldigung erlangt, die ihrem Geist so entsprach

wie diese Aktion der Venezolaner. 8'

Es liegt eine bittersusse Ironie in

der Originalität des Raubs der fünf
Meisterwerke, der von politischen
Dissidenten in eben dem Museum begangen

wurde, das institutionelle Dissidenten

ein Jahrzehnt zuvor als einen Raum

fur die Modernisierung «rekuperie-
ren» wollten. Guy Debord hatte
wahrscheinlich recht, wenn er glaubte, dass

«all das, was uns die Welt heute für

El Nacional, Sunday, January 20, 1963,

headline• Five Stolen Paintings Recovered,

Thieves Intercepted by Police /
Schlagzeile Die fünf gestohlenen Gemälde

sichergestellt, Polizei verhaftet Diebe.

(PHOTO COURTESY OF EL NACIONAL

ARCHIVES, CARACAS)

positiv ausgibt, nur ohne Ende die

Negativität der gegenwärtig erlaubten

Ausdrucksformen wieder aufladen
kann»9' doch was geschieht, wenn die

Avantgarde in einer vorkapitalistischen
Gesellschaft erscheint?

(Ubersetzung Wolfgang Himmelberg)

1) Tom McDonough, «Ideology and the
Situationist Utopia», Einführung zu ders.

(Hrsg Guy Debord and the Situationist
International, Texts and Documents,

Cambridge, Mass /London: MIT Press, 2002, S

X-XIV Diese Textsammlung enthält Guy
Debords «Les situationnistes et les nou-
velles formes d'action dans la politique ou
l'art» (1963) m englischer Ubersetzung
2) Pamela M. Lee, «The Revolution Must
Be Televised», in: Artforum International,
April 2006, S 109 und 112

3) Guy Debord, «Die Situationisten und
die neuen Aktionsformen in Politik und
Kunst», in' ders., Rapport über die
Konstruktion von Situationen und die Orga-

ELNACIONAL

Recuperados los 5 Quadros
latortaptades las Asaiteatti

i £§ La Florida par la P. T.l
TnsUihu lu TtUs pn blRgtriu

AI Saite Utar Urin
I m Ibis hg* bat«

W/S7! -J- -
MOWS Hfl« BIUMMH

tarn b*c Veaaeb r taäd

REAJUSTt EN LA PRQQUCCtON PETHOtfRA

UAH1BC AÄffMTO H MAS OtL 8^,

& ti Chsm Aprt WmokMSmmmtUd»

nisations- und Aktionsbedingungen der
Internationalen Situationistischen
Tendenz und andere Schriften, Hamburg-
Edition Nautilus, 1980, S 78.

4) Siehe Luis Castro Leiva, «De la Patria
Boba a la Teologia Bolivariana», in: Obras

Completas, Caracas: Fundaciön Polar, 2005,
S 40 Castro Leiva war Professor an der
University of Chicago, wo er sich dem
Studium der Ideologie und säkularen Religion

des Bolivarismus widmete, der sich für
ihn in drei zentrale Lehrsätze zusammenfassen

liess: 1) Was immer Bolivar dachte,
sollte und muss ausgeführt werden. 2)

Alles, was (politisch und moralisch) getan
werden muss, lässt sich in Bolivars Gedanken

finden. 3) Wir sind ihm (Bolivar)
verantwortlich und verpflichtet.
5) J R. Guillent Perez, «Bolivar, Nosotros,
Hoy», in Los Disidentes, Nr.l, 1950. S. 15.

6) Der Präsident in dieser Zeit war General

Marcos Perez Jimenez, der der Militärjunta

angehörte, die 1949 mit einem
Staatsstreich die Regierung übernahm
und das Land bis 1958 beherrschte.
7) Miguel Arroyos in El Nacional veröffentlichter

Brief, 17 Januar 1963, unpag
8) Guy Debord (wie Anm 3), S. 77.

9) Ebenda, S. 85

194


	Cumulus from America : how to become a good revolutionary (within the museum) = wie wird man (im Museum) ein guter Revolutionär?

