
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 77: Collaborations Trisha Donnelly, Carsten Höller, Rudolf Stingel

Artikel: Carsten Höller : uncommon senses = aussergewöhnliche Erkenntnisse

Autor: Allen, Jennifer / Schmidt, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carsten Holler

Uncommon
SENSES

JENNIFER ALLEN

Few artists, apart from Carsten Höller, work with
aesthetics. The claim may sound surprising, if not dubious,

until one considers the history of aesthetics.
Derived from the Greek aisthesis (sense perception),
the term was first introduced in Latin by Alexander
Baumgarten in his Meditationes (1735) and later
developed in Aesthetica (1750/58).In the

prolegomena to Aesthetica, Baumgarten defines aesthetics
as a new science, scientia cognitionis sensitivae, whose

aim is to perfect sensory cognition by perceiving
beauty. While his philosophical predecessors saw

beauty in the perfection of an object or idea, Baum-

garten linked beauty to the perfection of sensory
cognition, to the truth of sensation. A keen critic
of Baumgarten, Kant opened the first Critique ofPure
Reason (1781) by positing a transcendental aesthetic,
a priori sense perception. But by the third Critique of
Judgement (1790), Kant's notion of aesthetics had
evolved into sensus communis aestheticus: the ability of
every individual to make judgements of taste without
a concept of beauty and to share them tacitly with
others. With this elaboration, Kant ended up respecting

Baumgarten's invention on one crucial point.
For Baumgarten and for Kant—and for Holler—aesthetics

belongs to the body. Aesthetics has since
become a vague term, used indiscriminately to

JENNIFER ALLEN is an art critic living m Berlin

describe many phenomena: the qualities of an object
or art itself; a subject's appreciation or education;
the style of an artist or a movement.2' Yet historically
and etymologically, aesthetics is sense perception,
not the empirical attribute of something outside the
human body, be it an object, artwork, or epoque.

In light of this brief yet often ignored history,
Höller can be said to explore aesthetics in a way no
other artist has done. Holler's artistic medium is

the human sense perception apparatus, which he
alters like a painter mixing colors. His works may
appear as autonomous objects—optical devices,
flying machines, flashing lights, happiness pills—but
they are body invaders that latch onto the user's senses,

only to have their effects materialize inside (or
on) the skin. The 1994 show "Du You" consolidated
this approach with fifteen works for inducing
sensory hallucinations, from UPSIDE-DOWN GOGGLES

(1994/2001), spectacles for seeing upside-down, to
THE PINOCCHIO EFFECT (1994), a muscle vibrator
for stimulating the triceps that produces a growing
sensation at the tip of the nose. Unlike the painter's
palette or the painting, many of Holler's efforts can
be perceived only inside the body. The third dot
bouncing between the two flashing dots in DAS

PHÄNOMEN PHI (1994) does not objectively exist, as

photographs prove; the illusive dot appears due to
the eye's inability to process visual information in

39 PARKETT 77 2006



Carsten Holler

real time Of course, all artworks engage the
senses—above all, sight—yet they tend to leave them

intact Most attempts to alter human perception—
with the notable exception of Op Art and a few
others—have been classified as experiments, degraded
to popular science or relegated to the amusement

park 3' Holler often takes his inspiration, if not his

blueprints, from the fairground and the history of
science Consider his carousels, with their nearly-
imperceptible rotations, or the swirling tunnel
vision of his slides DAS PHÄNOMEN PHI—expanded
into PHI WALL (2002)—revives the experiments of
the Jewish-German psychologist Max Wertheimer,
who discovered the phenomenon m 1912 while
UPSIDE DOWN GOGGLES are an homage to the
American psychologist George Stratton and his
1897 experiments in vision without inversion of the
retinal image

By using sense perception as a medium, Holler
does not follow Baumgarten's hope to perfect sensory

cognition through the perception of beauty With
their disorienting effects, Holler's works may be

beautiful or disturbing, curious or extraordinary Yet

Baumgarten's pursuit of beauty—as the truth of
sensation—is closer to Holler's concerns UPSIDE-

DOWN GOGGLES allow the wearer to perceive what
her eyeballs truly see the world intact, yet up-ended
However hallucinatory its effects, this work is not
trompe I'ml but rather proves in a realistic way how
the mind—and not the eye—tricks us by turning the
retinal image wrong-side up again Beyond beauty
and truth, Baumgarten's desire to make aesthetics a

science recalls another philosophical figure, equally
close to Holler's concerns In Discours de la methode

(1637), Descartes not only consolidated the scientific

method—whose fruits Holler often picks—but
also grounded this method by doubting sense

perception Many of Holler's efforts produce doubt
The Descartes of Meditationes (1641), who suspects
the totality of what his easily beguiled senses tell
him, could be the skeptic behind the wheel of
Holler's LABORATORY OF DOUBT (1999), a car with
loudspeakers for announcing doubts m public Like
Descartes, Baumgarten positions the senses below

reason, yet he tries to revolutionize this hierarchy by

elevating sensory cognition to a science—a move

that Descartes ruled out by ignoring what his senses

told him With respect to Baumgarten and Descartes,

Holler's oeuvre offers an odd fusion valorizing both
the senses and doubts about what they perceive

By fusing sense perception and doubt, Holler
transforms the Cartesian method—"of rightly
conducting one's reason and searching for the truth m
the sciences"4'—into a perpetual detour, if not a

dead-end The video ONE MINUTE OF DOUBT (1999)
shows Höller driving LABORATORY OF DOUBT

around m a continuous circle, once parked, the

laboratory was grounded when thieves stole all its tires
To spread doubt, Holler prolongs the experiment
instead of reaching any definitive results While
Stratton wore his upside-down goggles to understand

natural vision, Holler sticks with the inverted
view of the world—and he encourages viewers to do
the same HOTEL ROOM (TO BE INVERTED), 2004—

two replicas of a suite from Hotel Normandy m
Deauville—was made to accommodate those who
wanted to test the goggles by wearing them for eight
days, as Stratton did just over a century ago As these

luxury twin replicas suggest, Holler's doubt often

begins with the double HOTEL ROOM is not so much
a copy as a mnemonic device, which generates doubt
by being presented twice m the same exhibition
Haven't I seen this before5 Moreover, Holler's doubles

allow difference to exist withm the same His
textual work KARSTEN HOLLER (2001) sounds like
"Carsten Holler", it is precisely this similarity that

gives rise to doubt and to difference A feeble pseudonym,

KARSTEN HOLLER does not hide the artist's

identity but functions like an orthographic virus,
spreading doubt about how his name is actually
spelled while increasing the likelihood of typos

As difference withm the same, Holler's doubles

can take on many guises a work, a title, or an entire
exhibition THE FOREST (2002)—glasses made with
two mini LCD screens, one in front of each eye, showing

a snowfall m a forest at night—demonstrates that
the seemingly unified field of vision is m fact bifocal
The two screen images suddenly diverge and take
each eyeball down a different path in the woods The
exhibition "Du You" creates an mter-lmguistic homonym,

which sounds like "Do You" but means "You

You" {Du is German for "you"), the 1996 show

40



"Glück," which denotes both happiness and luck
in German, exhibited works that explored these

scientifically elusive notions. "One Day One Day"—
hosted by Stockholm's Färgfabriken in 2003—was

announced as one event, but the exhibition featured
two press releases, two web sites, two invitations, two

opening parties, and two artworks—THE FÄRGFABRIKEN

LIGHT WALL (2003) and THE FÄRGFABRIKEN

PHI WALL (2003)—which were alternately shown and

hidden every day, so that visitors ended up doubting
whether or not they had seen the "real" invitation,
opening, or artwork. At Musee d'Art Contemporain
(MAC) in Marseille in 2004, Höller made "Une
exposition ä Marseille" (both "one" and "an" exhibition in
Marseille) into a mirror image of itself by placing
identical works, such as HOTEL ROOM, on both sides

of the museum's parallel corridors. In his search for
difference in the same, Höller tends to invert, spin,

Carsten Höller

41



Carsten Höller

o
5

8

c
es

o
£

•o
£

'S

42



Carsten Holler

or flash objects, which changes our perception of
them without changing the objects themselves. Spinning

upside-down does not alter the giant amanita
mushrooms in UPSIDE-DOWN MUSHROOM ROOM

(2000); the three thousand, five hundred and fifty-
two flashing light bulbs that made up LIGHT WALL

(2000) may leave viewers dizzy, but the bulbs are left
intact.

Since Holler's medium is sense perception, many
of his works cannot be viewed collectively. Like
UPSIDE-DOWN GOGGLES, the glasses of THE FOREST

can be worn by only one person at a time. Other
works resist the collective spectacle created by a

photograph. One may take a picture of PHI WALL, but
the third dot escapes the lens. And an inverted
photograph is a poor substitute for the experience of
wearing UPSIDE-DOWN GOGGLES, just as two

photographs—lights on, lights off—will never produce the

dizzying effects of LIGHT WALL (2003). Holler's
resistance to the collectively viewed image is most

apparent in his collaborations with the
photographer Miriam Bäckström. Their project THE LAST

IMAGE (2004) may initially appear to compromise
Holler's iconoclastic edge: The artists published a

newspaper ad inviting people to send them an image
that could be described as the last one of something
or someone. The resulting collection—one hundred
and forty-four photographs, presented without
names and captions—seems to manifest photography's

potential to record everything for posterity. Yet

these images show something that cannot be

photographed: their lastness. Like the optical illusion,
lastness can be perceived only by the eye in relation
to bodily experience. Every image shows the very
same thing that nevertheless escapes the
photographs—and their viewers, who must figure out what
has since disappeared: the person, the pet, the haircut.

Far from celebrating photography, this collaboration

raises doubts about looking at and taking a

picture, which fate could turn into an epitaph.
In this way, Holler thwarts the spectacle, especially

its role as a lingua franca in the global village. Every
work invokes a dialogue that the spectacle's universal

visibility would preclude: Haven't I seen this before?
What did you see? And feel? I felt a vibration on my
nose... Those who try out THE PINOCCHIO EFFECT,

UPSIDE-DOWN GOGGLES or THE FOREST, as those
who see PHI WALL, "One Day One Day" or THE LAST

IMAGE, compare—or debate—their perceptions
instead of their interpretations. Holler aims at the
biological capacities of the human being as a species,

not at any particular ideas that individuals may
hold. The flashing LIGHT WALL (2000) synchronizes
with the brainwaves, not with the brain's thoughts.
More anthropocentric than culturally specific, Holler's

works suggest that the last centuries—since

Baumgarten's Aesthetica—took art on a long detour
through representation and interpretation. Detached
from the senses, art has fuelled ideology, politics,
style, with creative and violent results. Far from
asserting a new universal subject beyond such particular

forms of belonging, Holler's works put individuals

out of synch with themselves and others. This de-

synchronization—a sensory "jetlag" that gives rise to
a double experience of the present—implies a

community that is catching up with its biologically
determined perceptions in the present instead of chasing
a collective ideal on the horizon. In Holler's world,
sensus communis aestheticus—long understood to be a

given—suddenly becomes an elusive goal, which
makes us doubt ourselves far more than others.

1) Alexander Gottlieb Baumgarten, Meditationes philosophicae de

nonnulhs ad poema pertmentibus (Hamburg- Meiner, 1983), and
Theoretische Ästhetik die grundlegenden Abschnitte aus der "Aesthetica"

(1750/58) (Hamburg- Meiner, 1983). The quotation is taken
from Aesthetica § 1

2) For a sweeping definition of aesthetics applied to two different

art historical periods, see the introduction in David
Summers, TheJudgment of Sense Renaissance Naturalism and the Rise of
Aesthetics (Cambridge. Cambridge University Press, 1987), and
Hal Foster, ed The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture

(Seattle Bay Press, 1983) Most "aesthetic" theories and philosophies

are in fact theories and philosophies of art. Despite its

promising title, even Jacques Ranciere, Le partage du sensible.

Esthetique et politique (Paris. La fabrique-editions, 2000), falls into
this category.
3) For a survey of popularized optical experiments, see Jonathan
Crary, Techniques of the Observer On Vision and Modernity in the

Nineteenth Century (Cambridge: MIT Press, 1990), and Barbara
Maria Stafford, Artful Science Enlightenment, Entertainment and the

Eclipse of Visual Education (Cambridge MIT Press, 1994).
Science—whether popular or academic—has explored aesthetics
far more intensively than art
4) Descartes's treatise—Discours de la methode pour bien conduire sa

raison, äf chercher la verite dans les sciences (Leiden, 1637)—
includes this subtitle.

43



Carsten Höller

Aussergewöhnliche
ERKENNTNISSE

JENNIFER ALLEN

Neben Carsten Höller fragen nur wenige Künstler in
ihrer Arbeit nach der Ästhetik. Die Behauptung mag
überraschend, ja sogar zweifelhaft klingen, solange
man die Geschichte der Ästhetik ausser Acht lässt.

Vom griechischen aisthesis (Sinneswahrnehmung)
abgeleitet wurde der Terminus von Alexander Gottlieb

Baumgarten zunächst in seinen Meditationes

(1735) auf Lateinisch eingeführt und später in der
Aesthetica (1750-58) weiterentwickelt.1' In den

Prolegomena zur Aesthetica definiert Baumgarten die
Ästhetik als neue Wissenschaft von der sinnlichen
Erkenntnis (scientia cognitionis sensitivae), deren Ziel
es sei, die sinnliche Erkenntnis durch die Wahrnehmung

der Schönheit zu vervollkommnen. Während
seine philosophischen Vorgänger die Schönheit in
der Vollkommenheit eines Gegenstandes oder einer
Idee gesehen hatten, verband Baumgarten die
Schönheit mit der Vollkommenheit der sinnlichen
Erkenntnis, mit der Wahrheit der Sinneswahrnehmung.

Immanuel Kant, ein scharfer Kritiker
Baumgartens, beginnt die erste seiner Kritiken, die Kritik
der reinen Vernunft (1781), damit, dass er eine
transzendentale Ästhetik voraussetzt, eine sinnliche
Wahrnehmung a priori. Bis zur dritten kritischen Schrift,
der Kritik der Urteilskraft (1790), hatte sich Kants

JENNIFER ALLEN ist Kunstkritikerin und lebt in Berlin.

Auffassung der Ästhetik jedoch zu einem sensus
communis aestheticus entwickelt: zur Fähigkeit eines jeden
Individuums, in stillschweigender Ubereinstimmung
mit anderen Geschmacksurteile zu fällen, ohne über
einen Schönheitsbegriff zu verfügen. Mit dieser

Erweiterung anerkannte Kant letztlich Baumgartens
Idee in einem entscheidenden Punkt. Bei Baumgarten

und Kant - und auch bei Höller - ist die Ästhetik

an den Körper gebunden. Inzwischen ist Ästhetik zu
einem vagen Begriff geworden, der zur Beschreibung

von vielerlei Phänomenen herhalten muss: der
Eigenschaften eines Objektes oder der Kunst selbst;
der Wertschätzung oder Erziehung eines Subjekts;
des Stils eines Künstlers oder einer Kunstrichtung.2'
Historisch und etymologisch betrachtet ist Ästhetik

jedoch Sinneswahrnehmung und nicht das
empirische Attribut von irgendetwas ausserhalb des

menschlichen Körpers, sei dies ein Objekt, ein
Kunstwerk oder eine Epoche.

Im Lichte dieser kurzen, aber oft vernachlässigten
Geschichte kann man sagen, dass Höller die Ästhetik
auf eine Art erforscht, wie dies kein anderer Künstler
vor ihm getan hat. Höllers künstlerisches Medium ist
der menschliche Apparat der Sinneswahrnehmung,
den er genauso modifiziert, wie ein Maler Farben
mischt. Seine Werke mögen zwar wie autonome
Objekte wirken - optische Geräte, fliegende Maschi-

44



Carst

m •
* : "• • *' • • a ••• *• • • • • si*• ••• ••••• «Mit • Ml

v wwh* ^ o»ff * **f4

CARSTEN HÖLLER, AMUSEMENT PARK, 2006, installation view, MASS MoCA, North Adams, MA /
VERGNÜGUNGSPARK, Installationsansicht. (PHOTO- KEVIN KENNEFICK)

45



Carsten Höller

nen, aufblitzende Lichter, Glückspillen aber sie

nehmen den Körper in Beschlag und klinken sich in
die Sinne des Anwenders ein, um ihre Wirkungen
unter (oder auf) der Haut zu entfalten. Die Ausstellung

«Du You» (1994) untermauerte diesen Ansatz
mit fünfzehn Arbeiten, die Sinneshalluzinationen
auslösten: von den UPSIDE-DOWN GOGGLES

(Umkehrbrille 1994/2001), Brillen, die einen alles

verkehrt herum sehen lassen, bis zu THE PINOCCHIO
EFFECT (Der Pinocchio-Effekt, 1994), einem Muskel-
vibrator, der den Trizeps stimulierte, was an der
Nasenspitze ein kribbelndes Gefühl hervorrief, als

ob sie wachsen würde. Im Gegensatz zur Palette des

Malers oder dem gemalten Bild ist Höllers Arbeit
nur im Körper selbst erfahrbar: Der dritte Punkt, der
in DAS PHÄNOMEN PHI (1994) zwischen den beiden
aufblitzenden Punkten hin und her springt, existiert,
wie Photographien zeigen, nicht wirklich; der
illusorische Punkt entsteht durch die Unfähigkeit des

Auges, die visuelle Information zeitgleich zu
verarbeiten. Natürlich wenden sich alle Kunstwerke an die
Sinne - vor allem an das Auge -, doch sie lassen diese

gewöhnlich intakt. Die meisten Versuche, die

menschliche Wahrnehmung zu verändern - mit der
rühmlichen Ausnahme der Op-Art und wenigen
anderen -, wurden als Experimente eingestuft, zur
Populärwissenschaft degradiert oder auf den
Rummelplatz verbannt.3' Höller holt sich seine Inspiration,

wenn auch nicht die Detailplanung, häufig
von der Festwiese und aus der Geschichte der
Naturwissenschaften. Man denke nur an seine Karussells

mit ihrer kaum wahrnehmbaren Umdrehung oder
an den wirbelnden Tunnelblick seiner Diapositive.
DAS PHÄNOMEN PHI - erweitert zur PHI-WALL

(PHI-Wand, 2002-2004) - greift die Experimente des

deutsch-jüdischen Psychologen Max Wertheimer
wieder auf, der dieses Phänomen 1912 entdeckt hatte,

während UPSIDE-DOWN GOGGLES eine Hommage
an den amerikanischen Psychologen George Strat-

ton darstellt beziehungsweise an dessen Sehexperimente

ohne Umkehrung des Netzhautbildes aus

dem Jahr 1897.

Wenn Höller die Sinneswahrnehmung als Medium

einsetzt, lässt er sich jedoch nicht von Baumgartens

Hoffnung leiten, die Sinneserkenntnis durch
die Wahrnehmung von Schönheit zu vervollkomm-

CARSTEN HÖLLER, THE FOREST, 2002, video stills, view left and right / DER WALD, Videostills, Ansicht links und rechts.

(PHOTO: GALERIE ESTHER SCHIPPER, BERLIN)

46



Carsten Holler

e
£

hT
to

O

£

< <3

C»<

Co 'S3

5 s
•< ©
<o 'S

O

£

Q

nen. Durch ihre verwirrenden Effekte können Höllers

Arbeiten schön sein oder verstörend; seltsam

oder aussergewöhnlich. Doch Baumgartens Ausrichtung

auf das Schöne - als Wahrheit der Empfindung
- kommt Höllers Anliegen schon eher entgegen.
UPSIDE-DOWN GOGGLES erlaubt jedem, der die Brille

aufsetzt, wahrzunehmen, was das Auge wirklich
sieht: Die Welt, vollkommen intakt, aber auf dem

Kopf stehend. Wie halluzinatorisch die Wirkung dieser

Arbeit auch sein mag, sie ist kein Trompe-l'CEil,
sondern belegt vielmehr ganz realistisch, wie das

Hirn - und nicht etwa das Auge - uns täuscht, indem
es das verkehrte Netzhautbild gleich noch einmal
auf den Kopf stellt. Jenseits von Schönheit und Wahrheit

erinnert Baumgartens Begehren, die Ästhetik
als Naturwissenschaft zu behandeln, an eine andere

philosophische Grösse, die Höllers Interessen ebenso

nahe steht. Im Discours de la methode (1637) zementiert

Rene Descartes nicht nur die naturwissenschaftliche

Methode - deren Früchte Höller gerne pflückt
-, sondern begründet diese Methode auch mit dem

Zweifel an der sinnlichen Wahrnehmung. Viele von
Höllers Arbeiten erzeugen Zweifel: Der Descartes
der Meditationes (1641), der die Gesamtheit dessen

anzweifelt, was seine leicht täuschbaren Sinne ihm
weismachen wollen, könnte der Skeptiker hinter
dem Steuer von Höllers LABORATORY OF DOUBT

(Laboratorium des Zweifels, 1999) sein, einem Auto
mit Lautsprechern zur öffentlichen Kundgabe von
Zweifeln. Wie Descartes siedelt Baumgarten die Sinne

unterhalb der Vernunft an; aber er versucht diese

Hierarchie umzustürzen, indem er die Sinneserkenntnis

zur Naturwissenschaft erhebt - ein Schachzug,

den Descartes ausgeschlossen hat, indem er
alles, was seine Sinne ihm vermittelten, ignorierte.
Mit Blick auf Baumgarten und Descartes stellt Höllers

Werk eine seltsame Verschmelzung dar: Denn
Höller stellt sowohl die Sinne wie die Zweifel über
das Wahrgenommene.

Durch diese Verschmelzung von Sinneswahrnehmung

und Zweifel verwandelt Höller die cartesiani-
sche Methode - «des richtigen Vernunftgebrauchs

47



Carsten Höller
*̂

nnH Hf^r wics^nQrLsftlirhfm Fnrsrhnno"»4'

o

S*>

und der wissenschaftlichen Forschung»4' - in einen
endlosen Umweg, wenn nicht gar in eine Sackgasse.

Das Video ONE MINUTE OF DOUBT (Eine Minute des
S! Zweifels, 1999) zeigt, wie Höller das LABORATORY

^ OF DOUBT fortwährend im Kreis herum steuert;

ö nachdem es dann endlich geparkt worden war, kennst

te das Laboratorium nicht mehr starten, weil Diebe
^ sämtliche Reifen gestohlen hatten. Um Zweifel zu
!§ verbreiten, verlängert Höller das Experiment, statt
I zu endgültigen Ergebnissen zu gelangen. Während
I Stratton seine alles auf den Kopf stellende Brille
« trug, um das natürliche Sehen zu verstehen, bleibt
8 Höller bei der verkehrten Sicht der Welt - und

4 ermuntert die Betrachtenden, dasselbe zu tun.
8 HOTEL ROOM (TO BE INVERTED) - Hotelzimmer
§ (zum Auf-den-Kopf-Steilen), 2004 -, zwei Nachbil-
3 düngen einer Suite des Hotels Normandie in Deau-

§ ville, war für jene gedacht, welche die Brillen acht

Tage lang testen wollten, genau wie Stratton dies vor
über hundert Jahren getan hatte. Wie diese

Luxuszwillingsnachbildungen andeuten, beginnt Höllers
Zweifel oft mit dem Double. HOTEL ROOM ist weniger

eine Kopie als eine Gedächtnishilfe, die Zweifel

sät, weil sie zweimal in derselben Ausstellung gezeigt
wird: «Hab ich das nicht schon einmal gesehen?»

Zudem lassen Höllers Doubles die Differenz innerhalb

des Gleichen zu. Seine Textarbeit KARSTEN

HÖLLER (2001) klingt wie «Carsten Höller»; aber

genau diese Ähnlichkeit lässt Zweifel und Differenzen

aufkommen. Als lächerliches Pseudonym
verbirgt KARSTEN HÖLLER die Identität des Künstlers

nicht, sondern funktioniert wie ein orthographischer

Virus, weckt Zweifel darüber, wie der Name

sich wirklich schreibt, und erhöht die Wahrschein-

Als Differenz innerhalb des Gleichen können
4 lichkeit, dass er falsch geschrieben wird.
E*'

g
o; Höllers Doubles in vielerlei Gestalt auftreten: als

o
ÖJ

o
ÖS

Werk, als Titel oder auch als ganze Ausstellung. THE

FOREST (Der Wald, 2002) - eine Brille aus zwei Mini-
LCD-Bildschirmen, für jedes Auge einer, auf denen

a.* nächtlicher Schneefall in einem Wald zu sehen ist

d - demonstriert, dass das scheinbar einheitliche
»-3 '

§ Gesichtsfeld tatsächlich bifokal ist: Die beiden Bild-
§ Schirmbilder driften plötzlich auseinander und füh-

g ren jedes Auge auf einem anderen Weg durch den
3 Wald. Die Ausstellung «Du You» schafft ein interlin-

49 PARKETT 77 2006



Carsten Holler

CARSTEN HOLLER, THE PINOCCHIO

EFFECT (second version), 1994/2000,

installation view, Fondazione Prada,

Milan / DER PINOCCHIO EFFEKT

(zweite Fassung), Installationsansicht

(PHOTO ATTILIO MARANZANO)

guistisches Homonym, das klingt wie das englische
«Do You (Tust du das?)», aber eigentlich nur zweimal
«Du» sagt, einmal englisch, einmal deutsch; «Glück»

- der Titel einer Ausstellung aus dem Jahr 1996 -
untersuchte das gleichnamige Thema, um das sich
die Wissenschaft nie geschert hat. «One Day One
Day» - «Eines Tages, eines Tages», Färgfabriken,
Stockholm 2003 - wurde als ein Ereignis angekündigt,

umfasste aber zwei Pressemitteilungen, zwei

Websites, zwei Einladungen, zwei Vernissagen und
zwei Kunstwerke - THE FARGFABRIKEN LIGHT WALL

(Die Färgfabriken-Lichtwand) und THE FARGFABRIKEN

PHI WALL (Die Färgfabriken-Phi-Wand), beide
2003; sie wurden Tag für Tag abwechslungsweise
gezeigt und verborgen, so dass die Besucher sich

fragen mussten, ob sie wirklich die «echte» Variante der
Einladung, der Vernissage oder des Kunstwerks gesehen

hatten. 2004 in Marseille (MAC) machte Höller
«Une exposition ä Marseille» zu einem Spiegelbild
ihrer selbst, indem er identische Arbeiten, wie
HOTEL ROOM, auf beiden Seiten der parallel
verlaufenden Museumskorridore platzierte. Bei seiner
Suche nach der Differenz im Gleichen neigt Höller

dazu, Objekte zu verkehren, zu drehen oder aufblitzen

zu lassen, was unsere Wahrnehmung der Objekte
verändert, ohne sie selbst zu verändern. Man denke
etwa an die riesigen, an der Decke rotierenden
Amanita-Pilze in UPSIDE-DOWN MUSHROOM ROOM

(Umgekehrter Pilzraum, 2000) oder an die 3552

blinkenden Glühbirnen, aus denen LIGHT WALL

(Lichtwand, 2000) bestand.
Da Höllers Medium die Sinneswahrnehmung ist,

lassen sich viele seiner Arbeiten nicht im Kollektiv
betrachten. Wie die UPSIDE-DOWN GOGGLES kann
auch die Brille von THE FOREST jeweils nur von
einer Person aufgesetzt werden. Andere Arbeiten
wiederum entziehen sich dem kollektiven Schauspiel
der Photographie. Zwar kann man PHI WALL photo-
graphieren, aber der dritte Punkt bleibt für die Linse

unsichtbar. Und eine auf den Kopf gestellte
Photographie ist ein magerer Ersatz für das Erlebnis, das

sich beim Tragen der UPSIDE-DOWN GOGGLES

einstellt; ebenso erreichen zwei Photographien - Lichter

an, Lichter aus - nie die Schwindel erregende
Wirkung von LIGHT WALL (Lichtwand, 2003). Höllers

Resistenz gegenüber dem kollektiv betrachteten

50



Carsten Holler

Bild wird in seinen gemeinsamen Arbeiten mit der

Photographin Miriam Bäckström am deutlichsten
sichtbar. Ihr gemeinsames Projekt THE LAST IMAGE

(Das letzte Bild, 2004) mag auf den ersten Blick
scheinbar Höllers bilderstürmerische Strenge
unterlaufen: Das Künstlerpaar publizierte eine
Zeitungsannonce, in der es die Leute dazu aufrief, ihm ein

Bild zu senden, das man als das letzte von etwas oder

jemandem bezeichnen könne. Die daraus resultierende

Sammlung - 144 Photographien, die ohne
Namen und Bildlegenden präsentiert wurden -
scheint das Potenzial der Photographie zum
Ausdruck zu bringen, alles und jedes für die Nachwelt
festzuhalten. Die Bilder zeigen jedoch etwas, was

nicht photographiert werden kann: ihre Letztheit.
Wie eine optische Täuschung kann auch diese Letztheit

vom Auge nur in Verbindung mit einer körperlichen

Erfahrung wahrgenommen werden. Jedes Bild
zeigt dasselbe, das jedoch der Photographie entgeht

- und auch ihren Betrachterinnen und Betrachtern,
die selbst erraten müssen, was seither verschwunden
ist: die Person, das Haustier, der Haarschnitt. Diese

Gemeinschaftsarbeit ist alles andere als ein Ruhmesfest

der Photographie, sondern weckt Zweifel am
Betrachten und Schiessen eines Bildes, das, wenn das

Schicksal es will, zum Nachruf werden kann.
So wirkt Höller dem Spektakel entgegen,

insbesondere auch dessen Rolle als Lingua franca im
globalen Dorf. Jedes Werk eröffnet einen Dialog, den
die universelle Sichtbarkeit des Spektakels verhindern

würde: Hab ich das nicht schon einmal gesehen?

Was hast du gesehen? Und gespürt? Ich habe

ein Prickeln auf der Nase verspürt... Jene, die THE

PINOCCHIO EFFECT, die UPSIDE-DOWN GOGGLES

oder THE FOREST ausprobieren, aber auch jene, welche

die PHI WALL, «One Day One Day» oder THE

LAST IMAGE sehen, vergleichen - oder hinterfragen
- ihre Wahrnehmungen und nicht ihre Interpretationen.

Höller zielt auf die biologischen Fähigkeiten
des Menschen als Spezies und nicht auf spezifische
Ideen, die irgendwelche Individuen haben mögen.
Die blinkende LIGHT WALL (2000) blinkt synchron
mit den Hirnströmen und nicht mit den Gedanken,
die das Hirn produziert. Eher anthropozentrisch als

kulturspezifisch angelegt, weisen Höllers Arbeiten
darauf hin, dass die Kunst in den letzten Jahrhun¬

derten - seit Baumgartens Aesthetica - einen langen
Umweg über die Repräsentation und Interpretation
gemacht hat. Losgelöst von den Sinnen hat die
Kunst Ideologien, politische Strömungen und Stile

genährt, manchmal mit kreativen, manchmal mit
gewaltsamen Folgen. Weit davon entfernt, jenseits
solch besonderer Formen der Zugehörigkeit ein
neues universales Subjekt behaupten zu wollen, bringen

Höllers Arbeiten Individuen aus dem Takt, und
zwar sowohl in Bezug auf sich selbst wie auf andere.
Diese Desynchronisierung - ein sensorischer
«Jetlag», der die Gegenwart doppelt erfahrbar werden
lässt - impliziert eine Gemeinschaft, die in der
Gegenwart bei ihren biologisch determinierten
Wahrnehmungen anknüpft, statt einem kollektiven
Ideal am fernen Horizont nachzujagen. In Höllers
Welt, wird der sensus communis aestheticus - der lange
als gegeben galt - plötzlich zu einem schwer fassbaren

Ziel, das uns weit mehr an uns selbst zweifeln
lässt als an den anderen.

(Ubersetzung: Suzanne Schmidt)

1) Alexander Gottheb Baumgarten, Meditationes philosophicae de

nonnullis ad poema pertmentibus und Theoretische Ästhetik, die

grundlegenden Abschnitte aus der «Aesthetica» (1750-58), beide
erschienen bei Meiner, Hamburg 1983 Die im Folgenden zitierte

lateinische Wendung stammt aus Aesthetica §1

2) Eine erschöpfende Definition von Ästhetik, jeweils in Bezug
auf zwei verschiedene kunstgeschichtliche Perioden, liefern die

Einfuhrung zu David Summers, TheJudgment of Sense. Renaissance

Naturalism and the Rise of Aesthetics, Cambridge University Press,

Cambridge 1987, sowie Hal Foster (Hrsg), The Anti-Aesthetic.

Essays on Postmodern Culture, Bay Press, Seattle 1983. Die meisten
«ästhetischen» Theorien und Philosophien sind eigentlich
Kunsttheorien und -philosophien Trotz ihres vielversprechenden

Titels fällt auch die Arbeit von Jacques Ranciere, Le partage
du sensible, esthetique et politique (La Fabrique editions, Paris

2000) in diese Kategorie
3) Emen Überblick über beliebte optische Experimente liefern
Jonathan Crary, Techniken des Betrachters Sehen und Moderne im
19. Jahrhunderl, Verlag der Kunst, Dresden 1996, und Barbara
Maria Stafford, Kunstvolle Wissenschaft• Aufklarung, Unterhaltung
und der Niedergang der visuellen Bildung, Verlag der Kunst, Dresden

1998. Die Wissenschaft - populärer und akademischer
Prägung - hat die Ästhetik sehr viel gründlicher erforscht als die
Kunst.
4) So lautet der vollständige Titel von Rene Descartes' Abhandlung:

Discours de la methode pour bien conduire sa raison, & chercher

la verite dans les sciences (Leiden 1637) bzw. Von der Methode des

richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung
(übers v. Luder Gabe, Meiner, Hamburg 1960).

51


	Carsten Höller : uncommon senses = aussergewöhnliche Erkenntnisse

