
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 76: Collaborations Julie Mehretu, Yang Fudong, Lucy McKenzie

Artikel: Just past : Rachel Harrison's Lagerstätten = Schon vorbei : Rachel
Harrisons plastische Lagerstätten

Autor: Burton, Johanna / Himmelberg, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Just Past:

RACHEL HARRISON'S
LAGERSTÄTTEN
JOHANNA BURTON

Certain works of art have been produced with the
museum inescapably in mind: Foucault argued that
Manet produced the first "museum" paintings; Douglas

Crimp argued that Rauschenberg, to very different

effect, also worked through the "museum."1'
There's work that's made for the museum, and then
there's work that's made for the "museum." The first
would never admit—or even be aware of—its role,
instead aiding in the smooth operational institutional

logic whose job it is to have us believe in genius,
originality, and qualitative hierarchies of taste (upon
which we are all meant to agree). The second

acknowledges—quite literally bears on its surface—
its own self-conscious, troublesome, and trouble-
making relationship to the contextual framework
through which it is inevitably read.

But it seems such clear-cut distinctions are
becoming harder and harder to make. Context is now
taken as the unsurprising primary source for most

JOHANNA B URTO N is an art historian and critic living in

New York

In my environment as a child, I was very aware of relationships.

The injustices of relationships. And I suppose I
transferred that awareness to material, what we call "inanimate.

" I began to see things, almost anything along the

street, as art. I don't think you can touch a thing that cannot

be rehabilitated into another life.

—Louise Nevelson, Dawns and Dusks, 1976

artworks' content; every disruptive procedure, as

we've been well taught, is eventually absorbed by that
which it resists. One could persuasively argue that
today there is a tried-and-true look for work that
announces itself as working critically while co-opting
that look to do just the opposite. Indeed, contemporary

connoisseurship readily celebrates "styles" of
subversion that are easily understood and consumed.
Is there still art that, placed either inside (or
outside) the museum's walls, can shake up museumness?

To put it another way: is there anything that refuses

to pass easily through the digestive track of the museum,

but instead sits like a stone in its stomach?

The museum has been criticized for its calcifying,
mstrumentalizing processes at least since Adorno
equated it with the mausoleum.2' Yet, rather than

PARKETT 76 2006 150



"^ * \< " ' '"
/;*
'\'-'sK-o <A-»\ rx."»-
V: .V"1^-^'/;

^r..;^1V'r|'

' Vj

151



: «*®L-

comparing the museum with the morgue here, I'd
like to turn to the institution's fossilizing functions—
the ways in which, under its roof, everything is

rendered "relic." And I do so with a particular artist and
a particular practice in mind: Rachel Harrison and
her version of what is traditionally called "the plastic
arts." What is perhaps most appealing about thinking
through the artist's work as a peculiar mode of "the

plastic arts" (its procedures characterized in the
Oxford English Dictionary as "the act of molding,
shaping, modeling, fashioning, or giving form to a

yielding material, as clay or wax") is its secondary
definition—that of being "capable of shaping or
molding formless matter." Harrison's sculptures
operate like lava-flows whose momentarily fluid
properties snatch up everything in their wake, then
harden around them, presenting them as components

of instant anti-monuments.
My analogy with lava-flows is, of course, metaphorical.

Harrison's sculptures are no more hot roiling
masses that cool into spontaneous shapes than
Rauschenberg's works were reservoirs, switching centers,

or garbage dumps. But, if it was important for
Leo Steinberg to make such analogies in 1968 in
order to point to a radically altered mode of production,

I do so here with something similar in mind.3'
Harrison's sculptures are buoys that maintain the

importance (or at least the insistence) of all those
cultural items that seem totally unfit for exhibition—
all the while calling attention to the arbitrariness of
such systems of intellectualized ranking. Indeed, she

turns her attention to items that have hardly had the
time to settle into the dust long enough to be
mummified: last month's gossip magazines, last year's trin-

RACHEL HARRISON, ORIGINAL OR EXTRA CRISPY, 2006,

mixed media, 32 x 25 x 20" / NORMAL ODER EXTRA KNUSPRIG,

verschiedene Materialien, 81,3 x 63,3 x 31 cm.

152



kets, and last decade's Super- (and sometimes not so

Super-) stars. The anxiety that attends such signifiers
comes, however, precisely from the way they refuse to
be fully ensconced in the past, but continue to assert
themselves as nearly relevant, rather pathetic in
their unwillingness to gracefully recede from the
scene. Perched on, or in, bulbous carapaces that
assert themselves as various space-taking things —
forms, informs, shelves, totems, architectural amoe-
bas—these are objects that we strongly identify with
(even if through a vehement dis-identification). How
does a red, green, yellow, and pink akimbo tower that
takes its noisy palette from a 99-cent-store Hanson
mirror (yes, the Hanson of the nineties with its girly
boy-band-brothers) make us feel—especially when

we learn that the piece is titled FRANK STELLA II
(2006)? We feel (I feel) at once greedy and grody—
this is like opening a can of tuna whose expiration
date reads a month overdue and wondering whether
or not to eat it. Shelf life is as much in the mind as in
the product. Do you consume something that's possibly

turned if it still smells just fine?
Harrison attends to the "just past" (as Benjamin

would name anything not-quite-historical yet
certainly-not-present). Like mini-Vesuviuses, her works

present perfect (and perfectly strange) cultural
deposits. These are the art museum's equivalents of
bastardized Lagerstätten, fossil deposits that are said

to give "snapshots" of a wide variety of life from a given

time. Lagerstätte is translated roughly as "resting
place" or "deposit place," (and nicely for our
context, sometimes as "store place" or "stock place")
and, when used with fidelity, is a term that refers to

only a dozen or so sites in the world that have unusually

rich fossil deposits (such as the La Brea Tar Pits

in Los Angeles). Harrison's works, however, put to
rest (and, therefore, put back on display) cultural
taxa that are considered by few to represent valuable
cultural data.

Just try to describe one. You will find yourself with
a strange list of ingredients that can never be boiled
down to an edible stew. In NICE RACK (2006), a greeting

card stand is topped with its original sign ("Big
Time Greetings") but filled with cheap faux-gold bar-

rettes instead of condolence or celebration trifles.

Despite the fact that the crooked yellow snow shovel

(aerodynamic-—less back pain!) appended to one
side is the second cut-and-dry art historical reference
in the piece to Duchamp, its addition merely adds to
the aggressive confusion of the whole, which sits on a

hollow, lumpy pedestal, itself shored up with a

mover's dolly. A framed portrait of Ronald Reagan

(borrowed from Hans Haacke's 1982 ÖLGEMÄLDE,
HOMMAGE Ä MARCEL BROODTHAERS) is the work's
sole dour element, but a phone off its receiver and
several fake furry peaches render the visage of "The
Great Communicator" simply one more in a line of
harvested neo-Jurassic strata.

A second try: In THIS IS NOT AN ARTWORK

(2000-2006), a cheap red wig (with its catchy X-Ten-

sions label still attached) adorns a wig-store
mannequin bust, whose long neck devolves into a patch
of plastic potatoes. Nestled into the left rim of the
redhead's cowboy hat is a Peter Criss action-figure
(the original drummer for KISS, just in case you've
never known the face behind the makeup). Dismantled

from the rest of his body, a puny plastic right
arm is on the other side of the hat, clutching a drumstick

and, happily, paired with an equally diminutive
drum. Head, potatoes, and solitary KISS member are

planted squarely on a thickly frosted pedestal, its

open side revealing a number of dried gourds and a

rapidly rotating surveillance camera. The brightly
colored yellow garage-sale table on which the whole
is planted still bears adornment placed there by its

former owner—likely a nine-year old girl given the

smattering of horse stickers. While it's tempting to

place the piece into a genealogy of feminist critique,
THIS IS NOT AN ARTWORK admits nothing. (These
days a girl has to be careful what she says.)

A final try: a little bobble-head man staring up
not from a dashboard but from a partially peeled
laminate pedestal toward a towering white totem
that—anvil-like and covered with skeins of cheery
paint—threatens to crush or enlighten him. I think
the little man is Freud. He's Freud and the mountain
is, well, you know. But I'm wrong—the title, ORIGINAL

OR EXTRA CRISPY (2006), makes clear enough
that this is the white-bearded icon of Kentucky
Fried Chicken. But the fact remains, Freud and

Colonel Harlan Saunders don't really look so different

after all.

153



RACHEL HARRISON, FRUMPY AT 38, 2006,

mixed media, 60 x 23 x 21 " / HINUBER MIT 38,

verschiedene Materialien, 152,5 x 58,5 x 53 cm.

Harrison's work—made, as I have suggested, for the
"museum" that may or may not ever house it—operates

as neither neo-Dada assemblage nor next-generation

Rauschenbergian "combine." Hers is not a

process of amalgamation (which would suggest some
resolution of otherwise incongruous elements) but
rather one of dense accumulation, whose effect is, as

Georgia O'Keeffe once said of Marsden Hartley's
paintings, "the equivalent of a brass band in a small
closet." Like Louise Nevelson, Harrison might be

seen as attending to—and exacerbating—the "injustices

of relationships" (a phrase that should bring to
mind not only material and abstract relationships
but social ones). Yet, as much as Harrison "rehabilitates"

the objects that populate her works—affording
them, as Nevelson puts it, "another life"—she also

puts another set of nails into their coffins. Rendered
irrelevant by the culture that outmodes products as

quickly as they come into being, these are items that,
smuggled into the museum, display their own partial
mortification twice: they are neither relevant "out
there" nor digested enough to fully assume the
mantle of high culture "in here."

Harrison asks that we approach the world's
details—lavender air fresheners, Mac-store bags,

plastic grapes, Cezanne's bathers, Star magazine, a

mink stole, braised duck, Saddam Hussein—not simply

as ready-mades plucked cleanly out of circulation
and transplanted into a new context. Rather, the feeble

(but potently so) patina of use-value still
animates these objects, and the embarrassment of "simpler"

pleasures remains with them. While there is no

doubt that Harrison's sculptures wear the signifier
"museum" on their strange sleeves, they never
completely lose their bad manners or behave properly.
The artist's contemporary Lagerstätten posit cultural
"detritus" as aesthetically pleasing in its own right
but also as stubbornly material, totally irreducible to
"ideas." After all, Duchamp may have shown us that
by calling a urinal art, it becomes so, but at the end
of the day, there are an awful lot of Unanointed
toilets to account for.

1) See Douglas Crimp, "On the Museum's Ruins," (1980) in his
On the Museum's Ruins (Cambridge: MIT Press, 1993) and Michel
Foucault, "Fantasia of the Library," in his Language, Counter-

Memory, Practice, trans. Donald F. Bouchard and Sherry Simon
(Ithaca: Cornell University Press, 1977).
2) Theodor Adorno, "Valery Proust Museum," Prisms

(Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1981). Douglas Crimp
discusses Adorno's idea of the museal in "On the Museum's Ruins."
3) See Leo Steinberg, "Other Criteria," in his Other Criteria:
Confrontations with Twentieth-Century Art (New York: Oxford University

Press, 1972). Steinberg's essay was based on a lecture he

gave at the Museum of Modern Art, New York in 1968.

154



Schon vorbei:

RACHEL HARRISONS
PLASTISCHE

LAGERSTÄTTEN
JOHANNA BURTON

Als Kind nahm ich die Beziehungen in meiner Umgebung

genau wahr, auch deren Ungerechtigkeit. Und diese genaue
Wahrnehmung habe ich wohl auf das Materielle

übertragen, auf das, was wir «unbelebt» nennen. Ich begann

Dinge, fast alles, was es zu sehen gab, als Kunst zu sehen.

Ich glaube, es gibt nichts, was nicht rehabilitiert, in ein
anderes Leben eingeführt werden kann.

Louise Nevelson, Dawns and Dusks, 1976

Gewisse Kunstwerke sind mit festem Blick auf das

Museum geschaffen worden: Für Foucault war es

Manet, der die ersten «Museumsgemälde» schuf,
und Douglas Crimp zufolge hat auch, in einem ganz
anderen Sinn, Rauschenberg durch das «Museum»

gearbeitet.1' Es gibt Kunst, die für das Museum, und
es gibt Kunst, die für das «Museum» geschaffen worden

ist. Die Kunst der ersten Kategorie würde sich

ihre Rolle nie eingestehen - oder auch nur bewusst

machen; statt dessen fügt sie sich glatt in die
institutionelle Logik des Kunstbetriebs ein, die die Aufgabe
hat, uns an Genialität, Originalität und («allgemeingültige»)

qualitative Hierarchien glauben zu lassen.

JOHANNA BURTON lebt als Kunsthistorikern! und Kriti-

kerin in New York

Die der zweiten anerkennt ihre lästige und Unruhe
stiftende Beziehung im kontextuellen Rahmen,
durch den sie sich aber zwangsläufig Aufmerksamkeit

verschafft. Sie ist sich dieser Beziehung bewusst

und trägt sie buchstäblich auf ihrer Oberfläche.
Solche deutlichen Unterscheidungen sind jedoch

offenbar immer schwieriger zu treffen. Für den
Inhalt der meisten Kunstwerke wird heute der Kontext

als Primärquelle vorausgesetzt; jeder störende
Prozess wird, so ist uns beigebracht worden, letzten
Endes von dem absorbiert, wogegen er sich auflehnt.
Man könnte mit gutem Grund behaupten, dass

Kunst, die sich als kritisch ausgibt, heute wie etwas

Altbewährtes aussieht und sich dieses Erscheinungsbildes

bedient, um genau das Gegenteil zu erreichen.

Der Connaisseur von heute ergötzt sich an
subversiven Stilen, die leicht begreifbar und
konsumierbar sind. Gibt es heute noch Kunst, die - innerhalb

oder ausserhalb der Museumsmauern - die
«Musealität» erschüttern kann? Anders formuliert:

155 PARKETT 76 2006



Gibt es etwas, das den Verdauungstrakt des Museums
nicht glatt durchlaufen, sondern dem Museum wie
ein Stein im Magen liegen will?

Spätestens seit Adorno das Museum mit dem
Mausoleum gleichsetzte, sind dem Museum seine

kalzifizierenden, instrumentalisierenden Funktionen

vorgeworfen worden.2' Ich möchte hier jedoch
das Museum nicht mit dem Leichenschauhaus
vergleichen, sondern mich den versteinernden Funktionen

dieser Institution zuwenden - dem, wie unter
ihrem Dach alles zum «Relikt» wird. Und dabei habe

ich eine bestimmte Künstlerin und eine bestimmte
Praxis vor Augen: Rachel Harrison und ihre Version
dessen, was traditionell als die «plastischen Künste»

bezeichnet wird. «Plastisch» bedeutet formbar, und
das Ausgangsmaterial der «plastischen Künste» sind
weiche oder formlose Substanzen, aus denen dann
ein geformtes Kunstwerk, eine «Plastik» hervorgeht.
Harrisons Plastiken scheinen eine bestimmte
Ausprägung des plastischen Prozesses zu illustrieren:
Lavaströme, die alles mit sich reissen, was ihnen in
den Weg kommt, um dann um diese Dinge herum zu
erkalten und sie als Komponenten unmittelbarer
Anti-Monumente zu präsentieren.

Mein Vergleich mit Lavaströmen ist natürlich
metaphorisch. Harrisons Plastiken sind genauso
wenig heisse, aufwühlende Massen, die zu spontanen
Formen erstarren, wie Rauschenbergs Werke Reservoirs,

Schaltzentren oder Müllhalden waren. Für Leo

Steinberg waren solche Vergleiche 1968 jedoch wichtig,

um auf eine radikal neue Produktionsart
aufmerksam zu machen,3' und ich verfolge hier ähnliche

Absichten. Harrisons Plastiken sind Bojen, die
die Bedeutung (oder doch zumindest Insistenz) all
der kulturellen Objekte hochhalten, die völlig
ausstellungsuntauglich zu sein scheinen - und dabei

durchgängig auf die Willkür solcher intellektualisier-
ten Rangordnungssysteme aufmerksam machen. Sie

wendet ihre Aufmerksamkeit Objekten zu, die sich
kaum lange genug im Staub einrichten konnten, um
mumifiziert zu werden: Klatschmagazine vom letzten
Monat, Plunder vom letzten Jahr, die Superstars des

letzten Jahrzehnts. Das Unwohlsein, das solche
Signifikanten auslösen, rührtjedoch genau daher, dass sie

es sich nicht in der Vergangenheit bequem machen
wollen, dass sie ihre «Relevanz» behaupten, dass ihre

Absage an einen stillen Abgang etwas Pathetisches
hat. Sie thronen auf oder in bauchigen Rückenpanzern,

die sich als verschiedene Raum einnehmende

Dinge behaupten - Formen, Unformen, Regalbretter,

Totems, architektonische Amöben -, und es sind

Objekte, mit denen wir uns stark identifizieren (und
sei es durch eine vehemente Disidentifizierung). Wie
fühlen wir uns angesichts eines Turms mit ausladenden

Ellbogen in Rot, Grün, Gelb und Rosa, der seine

grelle Palette einem Hanson-Spiegel (ja, dem Hanson

der 90er Jahre mit seinen mädchenhaften
Boyband-Brüdern) aus einem 99-Cent Store [Ramschladen]

verdankt - vor allem dann, wenn wir erfahren,
dass das Werk den Titel FRANK STELLA II (2006)

trägt? Wir fühlen uns (ich fühle mich) gierig und
«grottig» zugleich - wie wenn man eine Thunfischdose

öffnet, deren Verfallsdatum um einen Monat
überschritten ist, und man sich fragt, ob man den
Inhalt essen soll oder nicht. Haltbarkeit ist nicht nur
eine Sache des Aufdrucks, sondern auch des Kopfes.
Soll man etwas verzehren, was möglicherweise
verdorben ist, auch wenn es noch gut riecht?

Harrison befasst sich mit dem «Jüngstvergangenen»

(wie Benjamin alles nannte, was noch nicht
ganz der Geschichte zugehörte, mit Sicherheit aber
auch nicht mehr der Gegenwart). Mini-Vesuvausbrüchen

gleich präsentieren ihre Werke vollkommene
(und vollkommen seltsame) kulturelle Ablagerungen:

kunstmuseale Äquivalente bastardisierter fossiler

Lagerstätten, die, wie man sagt, «Momentaufnahmen»

einer breiten Lebensvielfalt aus einer
bestimmten Zeit geben. Aussergewöhnlich reiche

Fossillagerstätten wie etwa die Teergrube La Brea in
Los Angeles gibt es weltweit nur ungefähr ein
Dutzend. Harrisons Werke lagern dagegen kulturelle
Taxa ein (und führen sie damit wieder vor Augen), die

nur für wenige Menschen kulturelle Werte darstellen.
Man muss nur versuchen, eines dieser Werke zu

beschreiben. Was dabei herauskommt, ist eine
seltsame Auflistung von Zutaten, die nie und nimmer
einen geniessbaren Eintopf ergeben. In NICE RACK

(Hübsches Gestell, 2006) trägt ein Grusskartenständer

das Originalschild («Big Time Greetings»;
«Grüsse zu besonderen Anlässen»), ist jedoch nicht
mit Beileids oder Glückwunschkarten gefüllt,
sondern mit billigen Faux-Gold-Haarspangen. Trotz der

156



157



Tatsache, dass die an eine Seite angehängte krumme
gelbe Schneeschaufel (aerodynamisch - rückenschonend!)

in diesem Werk schon der zweite unübersehbare

kunsthistorische Verweis auf Duchamp ist,

trägt sie bloss das ihre zur aggressiven Konfusion des

Ganzen bei, das auf einem hohlen, klobigen Sockel

sitzt, der wiederum von einem Möbelpackerkarren
gestützt wird. Ein gerahmtes Porträt von Ronald
Reagan (aus Hans Haackes ÖLGEMÄLDE, HOMMAGE
Ä MARCEL BROODTHAERS von 1982) ist das einzige
düstere Element des Werks, doch ein abgelegter
Telefonhörer und verschiedene Webpelzpfirsiche
reihen das Antlitz des «Grossen Kommunikators»

einfach in eine Reihe abgegraster neojurassischer
Schichten ein.

Ein zweiter Versuch: In THIS IS NOT AN ARTWORK

(Das ist kein Kunstwerk, 2006) ziert eine billige rote
Perücke (an der das augenfällige X-7msiores-Label

noch befestigt ist) eine Perückenladen-Schaufensterpuppenbüste,

deren langer Hals in ein kleines Feld
Plastikkartoffeln übergeht. In den linken Rand des

Cowboyhuts des Rotschopfs schmiegt sich eine Peter-

Criss-Actionfigur (der erste Drummer der Gruppe
KISS - falls Sie das Gesicht hinter dem Make-up nicht
erkannt haben sollten). Ein von seinem Körper
abgetrennter kümmerlicher rechter Plastikarm an der

158



anderen Seite des Huts umklammert einen
Trommelstock, und eine ebenso winzige Trommel ist ihm
beigesellt. Kopf, Kartoffeln und KISS-Drummer sind
ordentlich auf einen dick vereisten Sockel aufgesetzt,

dessen offene Seite den Blick auf eine Reihe

getrockneter Flaschenkürbisse und eine sich schnell
drehende Uberwachungskamera freigibt. Der leuchtend

gelbe Flohmarktverkaufstisch, auf dem das Ganze

präsentiert wird, zeigt noch die Dekoration, die
der frühere Besitzer hinterlassen hat - angesichts
der liegen gebliebenen Pferdesticker darf man an
ein neun Jahre altes Mädchen denken. So gross die

Versuchung auch ist, das Werk in eine Genealogie
feministischer Kritik einzufügen: THIS IS NOT AN

ARTWORK gibt dafür keine sicheren Anhaltspunkte.
Heutzutage muss ein Mädchen Acht geben, was es

sagt.
Ein letzter Versuch: Nicht von einem Armaturenbrett,

sondern von einem teils abgezogenen
Laminatsockel aus starrt ein kleiner Mann mit Wackelkopf
zu einem hochragenden weissen Totem auf, das -
ambossartig und mit Strängen fröhlicher Farbe
bedeckt - ihn zu zermalmen oder zu erleuchten
droht. Ich denke, der kleine Mann ist Freud. Er ist

Freud, und der Berg ist, na Sie wissen schon. Doch

nein, ich irre mich - der Titel, ORIGINAL OR EXTRA
CRISPY (Normal oder extra knusprig, 2006) lässt

keinen Zweifel zu: Es ist der weissbärtige Mann von
Kentucky Fried Chicken. Fakt bleibt jedoch, dass Freud
und Colonel Harlen Saunders, [Gründer und
Symbolfigur der Hähnchenbrater-Kette,] einander ziemlich

ähnlich sehen.

Das - für das «Museum», ob es es je aufnehmen
wird oder nicht, geschaffene - Werk Harrisons steht
weder für eine Neo-Dada-Assemblage noch für ein

Rauschenbergsches «Combine» der nächsten
Generation. Ihre Kunst hat nichts mit Amalgamierung zu

tun (was eine Auflösung andernfalls unvereinbarer
Elemente bedeuten würde), sondern mit einer dichten

Akkumulation, die, wie Georgia O'Keeffe es einmal

über Marsden Hartleys Gemälde sagte - «einer

Blaskapelle in einem kleinen Schrank»
gleichkommt. Wie Louise Nevelson befasst sich Harrison,
so könnte man sagen, mit den «Ungerechtigkeiten
der Beziehungen» (wobei man nicht nur an materielle

und abstrakte, sondern auch an gesellschaft¬

liche Beziehungen denken sollte) - und verschärft
sie. Sosehr sie jedoch die Objekte, die ihre Werke

bevölkern, auch «rehabilitiert» - ihnen, wie Nevelson

sagt, «ein anderes Leben» gewährt, so schlägt sie

ihnen doch auch neue Nägel in ihre Särge. Von der
Kultur, die Produkte so schnell veralten lässt, wie sie

sie hervorbringt, zur Irrelevanz verurteilt, führen
diese Objekte, so sie denn ins Museum
hineingeschmuggelt werden, ihre Partialschmach gleich zweimal

vor Augen: Weder sind sie «da draussen» von
Bedeutung, noch hinreichend verdaut, um sich
«hier drinnen» in den Mantel der hohen Kultur
hüllen zu können.

Harrison fordert uns auf, die Details unserer Welt

- Lavendel-Duftspray, Mac-Store-Tüten, Plastiktrauben,

Cezannes Badende, das Magazin Star, eine

Nerzstola, geschmorte Ente, Saddam Hussein - nicht
einfach nur für Ready-mades zu halten, die sauber

aus dem Umlauf entfernt und in einen neuen Kontext

transplantiert werden. Die schwache (aber sich

behauptende) Patina des Nutzwerts belebt diese

Objekte nach wie vor, und die Peinlichkeit
«einfacherer» Freuden bleibt ihnen erhalten. Zweifellos

tragen Harrisons Plastiken den Signifikanten «Museum»

auf ihren seltsamen Ärmeln, doch nie transformieren

sie ihren Inhalt hinlänglich, oder geben ihre
schlechten Manieren gänzlich auf. Die modernen
Lagerstätten der Künstlerin postulieren kulturellen
«Schutt» als ästhetisch ansprechend per se, aber
auch als hartnäckig materiell, nie und nimmer auf
«Ideen» reduzierbar. Duchamp mag uns schliesslich

zwar gezeigt haben, dass ein Urinal Kunst wird, wenn
man es als Kunst bezeichnet, doch zum guten
Schluss bleiben schrecklich viele ungesalbte Toiletten

übrig.
(Ubersetzung' Wolfgang Himmelberg)

1) Siehe Douglas Crimp, «Uber die Ruinen des Museums» (On
the Museum's Ruins, 1980) m derselbe, Uber die Ruinen des Museums,

Dresden und Basel, Verlag der Kunst, 1996, und Michel
Foucault, «Un <fantastique> de bibhotheque» (1967).
2) Theodor W. Adorno, «Valery Proust Museum» (1953), in
derselbe, Prismen, Berlin und Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1955.

In «Ober die Ruinen des Museums» erörtert Douglas Crimp
Adornos Konzept des Musealen.
3) Siehe Leo Steinberg, «Other Criteria», in derselbe, Other
Criteria Confrontations with, Twentieth-Century Art (New York, Oxford
University Press, 1972) Steinbergs Essay basierte auf einem Vor-

tiag, den er 1968 im Museum of Modern Art m New York hielt

159


	Just past : Rachel Harrison's Lagerstätten = Schon vorbei : Rachel Harrisons plastische Lagerstätten

