Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 76: Collaborations Julie Mehretu, Yang Fudong, Lucy McKenzie

Artikel: Just past : Rachel Harrison's Lagerstatten = Schon vorbei : Rachel
Harrisons plastische Lagerstatten

Autor: Burton, Johanna / Himmelberg, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jast asi;

RACHEL HARRISON’S
LAGERSTATTEN

JOHANNA BURTON

Certain works of art have been produced with the
museum inescapably in mind: Foucault argued that
Manet produced the first “museum” paintings; Doug-
las Crimp argued that Rauschenberg, to very differ-
ent effect, also worked through the “museum.”?
There’s work that’s made for the museum, and then
there’s work that’s made for the “museum.” The first
would never admit—or even be aware of—its role,
instead aiding in the smooth operational institution-
al logic whose job it is to have us believe in genius,
originality, and qualitative hierarchies of taste (upon
which we are all meant to agree). The second
acknowledges—quite literally bears on its surface—
its own self-conscious, troublesome, and trouble-
making relationship to the contextual framework
through which it is inevitably read.

But it seems such clear-cut distinctions are be-
coming harder and harder to make. Context is now
taken as the unsurprising primary source for most

JOHANNA BURTON is an art historian and critic living in
New York.

PARKETT 76 2006

In my environment as a child I was very aware of relation-
ships. The injustices of relationships. And I suppose I
transferred that awareness to material, what we call “inan-
imate.” I began to see things, almost anything along the
street, as art. I don’t think you can touch a thing that can-
not be rehabilitated into another life.

—Louise Nevelson, Dawns and Dusks, 1976

artworks’ content; every disruptive procedure, as
we’ve been well taught, is eventually absorbed by that
which it resists. One could persuasively argue that
today there is a tried-and-true look for work that
announces itself as working critically while co-opting
that look to do just the opposite. Indeed, contempo-
rary connoisseurship readily celebrates “styles” of
subversion that are easily understood and consumed.
Is there still art that, placed either inside (or out-
side) the museum’s walls, can shake up museumness?
To put it another way: is there anything that refuses
to pass easily through the digestive track of the muse-
um, but instead sits like a stone in its stomach?

The museum has been criticized for its calcifying,
instrumentalizing processes at least since Adorno
equated it with the mausoleum.? Yet, rather than



WD [ X 9] X CTCT UNDIIIDIN JUIPILYISLI0.

G

TTALSTO STHISIQH /

“«

(NHOX MAN ‘AIATTVO I'TVLIVN ANATLO AVIWVT AIIVT ‘SOLOHI TTV)

88)% €9 %66

‘vipow paxaw ‘900z NIV ADIN ‘NOSIYYVH TAHD VY

151



RACHEL HARRISON, ORIGINAL OR EXTRA CRISPY, 2006,
mixed media, 32 x 25 x 20” / NORMAL ODER EXTRA KNUSPRIG,

verschiedene Materialien, 81,3 x 63,5 x 51 cm.

152

comparing the museum with the morgue here, I'd
like to turn to the institution’s fossilizing functions—
the ways in which, under its roof, everything is ren-
dered “relic.” And I do so with a particular artist and
a particular practice in mind: Rachel Harrison and
her version of what is traditionally called “the plastic
arts.” What is perhaps most appealing about thinking
through the artist’s work as a peculiar mode of “the
plastic arts” (its procedures characterized in the
Oxford English Dictionary as “the act of molding,
shaping, modeling, fashioning, or giving form to a
yielding material, as clay or wax”) is its secondary
definition—that of being “capable of shaping or
molding formless matter.” Harrison’s sculptures
operate like lava-flows whose momentarily fluid
properties snatch up everything in their wake, then
harden around them, presenting them as compo-
nents of instant anti-monuments.

My analogy with lava-flows is, of course, metaphor-
ical. Harrison’s sculptures are no more hot roiling
masses that cool into spontaneous shapes than
Rauschenberg’s works were reservoirs, switching cen-
ters, or garbage dumps. But, if it was important for
Leo Steinberg to make such analogies in 1968 in
order to point to a radically altered mode of produc-
tion, I do so here with something similar in mind.?
Harrison’s sculptures are buoys that maintain the
importance (or at least the insistence) of all those
cultural items that seem totally unfit for exhibition—
all the while calling attention to the arbitrariness of
such systems of intellectualized ranking. Indeed, she
turns her attention to items that have hardly had the
time to settle into the dust long enough to be mum-
mified: last month’s gossip magazines, last year’s trin-



kets, and last decade’s Super- (and sometimes not so
Super-) stars. The anxiety that attends such signifiers
comes, however, precisely from the way they refuse to
be fully ensconced in the past, but continue to assert
themselves as nearly relevant, rather pathetic in
their unwillingness to gracefully recede from the
scene. Perched on, or in, bulbous carapaces that
assert themselves as various space-taking things—
forms, informs, shelves, totems, architectural amoe-
bas—these are objects that we strongly identify with
(even if through a vehement dis-identification). How
does ared, green, yellow, and pink akimbo tower that
takes its noisy palette from a 99-cent-store Hanson
mirror (yes, the Hanson of the nineties with its girly
boy-band-brothers) make us feel—especially when
we learn that the piece is titled FRANK STELLA II
(2006)? We feel (I feel) at once greedy and grody—
this is like opening a can of tuna whose expiration
date reads a month overdue and wondering whether
or not to eat it. Shelf life is as much in the mind as in
the product. Do you consume something that’s possi-
bly turned if it still smells just fine?

Harrison attends to the “just past” (as Benjamin
would name anything not-quite-historical yet cer-
tainly-not-present). Like mini-Vesuviuses, her works
present perfect (and perfectly strange) cultural
deposits. These are the art museum’s equivalents of
bastardized Lagerstdtten, fossil deposits that are said
to give “snapshots” of a wide variety of life from a giv-
en time. Lagerstdtte is translated roughly as “resting
place” or “deposit place,” (and nicely for our con-
text, sometimes as “store place” or “stock place”)
and, when used with fidelity, is a term that refers to
only a dozen or so sites in the world that have unusu-
ally rich fossil deposits (such as the La Brea Tar Pits
in Los Angeles). Harrison’s works, however, put to
rest (and, therefore, put back on display) cultural
taxa that are considered by few to represent valuable
cultural data.

Just try to describe one. You will find yourself with
a strange list of ingredients that can never be boiled
down to an edible stew. In NICE RACK (2006), a greet-
ing card stand is topped with its original sign (“Big
Time Greetings”) but filled with cheap faux-gold bar-
rettes instead of condolence or celebration trifles.
Despite the fact that the crooked yellow snow shovel

155

(aerodynamic—less back pain!) appended to one
side is the second cut-and-dry art historical reference
in the piece to Duchamp, its addition merely adds to
the aggressive confusion of the whole, which sits on a
hollow, lumpy pedestal, itself shored up with a
mover’s dolly. A framed portrait of Ronald Reagan
(borrowed from Hans Haacke’s 1982 OLGEMALDE,
HOMMAGE A MARCEL BROODTHAERS) is the work’s
sole dour element, but a phone off its receiver and
several fake furry peaches render the visage of “The
Great Communicator” simply one more in a line of
harvested neo-Jurassic strata.

A second try: In THIS IS NOT AN ARTWORK
(2000-2006), a cheap red wig (with its catchy X-Ten-
sions label still attached) adorns a wig-store man-
nequin bust, whose long neck devolves into a patch
of plastic potatoes. Nestled into the left rim of the
redhead’s cowboy hat is a Peter Criss action-figure
(the original drummer for KISS, just in case you’ve
never known the face behind the makeup). Disman-
tled from the rest of his body, a puny plastic right
arm is on the other side of the hat, clutching a drum-
stick and, happily, paired with an equally diminutive
drum. Head, potatoes, and solitary KISS member are
planted squarely on a thickly frosted pedestal, its
open side revealing a number of dried gourds and a
rapidly rotating surveillance camera. The brightly
colored yellow garage-sale table on which the whole
is planted still bears adornment placed there by its
former owner—Ilikely a nine-year old girl given the
smattering of horse stickers. While it’s tempting to
place the piece into a genealogy of feminist critique,
THIS IS NOT AN ARTWORK admits nothing. (These
days a girl has to be careful what she says.)

A final try: a little bobble-head man staring up
not from a dashboard but from a partially peeled
laminate pedestal toward a towering white totem
that—anvil-like and covered with skeins of cheery
paint—threatens to crush or enlighten him. I think
the little man is Freud. He’s Freud and the mountain
is, well, you know. But I'm wrong—the title, ORIGI-
NAL OR EXTRA CRISPY (2006), makes clear enough
that this is the white-bearded icon of Kentucky
Fried Chicken. But the fact remains, Freud and
Colonel Harlan Saunders don’t really look so differ-
ent after all.



RACHEL HARRISON, FRUMPY AT 38, 2006,
mixed media, 60 x 23 x 21” / HINUBER MIT 38,
verschiedene Materialien, 152,5 x 58,5 x 53 c¢m.

Harrison’s work—made, as I have suggested, for the
“museum” that may or may not ever house it—oper-
ates as neither neo-Dada assemblage nor next-gener-

»

ation Rauschenbergian “combine.” Hers is not a
process of amalgamation (which would suggest some
resolution of otherwise incongruous elements) but
rather one of dense accumulation, whose effect is, as
Georgia O’Keeffe once said of Marsden Hartley’s
paintings, “the equivalent of a brass band in a small
closet.” Like Louise Nevelson, Harrison might be
seen as attending to—and exacerbating—the “injus-
tices of relationships” (a phrase that should bring to
mind not only material and abstract relationships
but social ones). Yet, as much as Harrison “rehabili-
tates” the objects that populate her works—affording
them, as Nevelson puts it, “another life”—she also
puts another set of nails into their coffins. Rendered
irrelevant by the culture that outmodes products as
quickly as they come into being, these are items that,
smuggled into the museum, display their own partial
mortification twice: they are neither relevant “out
there” nor digested enough to fully assume the
mantle of high culture “in here.”

Harrison asks that we approach the world’s
details—lavender air fresheners, Mac-store bags,
plastic grapes, Cézanne’s bathers, Star magazine, a
mink stole, braised duck, Saddam Hussein—not sim-
ply as ready-mades plucked cleanly out of circulation
and transplanted into a new context. Rather, the fee-
ble (but potently so) patina of use-value still ani-
mates these objects, and the embarrassment of “sim-
pler” pleasures remains with them. While there is no

doubt that Harrison’s sculptures wear the signifier
“museum” on their strange sleeves, they never com-
pletely lose their bad manners or behave properly.
The artist’s contemporary Lagerstdtten posit cultural
“detritus” as aesthetically pleasing in its own right
but also as stubbornly material, totally irreducible to
“ideas.” After all, Duchamp may have shown us that
by calling a urinal art, it becomes so, but at the end
of the day, there are an awful lot of unanointed
toilets to account for.

1) See Douglas Crimp, “On the Museum’s Ruins,” (1980) in his
On the Museum’s Ruins (Cambridge: MIT Press, 1993) and Michel
Foucault, “Fantasia of the Library,” in his Language, Counter-
Memory, Practice, trans. Donald F. Bouchard and Sherry Simon
(Ithaca: Cornell University Press, 1977).

2) Theodor Adorno, “Valéry Proust Museum,” Prisms (Cam-
bridge, Massachusetts: The MIT Press, 1981). Douglas Crimp dis-
cusses Adorno’s idea of the museal in “On the Museum’s Ruins.”
3) See Leo Steinberg, “Other Criteria,” in his Other Criteria: Con-
Jfrontations with Twentieth-Century Art (New York: Oxford Univer-
sity Press, 1972). Steinberg’s essay was based on a lecture he
gave at the Museum of Modern Art, New York in 1968.

154



Schon vorbei:

RACHEL HARRISONS

PLAS FISCHE

L AGERSTATTEN

Als Kind nahm ich die Beziehungen in meiner Umgebung
genaw wahy, auch deren Ungerechtigkeit. Und diese genaue
Wahrnehmung habe ich wohl auf das Materielle 1iber-
tragen, auf das, was wir «unbelebt» nennen. Ich begann
Dinge, fast alles, was es zu sehen gab, als Kunst zu sehen.
Ich glaube, es gibt nichts, was nicht rehabilitiert, in ein
anderes Leben eingefiihrt werden kann.

Louise Nevelson, Dawns and Dusks, 1976

Gewisse Kunstwerke sind mit festem Blick auf das
Museum geschaffen worden: Fir Foucault war es
Manet, der die ersten «Museumsgemdilde» schuf,
und Douglas Crimp zufolge hat auch, in einem ganz
anderen Sinn, Rauschenberg durch das «Museum»
gearbeitet.!) Es gibt Kunst, die fiir das Museum, und
es gibt Kunst, die fiir das «Museum» geschaffen wor-
den ist. Die Kunst der ersten Kategorie wiirde sich
ihre Rolle nie eingestehen — oder auch nur bewusst
machen; statt dessen fiigt sie sich glatt in die institu-
tionelle Logik des Kunstbetriebs ein, die die Aufgabe
hat, uns an Genialitdt, Originalitit und («allgemein-
gultige») qualitative Hierarchien glauben zu lassen.

JOHANNA BURTON lebt als Kunsthistorikerin und Kriti-

kerin in New York.

JOHANNA BURTON

Die der zweiten anerkennt ihre lastige und Unruhe
stiftende Beziehung im kontextuellen Rahmen,
durch den sie sich aber zwangslaufig Aufmerksam-
keit verschafft. Sie ist sich dieser Beziehung bewusst
und tragt sie buchstablich auf ihrer Oberfliche.
Solche deutlichen Unterscheidungen sind jedoch
offenbar immer schwieriger zu treffen. Fur den
Inhalt der meisten Kunstwerke wird heute der Kon-
text als Primdrquelle vorausgesetzt; jeder storende
Prozess wird, so ist uns beigebracht worden, letzten
Endes von dem absorbiert, wogegen er sich auflehnt.
Man koénnte mit gutem Grund behaupten, dass
Kunst, die sich als kritisch ausgibt, heute wie etwas
Altbewéhrtes aussieht und sich dieses Erscheinungs-
bildes bedient, um genau das Gegenteil zu errei-
chen. Der Connaisseur von heute ergdétzt sich an
subversiven Stilen, die leicht begreifbar und konsu-
mierbar sind. Gibt es heute noch Kunst, die — inner-
halb oder ausserhalb der Museumsmauern — die
«Musealitat» erschiittern kann? Anders formuliert:

PARKETT 76 2006



Gibt es etwas, das den Verdauungstrakt des Museums
nicht glatt durchlaufen, sondern dem Museum wie
ein Stein im Magen liegen will?

Spitestens seit Adorno das Museum mit dem
Mausoleum gleichsetzte, sind dem Museum seine
kalzifizierenden, instrumentalisierenden Funktio-
nen vorgeworfen worden.?) Ich méchte hier jedoch
das Museum nicht mit dem Leichenschauhaus ver-
gleichen, sondern mich den versteinernden Funktio-
nen dieser Institution zuwenden — dem, wie unter
ihrem Dach alles zum «Relikt» wird. Und dabei habe
ich eine bestimmte Kunstlerin und eine bestimmte
Praxis vor Augen: Rachel Harrison und ihre Version
dessen, was traditionell als die «plastischen Kiinste»
bezeichnet wird. «Plastisch» bedeutet formbar, und
das Ausgangsmaterial der «plastischen Kunste» sind
weiche oder formlose Substanzen, aus denen dann
ein geformtes Kunstwerk, eine «Plastik» hervorgeht.
Harrisons Plastiken scheinen eine bestimmte Aus-
pragung des plastischen Prozesses zu illustrieren:
Lavastrome, die alles mit sich reissen, was ihnen in
den Weg kommt, um dann um diese Dinge herum zu
erkalten und sie als Komponenten unmittelbarer
Anti-Monumente zu prasentieren.

Mein Vergleich mit Lavastromen ist nattrlich
metaphorisch. Harrisons Plastiken sind genauso
wenig heisse, aufwithlende Massen, die zu spontanen
Formen erstarren, wie Rauschenbergs Werke Reser-
voirs, Schaltzentren oder Mullhalden waren. Fur Leo
Steinberg waren solche Vergleiche 1968 jedoch wich-
tig, um auf eine radikal neue Produktionsart auf-
merksam zu machen,® und ich verfolge hier ahnli-
che Absichten. Harrisons Plastiken sind Bojen, die
die Bedeutung (oder doch zumindest Insistenz) all
der kulturellen Objekte hochhalten, die vollig aus-
stellungsuntauglich zu sein scheinen — und dabei
durchgangig auf die Willktr solcher intellektualisier-
ten Rangordnungssysteme aufmerksam machen. Sie
wendet ihre Aufmerksamkeit Objekten zu, die sich
kaum lange genug im Staub einrichten konnten, um
mumifiziert zu werden: Klatschmagazine vom letzten
Monat, Plunder vom letzten Jahr, die Superstars des
letzten Jahrzehnts. Das Unwohlsein, das solche Signi-
fikanten auslosen, rithrt jedoch genau daher, dass sie
es sich nicht in der Vergangenheit bequem machen
wollen, dass sie ihre «Relevanz» behaupten, dass ihre

156

Absage an einen stillen Abgang etwas Pathetisches
hat. Sie thronen auf oder in bauchigen Riickenpan-
zern, die sich als verschiedene Raum einnehmende
Dinge behaupten — Formen, Unformen, Regalbret-
ter, Totems, architektonische Amoben —, und es sind
Objekte, mit denen wir uns stark identifizieren (und
sei es durch eine vehemente Disidentifizierung). Wie
fihlen wir uns angesichts eines Turms mit ausladen-
den Ellbogen in Rot, Griin, Gelb und Rosa, der seine
grelle Palette einem Hanson-Spiegel (ja, dem Han-
son der 90er Jahre mit seinen madchenhaften Boy-
band-Briidern) aus einem 99-Cent Store [Ramschla-
den] verdankt — vor allem dann, wenn wir erfahren,
dass das Werk den Titel FRANK STELLA II (2006)
tragt? Wir fihlen uns (ich fithle mich) gierig und
«grottig» zugleich — wie wenn man eine Thunfisch-
dose offnet, deren Verfallsdatum um einen Monat
uberschritten ist, und man sich fragt, ob man den
Inhalt essen soll oder nicht. Haltbarkeit ist nicht nur
eine Sache des Aufdrucks, sondern auch des Kopfes.
Soll man etwas verzehren, was moglicherweise ver-
dorben ist, auch wenn es noch gut riecht?

Harrison befasst sich mit dem «Jlingstvergange-
nen» (wie Benjamin alles nannte, was noch nicht
ganz der Geschichte zugehorte, mit Sicherheit aber
auch nicht mehr der Gegenwart). Mini-Vesuvausbriu-
chen gleich prasentieren ihre Werke vollkommene
(und vollkommen seltsame) kulturelle Ablagerun-
gen: kunstmuseale Aquivalente bastardisierter fossi-
ler Lagerstdtten, die, wie man sagt, «Momentauf-
nahmen» einer breiten Lebensvielfalt aus einer
bestimmten Zeit geben. Aussergewohnlich reiche
Fossillagerstitten wie etwa die Teergrube La Brea in
Los Angeles gibt es weltweit nur ungefahr ein Dut-
zend. Harrisons Werke lagern dagegen kulturelle
Taxa ein (und fihren sie damit wieder vor Augen), die
nur fir wenige Menschen kulturelle Werte darstellen.

Man muss nur versuchen, eines dieser Werke zu
beschreiben. Was dabei herauskommt, ist eine selt-
same Auflistung von Zutaten, die nie und nimmer
einen geniessbaren Eintopf ergeben. In NICE RACK
(Hubsches Gestell, 2006) trdgt ein Grusskarten-
stinder das Originalschild («Big Time Greetings»;
«Grisse zu besonderen Anldssen»), ist jedoch nicht
mit Beileids oder Gliuckwunschkarten gefiillt, son-
dern mit billigen Faux-Gold-Haarspangen. Trotz der



RACHEL HARRISON, THIS IS NOT
AN ARTWORK, 2000-2006, mixed
media, 59 x 22 x 22” / DAS IST KEIN
KUNSTWERK, verschiedene Materialien,
150 x 56 x 56 cm.

157



Tatsache, dass die an eine Seite angehdngte krumme
gelbe Schneeschaufel (aerodynamisch — riickenscho-
nend!) in diesem Werk schon der zweite untber-
sehbare kunsthistorische Verweis auf Duchamp ist,
trdgt sie bloss das ihre zur aggressiven Konfusion des
Ganzen bei, das auf einem hohlen, klobigen Sockel
sitzt, der wiederum von einem Mobelpackerkarren
gestiitzt wird. Ein gerahmtes Portrit von Ronald
Reagan (aus Hans Haackes OLGEMALDE, HOMMAGE
A MARCEL BROODTHAERS von 1982) ist das einzige
diistere Element des Werks, doch ein abgelegter
Telefonhorer und verschiedene Webpelzpfirsiche
reihen das Antlitz des «Grossen Kommunikators»

158

RACHEL HARRISON, FRANK STELLA 2,
2006, mixed media with framed mirror,

83 x 21 x 20” / Verschiedene Materialien
mit gerahmtem Spiegel, 211 x 53 x 51 c¢m.

einfach in eine Reihe abgegraster neojurassischer
Schichten ein.

Ein zweiter Versuch: In THIS IS NOT AN ARTWORK
(Das ist kein Kunstwerk, 2006) ziert eine billige rote
Perticke (an der das augenfillige X-TensionsLabel
noch befestigt ist) eine Pertickenladen-Schaufenster-
puppenbiiste, deren langer Hals in ein kleines Feld
Plastikkartoffeln tibergeht. In den linken Rand des
Cowboyhuts des Rotschopfs schmiegt sich eine Peter-
Criss-Actionfigur (der erste Drummer der Gruppe
KISS — falls Sie das Gesicht hinter dem Make-up nicht
erkannt haben sollten). Ein von seinem Korper abge-
trennter kiimmerlicher rechter Plastikarm an der



anderen Seite des Huts umklammert einen Trom-
melstock, und eine ebenso winzige Trommel ist ihm
beigesellt. Kopf, Kartoffeln und KISS-Drummer sind
ordentlich auf einen dick vereisten Sockel aufge-
setzt, dessen offene Seite den Blick auf eine Reihe
getrockneter Flaschenkiirbisse und eine sich schnell
drehende Uberwachungskamera freigibt. Der leuch-
tend gelbe Flohmarktverkaufstisch, auf dem das Gan-
ze préasentiert wird, zeigt noch die Dekoration, die
der frithere Besitzer hinterlassen hat — angesichts
der liegen gebliebenen Pferdesticker darf man an
ein neun Jahre altes Mddchen denken. So gross die
Versuchung auch ist, das Werk in eine Genealogie
feministischer Kritik einzuftiigen: THIS IS NOT AN
ARTWORK gibt daftir keine sicheren Anhaltspunkte.
Heutzutage muss ein Madchen Acht geben, was es
sagt.

Ein letzter Versuch: Nicht von einem Armaturen-
brett, sondern von einem teils abgezogenen Lami-
natsockel aus starrt ein kleiner Mann mit Wackelkopf
zu einem hochragenden weissen Totem auf, das —
ambossartig und mit Strangen frohlicher Farbe
bedeckt — ihn zu zermalmen oder zu erleuchten
droht. Ich denke, der kleine Mann ist Freud. Er ist
Freud, und der Berg ist, na Sie wissen schon. Doch
nein, ich irre mich — der Titel, ORIGINAL OR EXTRA
CRISPY (Normal oder extra knusprig, 2006) lasst kei-
nen Zweifel zu: Es ist der weissbartige Mann von Ken-
tucky Fried Chicken. Fakt bleibt jedoch, dass Freud
und Colonel Harlen Saunders, [Griinder und Sym-
bolfigur der Hihnchenbrater-Kette,] einander ziem-
lich dhnlich sehen.

Das — fiir das «Museum», ob es es je aufnehmen
wird oder nicht, geschaffene — Werk Harrisons steht
weder fiir eine Neo-Dada-Assemblage noch fiir ein
Rauschenbergsches «Combine» der nachsten Gene-
ration. Ihre Kunst hat nichts mit Amalgamierung zu
tun (was eine Auflésung andernfalls unvereinbarer
Elemente bedeuten wiirde), sondern mit einer dich-
ten Akkumulation, die, wie Georgia O’Keeffe es ein-
mal tber Marsden Hartleys Gemélde sagte — «einer
gleich-
kommt. Wie Louise Nevelson befasst sich Harrison,

Blaskapelle in einem kleinen Schrank»

so konnte man sagen, mit den «Ungerechtigkeiten
der Beziehungen» (wobei man nicht nur an mate-
rielle und abstrakte, sondern auch an gesellschaft-

159,

liche Beziehungen denken sollte) — und verscharft
sie. Sosehr sie jedoch die Objekte, die ihre Werke
bevolkern, auch «rehabilitiert» — ihnen, wie Nevel-
son sagt, «ein anderes Leben» gewahrt, so schlagt sie
ihnen doch auch neue Négel in ihre Siarge. Von der
Kultur, die Produkte so schnell veralten lasst, wie sie
sie hervorbringt, zur Irrelevanz verurteilt, fithren
diese Objekte, so sie denn ins Museum hineinge-
schmuggelt werden, ihre Partialschmach gleich zwei-
mal vor Augen: Weder sind sie «da draussen» von
Bedeutung, noch hinreichend verdaut, um sich
«hier drinnen» in den Mantel der hohen Kultur
hullen zu kénnen.
Harrison fordert uns auf, die Details unserer Welt
— Lavendel-Duftspray, Mac-Store-Ttuten, Plastiktrau-
ben, Cézannes Badende, das Magazin Star, eine
Nerzstola, geschmorte Ente, Saddam Hussein — nicht
einfach nur fir Ready-mades zu halten, die sauber
aus dem Umlauf entfernt und in einen neuen Kon-
text transplantiert werden. Die schwache (aber sich
behauptende) Patina des Nutzwerts belebt diese
Objekte nach wie vor, und die Peinlichkeit «einfa-
cherer» Freuden bleibt ihnen erhalten. Zweifellos
tragen Harrisons Plastiken den Signifikanten «Muse-
um» auf ihren seltsamen Armeln, doch nie transfor-
mieren sie ihren Inhalt hinldnglich, oder geben ihre
schlechten Manieren ganzlich auf. Die modernen
Lagerstdatten der Kiinstlerin postulieren kulturellen
«Schutt» als dsthetisch ansprechend per se, aber
auch als hartndckig materiell, nie und nimmer auf
«Ideen» reduzierbar. Duchamp mag uns schliesslich
zwar gezeigt haben, dass ein Urinal Kunst wird, wenn
man es als Kunst bezeichnet, doch zum guten
Schluss bleiben schrecklich viele ungesalbte Toilet-
ten ubrig.
(Ubersetzung: Wolfgang Himmelberg)

1) Siehe Douglas Crimp, «Uber die Ruinen des Museums» (On
the Museum’s Ruins, 1980) in derselbe, Uber die Ruinen des Muse-
ums, Dresden und Basel, Verlag der Kunst, 1996, und Michel
Foucault, «Un «fantastique> de bibliotheque» (1967).

2) Theodor W. Adorno, «Valéry Proust Museum» (1953), in der-
selbe, Prismen, Berlin und Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1955.
In «Uber die Ruinen des Museums» erértert Douglas Crimp
Adornos Konzept des Musealen.

3) Siehe Leo Steinberg, «Other Criteria», in derselbe, Other Cri-
teria: Confrontations with Twentieth-Century Art (New York, Oxford
University Press, 1972). Steinbergs Essay basierte auf einem Vor-
trag, den er 1968 im Museum of Modern Art in New York hielt.



	Just past : Rachel Harrison's Lagerstätten = Schon vorbei : Rachel Harrisons plastische Lagerstätten

