
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 76: Collaborations Julie Mehretu, Yang Fudong, Lucy McKenzie

Artikel: Yang Fudong : all in a thought life is actually quite beautiful =
Gedankenwandel eigentlich ist das Leben sehr schön

Autor: Wei, Zhang / Tinari, Philip / Lüdi, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yang Fudong

All in
a Thought
Life is
Actually
Quite
Beautiful

Yang Fudong's works always evoke memories of a

spirit that seems familiar to me. He says that "there
are a lot of young people in China who are working
hard to make their dreams come true and I think I'm
just one of them."1) In my own life, there was a time
when I had a very clear dream, or rather an ideal that
I aspired to. Gradually, I don't know exactly when,
this belief that once structured my life became

ambiguous and blurred, distorted by the real material

conditions of the world. But its roots still lie deep
inside me, and Yang Fudong's works bring that
dormant mental state to the surface again.

Perhaps Yang Fudong's works hark back to an

experience common to members of my generation.
We had the privilege of being part of two markedly
different social and cultural systems, for we experienced

the rapid transition from the intense political
sentiments of the Cultural Revolution to a capitalist

ZHANG WEI received her MA from Goldsmiths College in

London. She is an independent curator, as well as the founder

and director of Vitamin Creative Space in China.

ZHANG WEI

and consumerist society. We are the experimental
products in the social laboratory of first modern and
then contemporary China. Having permeated our
early social education, the consciousness of the late
Cultural Revolution left its mark—however faint—on
our memory. A sense of mission, based on abstract
ideals and duties, always accompanied us while we

were growing up. Though indeterminate and
diffuse, this complex and diverse ideological agenda
has infused our entire generation. It shapes and
influences our lives on every level and has created
for us a unique way of imagining life itself.

We came to realize that our understanding of life
and our emotions have much in common with the
forms of expression and the pursuit of ideals among
the writers of ancient China. It was not the material
side of life as such that interested us but rather the

o
o
cq

Q

«5

§

-3

<1

3

o^ fa!
»«3

H ^kq

> ^< kq

£3

o
g
fc*

Ü
2:

PARKETT 76 2006 94



YANG FUDONG, JIAER'S LIVES! OCK, 2002-2005, 2-channel video installation, b/w and color, 12-14', music by Miya Dudu /
JIAERS VIEHBESTAND, 2-Kanal-Videoinstallation

95



Yang Fudong

way in which we might harness concrete reality to
make the inner spiritual world manifest in material
terms. When we left our schools and entered society,
we began to change. In this rapidly developing
university of society every individual has to adjust his

or her consciousness to the times. Our individual
trajectory reflected developments in the nation as

a whole. Under conditions of extreme disjunction,
entire societies face radical restructuring as a result
of which new spaces for individual reconstruction

open up as well. Every person seeks strategies to exist
and advance within the context of the social reality in
which they live: perhaps this means resignation,
perhaps compromise, perhaps negotiation.

Yang Fudong constructs a potential platform for
dialogue and negotiation between the self and external

reality. In so doing, he does not propagate fixed
beliefs or dogmas. His work is based on process, on
what he learns from ceaseless study, observation, and
involvement with his social environment and the way
it relates to the individual. The ultimately irreconcilable

gulf between personal ideals and the reality of
society forms the background for his investigations
into the meaning of life. His point of departure in
seeking to find enduring ideals is a self that he has

not abandoned. The expansion of his path is built on
the philosophical premise that the practice of art is

not only a means of implementing one's own life but

YANG FUDONG, SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, Part 3, 2005-2006, 35mm b/w film, 40-50', music by Jin Wang/
SIEBEN INTELLEKTUELLE IM BAMBUSWALD, Teil 3.

96



also a source of motivation and energy in the exploration

of world.
Yang Fudong's pursuit of his ideals is realized

through personal experience. In his own words: "My
films are expressions of my personal history and

experience; through art I express what I have seen
and felt. Today, an artist can use any medium to

express what he sees, feels, and knows, so he must
choose an appropriate medium in accordance with
what he wants to say."2) The path that he pursues in
his work reveals the way in which he apprehends and

perceives his surroundings, as he ceaselessly grapples
with an elusive and contradictory reality. From his

early photographic work THE FIRST INTELLECTUAL

(2000) to his film series SEVEN INTELLECTUALS IN

BAMBOO FOREST (2003), one can track his growth
from an angry youth without a path to travel into
someone who has learned how to live in the gap
between ideals and reality. This evolution does not
mark a passive acceptance of reality, but rather the
abandonment of an earlier monolithic and fixed
outlook in favor of active investigation into multiple
possibilities for interpreting society and life.
Nonetheless, there is an immutable principle in Yang

Fudong's work that underlies constantly shifting
existential dispositions: the recognition and pursuit of
self-respect and spiritual independence.

Yang Fudong's artistic practice engages in a

temperamental dialogue with the traditional culture and

literature of China. Seen against the larger socio-his-

torical background, the social change that we experience

today is perhaps just another micro-moment in
the continuous cycle of repetition and progression
that marks the history of China and that ultimately
mirrors human life itself. Chinese intellectuals have

always taken up the challenge of such social realities,
and from them found and structured their own ways
of surviving and escaping. In the context of this

unique social experience, the search for a personal
existential path becomes an existential philosophy,
which draws its strength from the power of material

change. It does not categorically reject nor unques-
tioningly embrace reality, but rather seeks to chart a

personal space in the complex terrain that lies

between reality and the self. That space is not
concrete, physical, or social but rather abstract, indefin-

Yang Fudong

able, and spiritual. As such, it functions as a driving,
regulating force behind the overall relationship
between the individual and society. For Chinese

intellectuals, individual existential philosophies can
be expressed in media like music, literature, or
painting, where fluid boundaries allow for intermediary

spaces in which to negotiate the relationship
between the self and the world.

In film, Yang Fudong captures the poetic sentiment

that arises in moments of individual encounter
with the real world, and his own expression of the
world inside him. No matter how abstract and complex,

the inner world of the self is revealed with striking

precision through an array of concrete objects
and incidents, which nurture Yang's rich and
sentimental dialogue between the self and the object. The
real world, as far as he is concerned, is not the visible
world presented in his works, but rather the exter-
nalization of internal sentiments, which at times
transform into a metaphor of life itself. Yang Fudong
lends concrete expression to the seemingly indefinable

consideration of internal, spiritual belief. To

him, "A beautiful life need not be a life of material
luxury. Sometimes reality is harsh, interpersonal
dynamics are harsh, and it seems there is no way to

preserve the dreams of childhood. But as long as

dreams continue to exist, you will discover in the end
that life is actually quite beautiful."3)

This "single thought," this simple and plain
means of marking the connection between self and

society, inspires people to let their guard down and
dream that the world is changing because of them.
And it is. Opening the self is like a tiny stream flowing

through a landscape, adjusting to and overcoming

uneven terrain in order, finally, to flow unerringly
towards the place where it needs to go.

(Translated from the Chinese by Philip Tinari)

1) Yuko Hasegawa, "Yang Fudong Beyond Reality," Flash Art
no. 241 (March-April 2005), p 107

2) "Yang Fudong in Conversation with Hans Ulrich Obnst" in
Camera• Chang Yung Ho, Wangjian Wei, Yang Fudong (Paris.
Editions des Musees de la Ville de Pans, Pans, 2003), p 54

3) Gerald Matt talks to Yang Fudong, "Film is Like Life" in: Yang

Fudong (Cologne: Verlag der Buchhandlung Walther König,
2005), p 13

97



Yang Fudong

The First Intellectual

Yang Fudongs Werke rufen in mir immer die Erinnerung

an eine Geisteshaltung wach, die mir nur noch
aus der Vergangenheit vertraut ist. «Es gibt in China

junge Menschen», sagt Yang Fudong, «die sich für
ihre Ideale einsetzen und ihre Träume zu verwirklichen

suchen. Ich denke, ich gehöre dazu.»1' In
einem bestimmten Abschnitt meines Lebens hatte
ich einen klaren Wunschtraum, ein Ideal, das ich mir
zum Ziel setzte. Ich weiss nicht mehr wann, aber
allmählich wurde dieser Glaube, der mein Leben getragen

hatte, immer undeutlicher und rückte schliesslich,

konfrontiert mit den Belangen der materiellen
Welt, in die Ferne. Dennoch blieb er unsichtbar in
meinem Leben verwurzelt, und bei jeder Begegnung
mit Yangs Werken wird er wieder ein wenig zum
Leben erweckt.

ZHANG WEI ist Absolventin des Goldsmiths College in London,

freie Kuratorin und leitet den Vitamin Creative Space in

China.

Gedankenwandel

Eigentlich
ist das
Leben
sehr schön

ZHANG WEI

Vielleicht bringen Yang Fudongs Werke etwas auf
den Punkt, das sich mit den Erfahrungen unserer
Generation deckt. Wir hatten das Glück, in zwei

grundverschiedenen gesellschaftlichen und kulturellen

Systemen zu leben: Aus dem politischen Umfeld
der Kulturrevolution wurden wir in die heutige
kapitalistische Konsumgesellschaft verpflanzt. Wir sind
die Versuchskaninchen im Labor des modernen China.

Das Gesellschaftsbewusstsein der ausgehenden
Kulturrevolution, das, wenn auch vage, in unserer
Erinnerung bestehen blieb, prägte diffus unsere
frühen gesellschaftlichen Erfahrungen. Eine Art
Missionsgefühl, angetrieben von abstrakten Idealen und

PARKETT 76 2006 98



Zielsetzungen, begleitete unser Heranwachsen. Zwar
hatten wir keine konkreten Vorstellungen davon,
dennoch schlug diese komplexe Weltanschauung
ihre Wurzeln in den Menschen unserer Generation.
Es beeinflusste sämtliche Ebenen unserer Existenz
und liess uns mit einer ganz eigenen Sicht auf das

Leben zurück.
Allmählich wurde uns auch bewusst, dass wir mit

unserer Auffassung vom Leben immer noch die
Haltung der Literaten des alten China tradierten,
insbesondere deren Umgang mit Idealen. Dabei geht es

nicht um Ansprüche an die materielle Seite des

Lebens, sondern vielmehr um den Versuch, der eigenen

geistigen Welt im konkreten Leben einen Raum

zu geben und sie möglichst zu verwirklichen. Diese
Ideale begannen sich jedoch von dem Augenblick an
zu verändern, als wir die Ausbildungsstätten verlassen

hatten und uns mit der Wirklichkeit konfrontiert
sahen. In der Lebensschule einer sich rasant
verändernden Gesellschaft war jeder gezwungen, seine

Haltung anzupassen und mit der Zeit Schritt zu
halten, das galt sowohl für den Staat wie auch für jeden
Einzelnen. Die Neugestaltung der Gesellschaft führte

zu einem Gefühl heftiger Zerrissenheit, enthielt
aber auch die Möglichkeit, sich ein eigenes Leben
aufzubauen. Ein jeder suchte in seiner eigenen
konkreten Umgebung eine Strategie für seine Existenz.
Manche gaben ihre Ideale auf, manche gingen
Kompromisse ein, andere schliesslich versuchten weiterhin

ihre Ideale zu leben.

Yang Fudong gelingt der Dialog und der
Ausgleich zwischen dem Ich und der äusseren Welt.
Diese Fähigkeit geht nicht von einem bestimmten
Glauben oder von Glaubenssätzen aus, sondern ist
vielmehr ein Prozess, in dem er sich unaufhörlich
auf sein gesellschaftliches Umfeld einlässt, es studiert
und erfühlt. In diesem Gegensatz zwischen persönlichen

Idealen und gesellschaftlichem Umfeld fragt er
unaufhörlich nach dem Sinn des Lebens. Auf der
Suche nach einem Ort für seine Ideale hat er sein
Selbst nie aufgegeben. Sein Erkunden des Lebensweges

beruht auf einer Grundlage philosophischer Art:
Die Kunst ist für ihn zu einem Mittel geworden, das

Leben zu praktizieren, während umgekehrt diese

künstlerische Praxis ihm die Motivation und Energie
verleiht, ins Leben einzutauchen.

Yang Fudong

YANG FUDONG, THE FIRST INTELLECTUAL, 2000,

photograph, 2000, 76 * 50" / DER ERSTE INTELLEK-

TUELLE, Photographie, 193 x 127 cm.

Dennoch hinterfragt Yang Fudong seine Lebensideale:

«Meine Filme gründen auf meiner persönlichen

Geschichte und Erfahrung; sie drücken mit
dem Mittel der Kunst aus, was ich erlebe. Heutzutage
kann ein Künstler, um auszudrücken, was er sieht
und fühlt, jedes beliebige Medium anwenden. Das

Medium muss nur geeignet sein, das darzustellen,
was er sagen will.»2' Aus den Stationen seines Schaffens

wird ersichtlich, wie er, in ständiger Abstimmung

mit der Wirklichkeit, den Lauf der Existenz zu
erkennen sucht. Seine Werke, angefangen von der
frühen Photoarbeit THE FIRST INTELLECTUAL (Der
erste Intellektuelle, 2000) bis hin zur Filmserie
SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST (Sieben

99



Yang Fudong

Intellektuelle im Bambuswald, seit 2003), verdeutlichen

seine Wandlung von einem aufgebrachten
Jugendlichen ohne Perspektiven zu einem
Menschen, der versucht, zwischen Ideal und Wirklichkeit
zu leben. Dieser Wandel bedeutet kein passives
Annehmen der Wirklichkeit, sondern zeigt vielmehr,
dass er eine einseitige Weltanschauung der Gesellschaft

und dem Leben gegenüber abgelegt hat, um
aktiv nach einer anderen Art des Daseins zu suchen.
Aus Yang Fudongs Werken spricht eine einheitliche
Grundstimmung: Das Anerkennen und Aufspüren
von Selbstachtung und geistiger Eigenständigkeit.

Mittels seiner Werke führt Yang Fudong einen

grundlegenden Dialog mit der Kultur der Literaten
des traditionellen China. Und gesehen vor dem
erweiterten Hintergrund der Geschichte Chinas, fin-

YANG FUDONG, TONIGHT MOON, 2000, video

installation, 1 projection, 24 small and 6 big

monitors / HEUTE MOND, Videoinstallation,

1 Projektion, 24 kleine und 6 grosse Monitore.

den wir in der Vergangenheit ganz ähnliche
Gesellschaftserfahrungen wie jene von Yang Fudong und
seiner Generation. Vermutlich ist der gesellschaftliche

Wandlungsprozess, den wir heute durchlaufen,
nichts anderes als die Wiederholung einer sich

immer wieder neu abspielenden Geschichte, ähnlich
den wiederkehrenden Zyklen des Lebens. Schon
immer haben chinesische Intellektuelle die
Herausforderung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
angenommen und versucht, ihren eigenen Weg zu gehen.
Durch diese besondere Erfahrung wurde die Suche
nach diesem Weg - dem Uberleben des Individuums

- zu einer Lebensphilosophie, in der die Kraft zur
Transformation der Wirklichkeit liegt. In dieser
Philosophie geht es weder um ein einfaches Auflehnen
noch um ein direktes Annehmen der Wirklichkeit,
vielmehr darum, in den vielfältigen Zwischenräumen
zwischen dem Ich und der realen Umwelt einen
persönlichen Raum aufzuspüren und zu bejahen. Diese

ist kein konkreter physischer oder gesellschaftlicher
Bereich, sondern ein abstrakter, nicht klar definierbarer

geistiger Raum. Er wird zum Spielraum für den
Einzelnen und sorgt für Ausgleich zwischen dem
Individuum und der Gesellschaft. Zur Zeit des

Kaiserreichs hatten die Literaten verschiedene Mittel
zur Verfügung eine persönliche Lebensphilosophie
auszudrücken: die Musik, die Literatur oder die
Malerei. Zwischen diesen Möglichkeiten zogen die
chinesischen Literaten keine strengen Grenzen,
denn in jedem Fall ging es um die innere Notwendigkeit,

sich auszudrücken und das Ich und die Welt
in Einklang zu bringen.

Was Yang Fudong in seinen Filmen festhält, ist

genau dieses poetische Gefühl, das in der
Auseinandersetzung des Einzelnen mit der konkreten Umwelt
entsteht, es ist auch Ausdruck seiner eigenen, inneren

Welt. Obschon diese Welt abstrakt und komplex
ist, gelingt es ihm auf sensible Weise, deren Existenz
in konkreten Gegenständen aufzuspüren und darüber

hinaus einen empfindsamen Dialog zwischen

100



YANG FUDONG, SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, Part I, 2003, 35mm b/w film, 29', music by Jin Wang /
SIEBEN INTELLEKTUELLE IM BAMBUSWALD, Teil 1.

dem Ich und den Objekten zu entwickeln. Die
konkrete Welt bedeutet für ihn nicht die sichtbare
Gestalt der Dinge, sondern vielmehr die Veräusserli-

chung eines inneren, geistigen Fliessens. Bisweilen
wird dieses Fliessen zu einer intensiven Metapher für
das Leben selbst. Entscheidend ist, dass in den Werken

von Yang Fudong dieses scheinbar nicht klar
definierbare Uberdenken und Aufspüren eines
geistigen Weges dennoch auf so direkte Art zum
Ausdruck kommt. Für ihn existiert es ganz konkret in
unserem Leben: «Ein schönes Leben ist nicht unbedingt

ein Luxus. Manchmal fühle ich, dass die
Wirklichkeit sehr kalt ist. Die Menschen sind sehr kalt. Es

scheint, als könnte man sich kaum an die Kindheitsträume

erinnern. Aber wenn du noch Träume in
deinem Herzen hast, kannst du vielleicht entdecken,
dass das Leben eigentlich sehr schön ist.»3'

Dieser Gedanke vermag die Beziehung zwischen
dem Ich und der Gesellschaft neu zu etablieren.
Die schlichte, bescheidene Lebensanschauung gibt
Anlass, sich nicht länger an das Ich zu klammern und
es in den Mittelpunkt zu stellen, in der Hoffnung,
die Welt würde sich darum drehen. Sie regt einen an,
sich zu öffnen, ähnlich den Gewässern zwischen Berg
und Tal, die sich geschmeidig den Formen der Erde

anpassen, um schliesslich dennoch an ihr Ziel zu

gelangen.
(Ubersetzung aus dem Chinesischen: Eva Lüdi)

1) Yuko Hasegawa, Yang Fudong Beyond Reality, Flash Art no.
241 (März-April, 2005), S. 107.

2) Yang Fudong in Conversation with Hans Ulrich Obrist,
Editions des Musees de la Ville de Paris, Paris, 2003, S. 54.
3) Gerald Matt talks to Yang Fudong, Film is Like Life, Verlag
der Buchhandlung Walther König, Köln 2005, S. 7.

101


	Yang Fudong : all in a thought life is actually quite beautiful = Gedankenwandel eigentlich ist das Leben sehr schön

