Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 76: Collaborations Julie Mehretu, Yang Fudong, Lucy McKenzie

Artikel: Yang Fudong : all in a thought life is actually quite beautiful =
Gedankenwandel eigentlich ist das Leben sehr schén

Autor: Wei, Zhang / Tinari, Philip / Ludi, Eva

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yang Fudong

Yang Fudong’s works always evoke memories of a
spirit that seems familiar to me. He says that “there
are a lot of young people in China who are working
hard to make their dreams come true and I think I'm
just one of them.”” In my own life, there was a time
when I had a very clear dream, or rather an ideal that
I aspired to. Gradually, I don’t know exactly when,
this belief that once structured my life became
ambiguous and blurred, distorted by the real materi-
al conditions of the world. But its roots still lie deep
inside me, and Yang Fudong’s works bring that dor-
mant mental state to the surface again.

Perhaps Yang Fudong’s works hark back to an
experience common to members of my generation.
We had the privilege of being part of two markedly
different social and cultural systems, for we experi-
enced the rapid transition from the intense political
sentiments of the Cultural Revolution to a capitalist

ZHANG WEI received her MA from Goldsmiths College in
London. She is an independent curator, as well as the founder

and director of Vitamin Creative Space in China.

PARKETT 76 2006

94

All 1n

1 Theuesht
Lile 18
Actually
Quite

Beautiftul

ZHANG WEI

and consumerist society. We are the experimental
products in the social laboratory of first modern and
then contemporary China. Having permeated our
early social education, the consciousness of the late
Cultural Revolution left its mark—however faint—on
our memory. A sense of mission, based on abstract
ideals and duties, always accompanied us while we
were growing up. Though indeterminate and dif-
fuse, this complex and diverse ideological agenda
has infused our entire generation. It shapes and
influences our lives on every level and has created
for us a unique way of imagining life itself.

We came to realize that our understanding of life
and our emotions have much in common with the
forms of expression and the pursuit of ideals among
the writers of ancient China. It was not the material
side of life as such that interested us but rather the

YANG FUDONG, SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, Part 2, 2004, 35mm b/w film, 46’,

music by Jin Wang / SIEBEN INTELLEKTUELLE IM BAMBUSWALD, Teil 2.




Yang Fudo ng

YANG FUDONG, JIAER’S LIVESTOCK, 2002-2005, 2-channel video installation, b/w and color, 12-14°, music by Miya Dudu /
JIAERS VIEHBESTAND, 2-Kanal-Videoinstallation.

95



Yang Fudong

way in which we might harness concrete reality to
make the inner spiritual world manifest in material
terms. When we left our schools and entered society,
we began to change. In this rapidly developing uni-
versity of society every individual has to adjust his
or her consciousness to the times. Our individual
trajectory reflected developments in the nation as
a whole. Under conditions of extreme disjunction,
entire societies face radical restructuring as a result
of which new spaces for individual reconstruction
open up as well. Every person seeks strategies to exist
and advance within the context of the social reality in
which they live: perhaps this means resignation, per-
haps compromise, perhaps negotiation.

Yang Fudong constructs a potential platform for
dialogue and negotiation between the self and exter-
nal reality. In so doing, he does not propagate fixed
beliefs or dogmas. His work is based on process, on
what he learns from ceaseless study, observation, and
involvement with his social environment and the way
it relates to the individual. The ultimately irreconcil-
able gulf between personal ideals and the reality of
society forms the background for his investigations
into the meaning of life. His point of departure in
seeking to find enduring ideals is a self that he has
not abandoned. The expansion of his path is built on
the philosophical premise that the practice of art is
not only a means of implementing one’s own life but

YANG FUDONG, SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, Part 3, 2005-2006, 35mm b/w film, 40-50°, music by Jin Wang /
SIEBEN INTELLEKTUELLE IM BAMBUSWALD, Teil 3.

96




also a source of motivation and energy in the explo-
ration of world.

Yang Fudong’s pursuit of his ideals is realized
through personal experience. In his own words: “My
films are expressions of my personal history and
experience; through art I express what I have seen
and felt. Today, an artist can use any medium to
express what he sees, feels, and knows, so he must
choose an appropriate medium in accordance with
what he wants to say.”® The path that he pursues in
his work reveals the way in which he apprehends and
perceives his surroundings, as he ceaselessly grapples
with an elusive and contradictory reality. From his
early photographic work THE FIRST INTELLECTUAL
(2000) to his film series SEVEN INTELLECTUALS IN
BAMBOO FOREST (2003), one can track his growth
from an angry youth without a path to travel into
someone who has learned how to live in the gap
between ideals and reality. This evolution does not
mark a passive acceptance of reality, but rather the
abandonment of an earlier monolithic and fixed
outlook in favor of active investigation into multiple
possibilities for interpreting society and life. None-
theless, there is an immutable principle in Yang
Fudong’s work that underlies constantly shifting exis-
tential dispositions: the recognition and pursuit of
self-respect and spiritual independence.

Yang Fudong’s artistic practice engages in a tem-
peramental dialogue with the traditional culture and
literature of China. Seen against the larger socio-his-
torical background, the social change that we experi-
ence today is perhaps just another micro-moment in
the continuous cycle of repetition and progression
that marks the history of China and that ultimately
mirrors human life itself. Chinese intellectuals have
always taken up the challenge of such social realities,
and from them found and structured their own ways
of surviving and escaping. In the context of this
unique social experience, the search for a personal
existential path becomes an existential philosophy,
which draws its strength from the power of material
change. It does not categorically reject nor unques-
tioningly embrace reality, but rather seeks to chart a
personal space in the complex terrain that lies
between reality and the self. That space is not con-
crete, physical, or social but rather abstract, indefin-

07

Yang Fudong

able, and spiritual. As such, it functions as a driving,
regulating force behind the overall relationship
between the individual and society. For Chinese
intellectuals, individual existential philosophies can
be expressed in media like music, literature, or
painting, where fluid boundaries allow for interme-
diary spaces in which to negotiate the relationship
between the self and the world.

In film, Yang Fudong captures the poetic senti-
ment that arises in moments of individual encounter
with the real world, and his own expression of the
world inside him. No matter how abstract and com-
plex, the inner world of the self is revealed with strik-
ing precision through an array of concrete objects
and incidents, which nurture Yang’s rich and senti-
mental dialogue between the self and the object. The
real world, as far as he is concerned, is not the visible
world presented in his works, but rather the exter-
nalization of internal sentiments, which at times
transform into a metaphor of life itself. Yang Fudong
lends concrete expression to the seemingly indefin-
able consideration of internal, spiritual belief. To
him, “A beautiful life need not be a life of material
luxury. Sometimes reality is harsh, interpersonal
dynamics are harsh, and it seems there is no way to
preserve the dreams of childhood. But as long as
dreams continue to exist, you will discover in the end
that life is actually quite beautiful.”®

This “single thought,” this simple and plain
means of marking the connection between self and
society, inspires people to let their guard down and
dream that the world is changing because of them.
And it is. Opening the self is like a tiny stream flow-
ing through a landscape, adjusting to and overcom-
ing uneven terrain in order, finally, to flow unerring-
ly towards the place where it needs to go.

(Translated from the Chinese by Philip Tinar)

1) Yuko Hasegawa, “Yang Fudong Beyond Reality,” Flash Art
no. 241 (March-April 2005), p. 107.

2) “Yang Fudong in Conversation with Hans Ulrich Obrist” in:
Camera: Chang Yung Ho, Wang Jian Wei, Yang Fudong (Paris: Edi-
tions des Musées de la Ville de Paris, Paris, 2003), p. 54.

3) Gerald Matt talks to Yang Fudong, “Film is Like Life” in: Yang
Fudong (Cologne: Verlag der Buchhandlung Walther Konig,
2005), p. 13.



Yang Fudong

The First Intellectual

Yang Fudongs Werke rufen in mir immer die Erinne-
rung an eine Geisteshaltung wach, die mir nur noch
aus der Vergangenheit vertraut ist. «Es gibt in China
junge Menschen», sagt Yang Fudong, «die sich fiir
ihre Ideale einsetzen und ihre Traume zu verwirk-
lichen suchen. Ich denke, ich gehore dazu.»! In
einem bestimmten Abschnitt meines Lebens hatte
ich einen klaren Wunschtraum, ein Ideal, das ich mir
zum Ziel setzte. Ich weiss nicht mehr wann, aber all-
mahlich wurde dieser Glaube, der mein Leben getra-
gen hatte, immer undeutlicher und riickte schliess-
lich, konfrontiert mit den Belangen der materiellen
Welt, in die Ferne. Dennoch blieb er unsichtbar in
meinem Leben verwurzelt, und bei jeder Begegnung
mit Yangs Werken wird er wieder ein wenig zum
Leben erweckt.

ZHANG WEI ist Absolventin des Goldsmiths College in Lon-
don, freie Kuratorin und leitet den Vitamin Creative Space in

China.

PARKETT 76 2006

98

Gedanken-

wandel
Figentlieh
1st das

IL.eben
sehr schon

ZHANG WEI

Vielleicht bringen Yang Fudongs Werke etwas auf
den Punkt, das sich mit den Erfahrungen unserer
Generation deckt. Wir hatten das Gluack, in zwei
grundverschiedenen gesellschaftlichen und kulturel-
len Systemen zu leben: Aus dem politischen Umfeld
der Kulturrevolution wurden wir in die heutige kapi-
talistische Konsumgesellschaft verpflanzt. Wir sind
die Versuchskaninchen im Labor des modernen Chi-
na. Das Gesellschaftsbewusstsein der ausgehenden
Kulturrevolution, das, wenn auch vage, in unserer
Erinnerung bestehen blieb, pragte diffus unsere fri-
hen gesellschaftlichen Erfahrungen. Eine Art Missi-
onsgefiihl, angetrieben von abstrakten Idealen und

YANG FUDONG, THE FIRST INTELLECTUAL, 2000, photograph, 2000, 76 x 50” / DER ERSTE INTELLEKTUELLE, Photographie, 193 x 127 c¢m.



Zielsetzungen, begleitete unser Heranwachsen. Zwar
hatten wir keine konkreten Vorstellungen davon,
dennoch schlug diese komplexe Weltanschauung
ihre Wurzeln in den Menschen unserer Generation.
Es beeinflusste samtliche Ebenen unserer Existenz
und liess uns mit einer ganz eigenen Sicht auf das
Leben zuruck.

Allméahlich wurde uns auch bewusst, dass wir mit
unserer Auffassung vom Leben immer noch die Hal-
tung der Literaten des alten China tradierten, insbe-
sondere deren Umgang mit Idealen. Dabei geht es
nicht um Anspriiche an die materielle Seite des
Lebens, sondern vielmehr um den Versuch, der eige-
nen geistigen Welt im konkreten Leben einen Raum
zu geben und sie moglichst zu verwirklichen. Diese
Ideale begannen sich jedoch von dem Augenblick an
zu verandern, als wir die Ausbildungsstatten verlas-
sen hatten und uns mit der Wirklichkeit konfrontiert
sahen. In der Lebensschule einer sich rasant veran-
dernden Gesellschaft war jeder gezwungen, seine
Haltung anzupassen und mit der Zeit Schritt zu hal-
ten, das galt sowohl fir den Staat wie auch fur jeden
Einzelnen. Die Neugestaltung der Gesellschaft fithr-
te zu einem Gefiihl heftiger Zerrissenheit, enthielt
aber auch die Moglichkeit, sich ein eigenes Leben
aufzubauen. Ein jeder suchte in seiner eigenen kon-
kreten Umgebung eine Strategie fir seine Existenz.
Manche gaben ihre Ideale auf, manche gingen Kom-
promisse ein, andere schliesslich versuchten weiter-
hin ihre Ideale zu leben.

Yang Fudong gelingt der Dialog und der Aus-
gleich zwischen dem Ich und der ausseren Welt.
Diese Fahigkeit geht nicht von einem bestimmten
Glauben oder von Glaubenssiatzen aus, sondern ist
vielmehr ein Prozess, in dem er sich unaufhoérlich
auf sein gesellschaftliches Umfeld einlasst, es studiert
und erfiihlt. In diesem Gegensatz zwischen personli-
chen Idealen und gesellschaftlichem Umfeld fragt er
unaufhorlich nach dem Sinn des Lebens. Auf der
Suche nach einem Ort fur seine Ideale hat er sein
Selbst nie aufgegeben. Sein Erkunden des Lebenswe-
ges beruht auf einer Grundlage philosophischer Art:
Die Kunst ist fiir ihn zu einem Mittel geworden, das
Leben zu praktizieren, wahrend umgekehrt diese
kinstlerische Praxis ihm die Motivation und Energie
verleiht, ins Leben einzutauchen.

99

Yang Fudong

The First Intellectus}

QN
\ \\l\\w\\\\\&

YANG FUDONG, THE FIRST INTELLECTUAL, 2000,
photograph, 2000, 76 x 50” / DER ERSTE INTELLEK-

TUELLE, Photographie, 193 x 127 c¢m.

Dennoch hinterfragt Yang Fudong seine Lebens-
ideale: «Meine Filme grinden auf meiner persén-
lichen Geschichte und Erfahrung; sie driicken mit
dem Mittel der Kunst aus, was ich erlebe. Heutzutage
kann ein Kunstler, um auszudriicken, was er sieht
und fiihlt, jedes beliebige Medium anwenden. Das
Medium muss nur geeignet sein, das darzustellen,
was er sagen will.»? Aus den Stationen seines Schaf-
fens wird ersichtlich, wie er, in stindiger Abstim-
mung mit der Wirklichkeit, den Lauf der Existenz zu
erkennen sucht. Seine Werke, angefangen von der
frihen Photoarbeit THE FIRST INTELLECTUAL (Der
erste Intellektuelle, 2000) bis hin zur Filmserie
SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST (Sieben



Yang F

udong

Intellektuelle im Bambuswald, seit 2003), verdeutli-
chen seine Wandlung von einem aufgebrachten
Jugendlichen ohne Perspektiven zu einem Men-
schen, der versucht, zwischen Ideal und Wirklichkeit
zu leben. Dieser Wandel bedeutet kein passives
Annehmen der Wirklichkeit, sondern zeigt vielmehr,
dass er eine einseitige Weltanschauung der Gesell-
schaft und dem Leben gegentiiber abgelegt hat, um
aktiv nach einer anderen Art des Daseins zu suchen.
Aus Yang Fudongs Werken spricht eine einheitliche
Grundstimmung: Das Anerkennen und Aufspiliren
von Selbstachtung und geistiger Eigenstandigkeit.
Mittels seiner Werke fihrt Yang Fudong einen
grundlegenden Dialog mit der Kultur der Literaten
des traditionellen China. Und gesehen vor dem
erweiterten Hintergrund der Geschichte Chinas, fin-

100

YANG FUDONG, TONIGHT MOON, 2000, video
installation, 1 projection, 24 small and 6 big
monitors / HEUTE MOND, Videoinstallation,

I Projektion, 24 kleine und 6 grosse Monitore.

den wir in der Vergangenheit ganz dhnliche Gesell-
schaftserfahrungen wie jene von Yang Fudong und
seiner Generation. Vermutlich ist der gesellschaftli-
che Wandlungsprozess, den wir heute durchlaufen,
nichts anderes als die Wiederholung einer sich
immer wieder neu abspielenden Geschichte, ahnlich
den wiederkehrenden Zyklen des Lebens. Schon
immer haben chinesische Intellektuelle die Heraus-
forderung der gesellschaftlichen Wirklichkeit ange-
nommen und versucht, ihren eigenen Weg zu gehen.
Durch diese besondere Erfahrung wurde die Suche
nach diesem Weg — dem Uberleben des Individuums
— zu einer Lebensphilosophie, in der die Kraft zur
Transformation der Wirklichkeit liegt. In dieser Phi-
losophie geht es weder um ein einfaches Auflehnen
noch um ein direktes Annehmen der Wirklichkeit,
vielmehr darum, in den vielfaltigen Zwischenraumen
zwischen dem Ich und der realen Umwelt einen per-
sonlichen Raum aufzuspuren und zu bejahen. Diese
ist kein konkreter physischer oder gesellschaftlicher
Bereich, sondern ein abstrakter, nicht klar definier-
barer geistiger Raum. Er wird zum Spielraum fiir den
Einzelnen und sorgt fiur Ausgleich zwischen dem
Individuum und der Gesellschaft. Zur Zeit des Kai-
serreichs hatten die Literaten verschiedene Mittel
zur Verfiigung eine personliche Lebensphilosophie
auszudrucken: die Musik, die Literatur oder die
Malerei. Zwischen diesen Moglichkeiten zogen die
chinesischen Literaten keine strengen Grenzen,
denn in jedem Fall ging es um die innere Notwen-
digkeit, sich auszudriicken und das Ich und die Welt
in Einklang zu bringen.

Was Yang Fudong in seinen Filmen festhalt, ist
genau dieses poetische Gefuhl, das in der Auseinan-
dersetzung des Einzelnen mit der konkreten Umwelt
entsteht, es ist auch Ausdruck seiner eigenen, inne-
ren Welt. Obschon diese Welt abstrakt und komplex
ist, gelingt es ihm auf sensible Weise, deren Existenz
in konkreten Gegenstinden aufzuspiiren und daru-
ber hinaus einen empfindsamen Dialog zwischen



¥.

o

1
~.

-

AL
4
£ 3
»
i
)

YANG FUDONG, SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, Part 1, 2003, 35mm b/w film, 29°, music by Jin Wang /
SIEBEN INTELLEKTUELLE IM BAMBUSWALD, Teil 1.

dem Ich und den Objekten zu entwickeln. Die kon-
krete Welt bedeutet fur ihn nicht die sichtbare
Gestalt der Dinge, sondern vielmehr die Verdusserli-
chung eines inneren, geistigen Fliessens. Bisweilen
wird dieses Fliessen zu einer intensiven Metapher far
das Leben selbst. Entscheidend ist, dass in den Wer-
ken von Yang Fudong dieses scheinbar nicht klar
definierbare Uberdenken und Aufspuren eines geis-
tigen Weges dennoch auf so direkte Art zum Aus-
druck kommt. Fur ihn existiert es ganz konkret in
unserem Leben: «Ein schones Leben ist nicht unbe-
dingt ein Luxus. Manchmal fiihle ich, dass die Wirk-
lichkeit sehr kalt ist. Die Menschen sind sehr kalt. Es
scheint, als konnte man sich kaum an die Kindheits-
traume erinnern. Aber wenn du noch Traume in dei-
nem Herzen hast, kannst du vielleicht entdecken,

dass das Leben eigentlich sehr schon ist.»3)

101

Dieser Gedanke vermag die Beziehung zwischen
dem Ich und der Gesellschaft neu zu etablieren.
Die schlichte, bescheidene Lebensanschauung gibt
Anlass, sich nicht langer an das Ich zu klammern und
es in den Mittelpunkt zu stellen, in der Hoffnung,
die Welt wiirde sich darum drehen. Sie regt einen an,
sich zu 6ffnen, dhnlich den Gewassern zwischen Berg
und Tal, die sich geschmeidig den Formen der Erde
anpassen, um schliesslich dennoch an ihr Ziel zu
gelangen.

(Uber&elzung aus dem Chinesischen: Eva Liidi)

1) Yuko Hasegawa, Yang Fudong Beyond Reality, Flash Art no.
241 (Marz-April, 2005), S. 107.

2) Yang Fudong in Conversation with Hans Ulrich Obrist,
Editions des Musées de la Ville de Paris, Paris, 2003, S. 54.

3) Gerald Matt talks to Yang Fudong, Film is Like Life, Verlag
der Buchhandlung Walther Konig, Koln 2005, S. 7.



	Yang Fudong : all in a thought life is actually quite beautiful = Gedankenwandel eigentlich ist das Leben sehr schön

