
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2006)

Heft: 76: Collaborations Julie Mehretu, Yang Fudong, Lucy McKenzie

Artikel: Yang Fudong : the white cloud drifting across the sky above the scene
of an earthquake = die weisse Wolke am Himmel, die über den
Schauplatz des Erdbebens gleitet

Autor: Hasegawa, Yuko / Schmidt, Suzanne / Miki, Pamela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yang Fudong

The White Cloud
Drifting Across the
Sky Above the Scene
of an Earthquake

YUKO HASEGAWA

It is difficult to analyze the work of Yang

Fudong in words. In Zen, the emphasis is on
intuition and practice rather than intellect and

rationalism, an idea summed up in the expression

furyumonji ("Don't depend on words and

writings"). This emphasis on practice is part of
the tradition that has been handed down to

Yang and also includes aspects of Taoism, a

philosophy that teaches that the universe, which is made up of chi, is in constant flux due to
the interaction of the cosmic dual forces of yin and yang. For this reason, Yang's works can

only really be understood on an intuitive level as a kind of inner experience.
Asked in an interview about the difference between films and installations as modes of

expression, Yang responded as follows: "Every mode of artistic expression comes to the same
conclusion. They are like nets cast into the deep blue sea, waiting for the moment when the
fish come in."2'

The moment when the fish is caught in the net—when the chi of the work and the audience

converge—is something that is eagerly awaited, in much the same way that in Taoism
the association between male and female that gives rise to new life is regarded as vital.

The Tao does not love people, nor does it try to

change society. It is like the white cloud drifting

across the sky above the scene of the aftermath

of an earthquake or a typhoon, or the

deep blue sky.

Mitsuji Fukunaga1'

YUKO HASEGAWA is chief curator of the 21sl Century Museum of Contemporary Art, Kanazawa.

PARKETT 76 2006 78



Yang Fudong

YANG FUDONG, MINOR SOLDIER KF'S SUMMER, 2003, 3-channel video installation, 20', music by Miya Dudu /
UNREIFER SOLDAT YYs SOMMER, 3-Kanal-Videoinstallaiion.

Over the last twenty years, China has changed dramatically, and at a much greater speed than
at any other time in its history. Since the second half of the 1990s, in particular, the country
has been flooded with all kinds of information. What can one do to survive this period of
confusion and change without losing one's humanity? Born in 1972, Yang grew up at a time when
information was still restricted, and it was precisely this lack of information that allowed him
to cultivate his great powers of imagination. It meant that in the vast majority of cases he

learnt about movies not by actually going to see them, but by reading books about them.

Imagine a lone teenager developing his own ideas about images on the screen and editing
based on written accounts, and you'll have some idea of what Yang went through. From the

outset, Yang, who initially aspired to be a painter, adopted a "painterly" approach to his lens-

based work. The arrangement of incidental figures, each caught up in their own world of
play against a vast landscape, is a composition often seen in Chinese paintings. But the use of

79



Yang Fudong

sweeping, panoramic views and the placement of figures against the landscape are hallmarks
of Yang's style. This relationship is similar to one which is hinted at in the anecdote about a

man who, viewing a magnificent Chinese landscape, finds himself drawn into the work, walking

further and further into its distance. Not only do paintings have spatiality, they also have

temporality, and it is the resonance of this space-time relation that produces in the viewer an
inner experience of a particular work. A similar mechanism to the one used in coming to an
intuitive understanding of these Chinese paintings is required in order to understand Yang's
works. The characters in his films are often expressionless and appear in long picturesque
sequences largely devoid of action. The resulting awkwardness and discontinuity lend ambiguity

to such things as the story line and temporal relations, leaving room for different
interpretations. The Academy of Fine Arts where Yang trained is in Hangzhou, which is known

throughout China as the home of some of the most traditionally beautiful landscapes

remaining in that country. Yang started out by portraying contemporary figures against these

traditional landscapes, but after moving to Shanghai, his attention shifted to a different,
urban landscape.

Yang is conscious of being surrounded by a great life force (the chi of the universe). He
has an innate sense of what it is like to fly through the air like a bird and swim through the
water like a fish. His detached point of view and introspective approach is that of the Taoist,
who listens intently to his inner voice, reads the flow of chi around him, and lives in harmony

with it. One can almost imagine Yang at the center of a frantic maelstrom of change and
confusion, the one spot where everything is quiet and still. In fact, during his student days,

Yang embarked on an experiment that involved not speaking for three months.
It was around this time that he made the transition from painting to lens-based art. Lao

Tzu's philosophy of abandoning artifice and being oneself calls on followers to do away with
such things as willful discretion and conceit, and to act in accordance with the natural laws

of the universe. Yang adopts a similar approach to the creation of his art. The characters on
screen are often shown gazing up at the sky. In a scene from ROBBER SOUTH (2001), the story

of a young man in the city making a living as a fruit seller while dreaming of becoming a

businessman, the protagonist watches as a subway train pulls into a station, and in an instant,
the focus of his attention switches seamlessly to a deep blue sky. Compass in hand, he walks

from house to house, tracing each door and wall with his fingers—a metaphor for his search
for his own place in the city.

80



Yang Fudong

Similarly, in I LOVE MY MOTHERLAND (1999), in which the human figures alone are blurred,
appearing in layers like ghosts as they wander through an urban landscape, the characters in
Yang's films often find themselves being torn apart, losing their identity in the context of a

rapidly changing urban environment.
A similar scenario unfolds in CITY LIGHTS (2000), where two different actors play the

protagonist and his doppelganger in the story of a man whose public and private persona have

separated. The two move in unison as they get up in the morning, open their umbrellas, and
set off to work, shot from the side in such a way that one appears to be superimposed on top
of the other. The only time they appear separately is in a scene where they dance with a single

woman, when all three are shown as individuals. As suggested by the treatment of these

subjects, the settings and direction in Yang's films stem from simple ideas that might be

described as naive. The split personality of a male character is represented by two actors moving

in unison (CITY LIGHTS); or the fickle lifestyle of a female character, maintaining
relationships with several men at the same time, is depicted by using multiple actors to play the
role of a man sitting across a table from her—one changing into another so quickly that it
becomes impossible to identify their faces (AFTER ALL, I DIDN'T FORCE YOU, 1998). The curious

behavior of men in a garden is another example where the inner thoughts of the
characters—in this case the desire to be given the freedom to explore one's daydreams—are
expressed directly through their physical movements. As Yang himself describes it, "The body
movements in my works are inspired by the preoccupied state of mind."3' Yang occupies a

position somewhere on the boundary between the inner, imaginary world and the real world.
The basis for this approach can be found in the group consciousness of the Chinese, many of
whom, even today, regard such things as enchanted lands and the mythical stories of the
Shan Hai Jing (The Book of Mountains and Seas) as real.

In TONIGHT MOON (2000), expressionless men in suits amuse themselves by playing
around in boats, swimming, and hiding behind trees in scenes set in a garden. The scenes

appear to be daydreams. Yang says that he chose to create this affect after noticing the way

people playing in gardens tend to give free rein to their imagination and enter their own

fantasy world.4' The arched gateway represents the border between the real world and the

other, enchanted land beyond. In the actual installation, a number of small monitors are
embedded in a large screen onto which an image of the garden is projected, each depicting
men swimming naked.

In TONIGHT MOON, multiple spaces and times appear to exist simultaneously and, similarly,

story lines divide. This technique of presenting a divided plot in the form of multiple
space-times that unfold simultaneously is used to good effect in JIAER'S LIVESTOCK

(2000-2004). Projected onto two walls in adjoining rooms, the two films share the same time,
place, and characters. The events that unfold, however, are different. Both stories, based on
Chinese folktales, involve murder and looting, but the roles of the four characters are different

in each of the films.5' In front of the screen in each room is a glass display case containing

a mound of dirt upon which sits a suitcase full of books and other items, along with four
small video monitors. The monitors show various fragments of film that suggest different
versions of the same story.

Faced with no clear determinants and uncertainty regarding the relationship between

what they see before them and the real world and the flow of cause and effect, the audience
makes the leap to drawing upon their own imaginations to assemble the plot. Before they do,
however, Yang opens the suitcase to reveal even more fragments of various stories.

81



Yang Fudong

A feature of Yang's work is the lack of hierarchy among its characters. The relationships
that unfold are completely horizontal in nature. As suggested by his use of a quote from
Confucius, "Among any three people walking by, there must be a teacher for me," Yang reveals

his interest in portraying characters involved in multiple relationships.6' He starts a work, it
would appear, not by thinking about the dramaturgy or structure of the story, but rather by

considering what events might unfold when two or more characters come together. He then
links them together to create a single work. Two men walk side-by-side and swing swords in
unison; a man and a woman appear like a pair of mating birds; women dance together. In a

more extreme example from S10 (2003), two female office workers wearing uniforms covered
in zippers zip together their arms and various other parts of their bodies. At this point, we
have entered the realm of a modern-day Shan Hai Jing inhabited by exaggerated creatures,
a realm that is at the same time a metaphorical expression of a new concept of subject
that is in the process of evolving organically from one individual to the other, and to the

group. If we are all interconnected, then just how far does the territory of the individual
extend?

This interconnectedness finds its most eloquent and poetic expression in the portrayal of
lovers. FLUTTER FLUTTER ...JASMINE,JASMINE (2002) and CLOSE TO THE SEA (2004) both

attempt to capture this pure emotion in the form of installations that are serene yet vast in
scale.

FLUTTER FLUTTER ...JASMINEJASMINE is based on a legend in which two lovers atop two
mountains call out to each other. Presented on three screens, the film depicts a man and a

woman discussing their feelings, along with a third view of the couple as seen by an onlooker.

Here, too, the sky plays an important role. The characters' various problems and
misunderstandings seem to scatter and dissolve in the wind, and the way the clouds appear in the

sky seems to symbolize Yang's Taoist point of view.

Equally refreshing in its lyrical rendition of music penetrating the sky and the universe,
CLOSE TO THE SEA unfolds across five separate screens. A small ensemble of musicians standing

in pairs on a rocky shoreline slowly begins to play, their music a blessing dedicated to the
lovers whose stories unfold simultaneously on the two center screens.

82



Yang Fudong

YANG FUDONG, FLUTTER FLUTTER...

JASMINE JASMINE, 2002,

3-channel video installation, color,

17'40", music by Miya Dudu /
3-Kanal-Videoinstallation.

SEVEN INTELLECTUALS IN BAM-

BOO FOREST (2003-ongoing), a

series of thirty-five millimeter
film transferred to DVD intended

to expand to five sequels in
total, is Yang's attempt to develop

this grand worldview in the
form of an epic tale of a group

of individuals defying the times in which they live. The title is borrowed from a popular
legend of seven intellectuals who sought refuge from the chaos of the Warring States Period in
a bamboo forest, where they indulged in serious talk unsullied by worldly matters. It is used

as a metaphor for the resistance of the young Chinese who feel unable to keep up with the

pace of change in China and, as a result, experience a kind of identity crisis. Showing no
regard for normal social behavior, these intellectuals drank to excess, romped around naked,
and composed refined verses that expressed their feelings of resentment towards the age in
which they lived. This was not a collection of nobodies, but a group of people with reputations

and social standing, and because they were closely watched by the powers that be, they
had no choice but to hide their real intentions and indulge in performances designed to
make them appear slightly deranged, while at the same time preserving the purity of their
motives.6' The five-part series focuses on seven young men and women in different settings,
beginning with Yellow Mountain, a mysterious mountain popular among Taoists, then
proceeding to an urban setting, a rural setting with fields and paddies, and an island, before

moving back to the city.
The dress and general demeanor of the men and women are ambiguous, but are reminiscent

more of pre-war Europe than contemporary China. Combined with their lack of facial

expressions, a somewhat nihilistic atmosphere is conjured up. However, the aim is not to

actively promote any particular ideals, but to permeate soft, sensuous, natural, and urban
settings with what these men and women are feeling, thinking, and what ideals are left inside
them, thereby carrying on the tradition of "refinement" and "rage" established by the original

seven intellectuals. SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, PART 1 (2003) explores
the relationship between lovers and their families, and looks at the various complications
and convictions associated with adopting a liberal approach to one's own wishes. SEVEN

INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST, PART 2 (2004) portrays the uninhibited relations
between male and female and the sexual desires of each. Among the topics of conversation

83



Yang Fudong

around the dinner table is that of the food chain. One of the

men expresses a desire to reenter the food chain as a tiger eaten

by a lion in a primeval forest. The conversation continues
as follows:
M: It is exactly because life is too beautiful that I feel overly content,

so there's nothing to look forward to.

F: You are already pretty apathetic about the world then, huh

M: I am quite passionate.
F: Ifyou are so passionate, then why do you want to die?

M: It's not that I want to die, I'm just letting nature do her thing.
This conversation touches on the vital core of Yang's

philosophy. Sexual desire, food, death, argument... All of these

events that unfold within the context of Yang's work can be

traced back to a single topic: life. As typified in Taoism, all
associations have as their goal the continuation of life. Yang
evokes these associations again and again.

The arrival at the opening of Part One of the naked
protagonists against the backdrop of Yellow Mountain; the
portrayal set to transcendental music of their reliving historical
time; the meetings of various sizes in rooms; the interludes in
the form of unexpected happenings between various couples
on the stairs during Part Two: all of these scenes involve the

intermingling of nature and humans, or the intermingling of
humans in different relations and across different temporal
orders.

One can observe in Yang's work the carefully considered and poetic mechanics of
conducting oneself in the face of the kind of confusion we all must overcome. This is inherent in
his resolute decision-making in the face of ongoing uncertainty and in his ceaseless inquiry
into matters for which there are no answers. It also provides insight into the unconsciousness
of the Chinese people, who have had to put up with violent change—which in the past resulted

in entire cultures being reset each time a new administration came to power. Yang's work
does not soothe us, but casts us out into an ocean of enigmatic questions. As long as we are

prepared to dispense with interpretations based on Western intellectual understanding,
perhaps we can discover in his work the secret to unlimited freedom, like the friendship between
Damon and Pythias.

(Translated, from the Japanese by Pamela Miki)

1) Mitsuji Fukunaga, Inshoku danjo—Roso shiso nyumon (Eat Drink Man Woman—An Introduction to the Philosophy

of Lao Tsu and Chuang Tsu), (Tokyo: Asahi Press, 2002), p. 187.

2) Yuko Hasegawa, "Yang Fudong," Flash Art (March/April 2005), p. 105.

3) Ibid., p. 104.

4) Ibid.
5) Gerald Matt, "Film is like life—Gerald Matt talks to Yang Fudong," Yang Fudong exhibition catalogue, Kunsthalle

Wien, 2005, p. 12.

6) See Masaharu Fuji, Chugoku no inja: Ransel to chishikijin (China's Recluses—Anarchy and Intellectuals),
(Tokyo: Iwanami Shoten, 1973), pp. 118-120.

84



Yang Fudong

Die weisse Wolke
am Himmel, die über
den Schauplatz des
Erdbebens gleitet

YUKO HASEGAWA

Das Tao liebt die Menschen nicht und es

versucht auch nicht, die Gesellschaft zu
verandern Es ist wie die weisse Wolke, die

am Himmel über dem Schauplatz eines
Erdbebens oder Taifuns dahingleitet, oder wie
der tiefblaue Himmel selbst

- Mitsuji Fukunaga1'

Es ist nicht einfach, die Arbeit von Yang Fudong
m Worte zu fassen und zu analysieren Der Zen-
Buddhismus legt das Schwergewicht eher auf
Intuition und Praxis als auf Intellekt und
Rationahtat, eine Einstellung, die der Ausdruck furyu-
monji (Baue nicht auf Worte und Geschriebenes)
zusammenfasst Diese Betonung des Praktischen
ist Teil der Tradition, in der Yang steht, eine
Tradition, die auch Elemente des Taoismus beinhaltet, eine Philosophie, die lehrt, dass das aus
Chi bestehende Universum sich - dank der Wechselwirkung der kosmischen Kräfte Yin und
Yang - immer im Fluss befindet Aus diesem Grund kann man Yangs Arbeiten nur auf intuitiver

Ebene, als eine Art innere Erfahrung wirklich verstehen.
Als Yang in einem Interview danach gefragt wurde, was der Unterschied zwischen Film

und Installation als Ausdrucksmittel sei, antwortete er' «Alle künstlerischen Ausdrucksmittel
laufen am Ende auf dasselbe hinaus. Sie sind wie Netze, die man im tiefblauen Meer auswirft,
um zu warten, bis die Fische kommen und sich dann fangen >>2'

Der Moment, wo der Fisch ms Netz geht beziehungsweise das Chi von Werk und Publikum
zur Ubereinstimmung kommt, wird sehnsuchtig erwartet und ist von ähnlich zentraler
Bedeutung wie die neues Leben hervorbringende Vereinigung des weiblichen und männlichen

Prinzips im Taoismus

YUKO HASEGAWA ist die leitende Kuratorin des Museums für Gegenwartskunst des 21 Jahrhunderts in

Kanazawa, Japan

85 PARKETT 76 2006



Yang Fudong

Im Lauf der letzten zwanzig Jahre hat sich China dramatisch gewandelt, und dies in einem
viel höheren Tempo als je zuvor in seiner Geschichte. Insbesondere seit der zweiten Hälfte
der 90er Jahre ist das Land mit Informationen geradezu überschwemmt worden. Was kann
der Einzelne tun, um diese Phase der Verwirrung und Veränderung zu überstehen, ohne seine

Menschlichkeit zu verlieren? Yang wurde 1972 geboren und wuchs in einer Zeit auf, als

der Zugang zu Informationen noch sehr eingeschränkt war, und es war gerade dieser Mangel
an Information, der es ihm erlaubte, seine reiche Vorstellungsgabe und Phantasie zu
kultivieren. Das bedeutete, dass er seine Filmkenntnisse meist nicht einem Kinobesuch verdankte,

sondern der Lektüre von Büchern über Filme. Stellen Sie sich einen einsamen Teenager
vor, der seine Vorstellungen über die Bilder auf der Leinwand und der Filmbearbeitung
anhand schriftlicher Berichte entwickelt, und Sie gewinnen einen Eindruck davon, was Yang
durchlebte. Von Beginn an wählte Yang, der ursprünglich Maler werden wollte, einen
«malerischen» Ansatz für seine Arbeit mit der Kameralinse. Die Anordnung von zufälligen Figuren,

die vor einer unermesslichen Landschaft ganz in ihr eigenes Tun und Treiben versunken

sind, ist eine Komposition, der man in chinesischen Bildern häufig begegnet, doch die

Verwendung von umfassenden Panoramen und der deutliche Kontrast zwischen Figuren
und Landschaft sind das Markenzeichen von Yang Fudong. Dieses Verhältnis zwischen Figur
und Landschaft erinnert an die Anekdote über den Mann, der eine wunderbar gemalte
chinesische Landschaft betrachtet und sich derart von ihr angezogen fühlt, dass er hineinspaziert

und sich darin immer weiter entfernt. Gemälde haben nicht nur eine räumliche,
sondern auch eine zeitliche Dimension, und es ist die Resonanz dieser Raumzeit, die dem
Betrachter eine innere Erfahrung des jeweiligen Werkes ermöglicht. Zum Verständnis von
Yangs Arbeiten ist ein ähnlicher Prozess erforderlich wie jener, der beim intuitiven
Verständnis dieser alten chinesischen Gemälde abläuft. Die Protagonisten in seinen Filmen sind
oft vollkommen ausdruckslos und erscheinen ein übers andere Mal in langen malerischen
Sequenzen, in denen es praktisch keine Handlung gibt. Der Eindruck des Unbeholfenen
und Abgehackten, der dadurch entsteht, lässt Elemente wie den Handlungsablauf und die
zeitlichen Bezüge mehrdeutig werden und schafft Raum für verschiedene Interpretationen.
Die Kunstakademie, in der Yang seine Ausbildung absolvierte, liegt in Hangzhou, ein Ort,
der in ganz China dafür berühmt ist, dass er einige der schönsten, malerischsten traditionellen

Landschaften beherbergt, die dem Land erhalten geblieben sind. Yang hat damit begonnen,

zeitgenössische Menschen vor diesen traditionellen Landschaften zu porträtieren. Seit

er jedoch nach Shanghai gezogen ist, gilt sein Augenmerk einer ganz anderen, Urbanen
Landschaft.

Yang fühlt sich von einer grossen Lebenskraft umgeben (dem Chi des Universums) und
er hat ein angeborenes Sensorium dafür, was es heisst, wie ein Vogel durch die Luft zu fliegen

oder wie ein Fisch im Wasser zu schwimmen. Hierin zeigt sich der losgelöste Blickwinkel
und die introspektive Haltung des Taoisten, der aufmerksam auf seine innere Stimme hört,
den Fluss des Chi um sich herum wahrnimmt und in Harmonie damit lebt. Man kann ihn
sich beinahe vorstellen als der eine Punkt, an dem alles in sich ruht, inmitten eines gewaltigen

Mahlstroms von Umsturz und Chaos. Tatsächlich hat Yang in seiner Studienzeit ein

Experiment durchgeführt, das unter anderem mit einschloss, drei Monate lang kein Wort zu

sprechen.
Etwa um dieselbe Zeit ging er auch von der Malerei zur Arbeit mit der Linse über. Die

Philosophie von Laotse, die lehrt, ohne alles Gekünstelte auszukommen und ganz sich selbst zu
sein, verlangt von ihren Anhängern, auf Dinge wie mutwilliges Urteilen und geistigen Hoch-

86



Yang Fudong

YANG FUDONG, S10, 2003, video, color, 8' / Farbvideo.

mut zu verzichten und in Einklang mit den Naturgesetzen des Universums zu handeln. Yang
hat hinsichtlich seiner Kunst einen ähnlichen Ansatz. Man sieht die Figuren auf der
Leinwand oft zum Himmel emporschauen. In einer Szene aus dem Film ROBBER SOUTH
(Räuberischer Süden, 2001) - die Geschichte eines jungen Mannes in der Stadt, der sich mit dem
Verkauf von Früchten durchschlägt und davon träumt, Geschäftsmann zu werden - schaut
der Protagonist zu, wie ein Zug in einen U-Bahnhof einfährt, doch plötzlich und völlig
übergangslos richtet sich seine Aufmerksamkeit auf einen tiefblauen Himmel. Mit dem Kompass
in der Hand geht er von Haus zu Haus und fährt dabei mit den Fingern jeder Tür und Wand

entlang, eine Metapher für seine Suche nach seinem eigenen Ort in der Stadt.
Die Figuren in Yangs Filmen fühlen sich oft zerrissen und verlieren, vor dem Hintergrund

einer sich rapide verändernden Urbanen Umgebung, ihre Identität, wie auch in der Arbeit I
LOVE MY MOTHERLAND (Ich liebe mein Mutterland, 1999) zu erkennen ist - hier erscheinen
die menschlichen Gestalten lediglich verschwommen und wandern Geistern gleich durch
die urbane Landschaft.

Ein ähnliches Szenario finden wir in CITY LIGHTS (Lichter der Stadt, 2000), wo zwei
verschiedene Schauspieler den Protagonisten und seinen Doppelgänger mimen; es geht um
einen Mann, dessen öffentliches und privates Ich vollkommen auseinander klaffen. Die
beiden bewegen sich im Einklang, wenn sie am Morgen aufstehen, ihre Schirme aufspannen

87



Yang Fudong

YANG FUDONG, S10, 2003, video,

color, 8' / Farbvideo.

und zur Arbeit eilen, immer von der Seite

aufgenommen, so dass der eine wie

über den anderen gelegt erscheint. Der

einzige Moment, in dem sie einzeln
auftreten, ist eine Tanzszene, in der beide
mit ein und derselben Frau tanzen und
alle drei als Individuen gezeigt werden.
Wie die Behandlung dieser Themen
schon andeutet, entwickeln sich Setting
und Regie in Yangs Filmen aus einfachen
Ideen, die man auch als naiv bezeichnen
könnte. Die gespaltene Persönlichkeit
einer Männerfigur wird durch zwei

unisono agierende Schauspieler dargestellt

(CITY LIGHTS); der schillernde
Lebensstil einer Frauenfigur, die
Beziehungen zu mehreren Männern gleichzeitig

unterhält, wird dadurch sichtbar

gemacht, dass mehrere Schauspieler die
Rolle des Mannes spielen, der ihr am Tisch gegenübersitzt - dabei verwandelt sich der eine

so schnell in den anderen, dass man ihre Gesichter gar nicht mehr erkennen kann (AFTER

ALL, I DIDN'T FORCE YOU - Schliesslich hab ich dich nicht dazu gezwungen, 1998). Das

seltsame Gebaren von Männern in einem Garten ist ein weiteres Beispiel, bei dem das Innenleben

der Figuren, in diesem Fall deren Sehnsucht, frei den eigenen Tagträumen nachhängen
zu dürfen, direkt in den Körperbewegungen zum Ausdruck kommt. Yang beschreibt das

selbst so: «Die Körperbewegungen werden in meinen Arbeiten vom geistigen Zustand des In-
Gedanken-Vertieftseins bestimmt.»3' Yangs Position ist irgendwo zwischen der inneren,
imaginären und der realen Welt. Dieser Ansatz hat seine Wurzeln im Gruppenbewusstsein der
Chinesen, von denen viele noch heute Dinge wie das verzauberte Land und die mythischen
Erzählungen des Shan HaiJing (Buch der Berge und Meere) als real betrachten.

In TONIGHT MOON (Heute-Nacht-Mond, 2000) amüsieren sich ausdruckslose Männer in
Anzügen damit, in Booten herumzuspielen, zu schwimmen und sich in einem Garten hinter
Bäumen zu verstecken. Die Szenen werden so präsentiert, dass das Ganze wie ein Tagtraum
wirkt. Yang sagt, dass er diesen Eindruck bewusst erwecken wollte, nachdem er bemerkt hatte,

wie Menschen, die in Gärten spielen, gern ihren Gedanken freien Lauf lassen und in ihre
eigene Phantasiewelt abdriften.4' Der geschwungene Torbogen verkörpert die Grenze
zwischen der realen Welt und dem verzauberten Land auf der anderen Seite. In der Installation
selbst sind die kleinen Monitore, die Filmsequenzen, die nackt schwimmende Männer
zeigen, in eine grosse Projektionsfläche eingebettet, auf der ein Bild des Gartens zu sehen ist.

In TONIGHT MOON, aber auch in anderen Arbeiten Yangs, scheinen multiple Räume und
Zeiten gleichzeitig nebeneinander zu existieren und entsprechend verzweigt gestalten sich

die Handlungsabläufe. Die Technik, eine derart gespaltene Handlung in Gestalt multipler

88



Yang Fudong

Raumzeiten darzustellen, kommt in JIAER'S LIVESTOCK (Jiaers Viehbestand, 2000-2004)
besonders wirkungsvoll zum Einsatz. In zwei benachbarten Räumen auf zwei Wände projiziert,

spielen die Filme zur selben Zeit, am selben Ort und mit denselben Protagonisten. Die
Ereignisse, die sie zeigen, sind jedoch verschieden. In beiden Geschichten geht es um Mord
und Raub, doch die Rollen der vier Protagonisten sind jeweils andere.5' In beiden Räumen
steht vor der Projektionsfläche eine Vitrine, in der sich ein Erdhaufen befindet und darauf
ein Koffer voller Bücher und anderer Dinge sowie vier kleine Videomonitore. Letztere
zeigen diverse Filmfragmente, die auf weitere Versionen derselben Geschichte verweisen.

Angesichts der unbestimmten und unsicheren Beziehung zwischen dem, was sie vor sich
sehen, und der realen Welt, sowie des unklaren Verhältnisses zwischen Ursache und
Wirkung, macht das Publikum quasi einen Sprung und vervollständigt die Handlung mithilfe
der eigenen Phantasie. Noch bevor es dies tut, öffnet Yang jedoch den Koffer, um ihm noch
weitere Fragmente der verschiedenen Geschichten zu präsentieren.

Eine Eigenart von Yangs Arbeit ist das Fehlen jeglicher hierarchischen Ordnung zwischen
seinen Figuren. Die Beziehungen entwickeln sich immer auf horizontaler Ebene. Wie die

Verwendung eines Zitats von Konfuzius andeutet - «Von drei vorbeigehenden Leuten ist
sicher einer ein geeigneter Lehrer für mich» -, ist Yang daran interessiert, Charaktere
darzustellen, die in vielfältige Beziehungen verstrickt sind.6' Es scheint, dass er am Anfang einer
Arbeit nicht etwa zuerst über die Dramaturgie oder Handlungsstruktur nachdenkt, sondern
vielmehr damit beginnt, sich vorzustellen, welche Szenen sich abspielen könnten, wenn zwei

oder mehr Figuren aufeinander treffen. Diese Einzelszenen verknüpft er dann zu einem
Film. Zwei Männer gehen Seite an Seite nebeneinander und schwingen ihre Schwerter im

Gleichschritt; ein Mann und eine Frau wirken wie ein turtelndes Vogelpaar; Frauen tanzen
miteinander. In einem ausgefalleneren Beispiel aus S10 (2003) sieht man Büroangestellte in
mit Druckknöpfen übersäten Uniformen, die sich an Armen (und anderen Körperteilen)
mittels eines Reissverschlusses aneinander befestigen, jeweils Frau an Frau und Mann an
Mann. Damit haben wir das Reich eines modernen, von exaltierten Kreaturen bevölkerten
Shan Hai fing betreten, ein Reich das zugleich Metapher für einen neuen Subjektbegriff ist:

Das Subjekt beginnt sich organisch vom Individuum weg zum anderen und zur Gruppe hin
zu entwickeln. Wenn wir aber alle miteinander verbunden sind, bis wohin reicht dann genau
der Bereich des Individuums?

Diese Verbundenheit findet ihren beredtesten und poetischsten Ausdruck in der Darstellung

Liebender. FLUTTER FLUTTER ...JASMINE, JASMINE (2002) und CLOSE TO THE SEA (In
Meeresnähe, 2004) sind zwei Arbeiten, die dieses reine Gefühl in Installationen einzufangen
versuchen; sie wirken leicht und heiter, obwohl sie gross angelegt sind.

FLUTTER FLUTTER ...JASMINE,JASMINE basiert auf einer Volkserzählung, in der zwei
Liebende auf zwei Bergspitzen laut nacheinander rufen. Uber drei Projektionsflächen verteilt
zeigt der Film einen Mann und eine Frau, die über ihre Gefühle sprechen, sowie den Blick
auf das Paar aus der Perspektive eines Dritten. Auch hier spielt der Himmel eine wichtige
Rolle. Die verschiedenen Probleme und Missverständnisse der Figuren scheinen sich im
Wind zu zerstreuen und aufzulösen. Mehr noch, die Art und Weise, wie die Wolken am Himmel

erscheinen, scheint Yangs taoistischen Blickwinkel zu symbolisieren.
Genauso erfrischend ist CLOSE TO THE SEA mit seiner lyrischen, Himmel und Universum

durchdringenden Musik (von Jin Wang). Der Film spielt auf zehn verschiedenen
Projektionswänden. Ein kleines Orchester steht paarweise angeordnet an einem felsigen Strand;
nach und nach beginnen die Musiker zu spielen, wobei ihre Musik den Liebenden gewidmet

89



Yang Fudong

ist, deren Geschichte sich gleichzeitig auf den beiden in der Mitte des Raumes platzierten
Projektionsflächen abspielt.

SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST (Sieben Intellektuelle im Bambuswald, seit
2003), eine Serie (auf DVD überspielter 35-mm-Film), die insgesamt fünf Folgen umfassen
soll, ist Yangs Versuch, die grossartige Weltanschauung des Taoismus in Form einer epischen
Erzählung über eine Gruppe von Individuen zu veranschaulichen, die sich der Zeit, in der
sie leben, widersetzen. Der Titel ist einer Volkssage entliehen - sie handelt von sieben Weisen,

die vor den politischen Wirren des dritten Jahrhunderts v. Chr. in einen Bambuswald
flüchteten und sich dort, unbelastet von weltlichen Dingen, ernsthaften Gesprächen hingaben;

hier dient er als Metapher für die Rebellion junger Chinesen, die sich ausserstande fühlen,

mit der rasenden Veränderung Chinas Schritt zu halten, und deshalb eine Art
Identitätskrise durchmachen. Die Weisen der Volkssage hielten sich nicht an die üblichen
gesellschaftlichen Sitten, sie tranken übermässig, tollten nackt herum und dichteten edle Verse,
die ihren Missmut über die Zeit, in der sie lebten, zum Ausdruck brachten. Dabei handelte
es sich nicht etwa um einen Verein unbedeutender Tölpel, sondern um eine Gruppe
renommierter, gesellschaftlich anerkannter Leute; weil sie von den Machthabern scharf beobachtet
wurden, blieb ihnen keine andere Wahl als ihre wahren Motive zu verbergen und ein Theater

aufzuführen, das sie leicht verrückt erscheinen liess, während sie gleichzeitig ihrer reinen
Absicht treu blieben.7' Yangs fünfteilige Serie handelt von sieben jungen Männern und Frauen

an wechselnden Schauplätzen, angefangen beim Gelben Berg, einem geheimnisvollen,
für Taoisten bedeutsamen Ort, über einen Schauplatz in der Stadt, eine ländliche Gegend
mit Wiesen und Reisfeldern, zu einer Insel und schliesslich wieder zurück in die Stadt.

Die Kleidung und das Verhalten der Protagonisten lassen sich nicht eindeutig zuordnen,
gemahnen jedoch eher an Europa vor dem Krieg als an das heutige China. Zusammen mit
der Ausdruckslosigkeit ihrer Gesichter entsteht so eine nihilistisch angehauchte Atmosphäre.

Allerdings geht es auch nicht darum, aktiv irgendwelche Ideale zu propagieren, sondern
weiche, sinnliche, natürliche und urbane Schauplätze mit dem zu erfüllen, was diese Männer
und Frauen fühlen und denken, einschliesslich der Ideale, die sie sich bewahrt haben,
wodurch sie die Tradition des «Edelmuts» und des «Zorns» der sieben ursprünglichen Weisen

weiterführen. Der erste Teil von SEVEN INTELLECTUALS IN BAMBOO FOREST (seit 2003)
untersucht die Beziehungen zwischen Liebespaaren und ihren Familien und betrachtet die
verschiedenen Komplikationen und Ansichten im Zusammenhang mit einem liberalen
Umgang mit den eigenen Wünschen. Der zweite Teil (2004) schildert die unverkrampften
Beziehungen zwischen Mann und Frau und ihr sexuelles Begehren. Thema des Tischgesprächs

ist unter anderem auch die Nahrungskette. Einer der Männer äussert den Wunsch,
sich wieder als Tiger in die Nahrungskette einzureihen und im Urwald von einem Löwen ver-
spiesen zu werden. Das Gespräch geht wie folgt weiter:
M: Eben weil das Leben allzu schön ist, bin ich übermässig zufrieden und es gibt nichts, worauf ich mich

freuen könnte.

F: Dann nimmst du an der Welt also schon gar nicht mehr gross Anteil, he?

M: Ich nehme brennenden Anteil.
F: Wenn du so brennend Anteil nimmst, warum willst du dann sterben

M: Ich will nicht sterben, ich will einfach der Natur ihren Lauf lassen.

Das Gespräch trifft den Kern von Yangs Philosophie. Sexuelles Begehren, Nahrung, Tod,
Streitgespräch: Alle diese in Yangs Werken geschilderten Prozesse lassen sich auf ein einziges
Grundthema zurückführen - das Leben. Wie im Taoismus exemplarisch versinnbildlicht

90



Yang Fudong

haben alle Verbindungen ein gemeinsames Ziel: die Fortsetzung des Lebens. Yang beschwört
diese Verbindungen in seinen Filmen immer und immer wieder.

Szenen, wie die Ankunft der nackten Protagonisten (am Anfang des ersten Teils von
FLUTTER...) vor dem geheimnisvollen, zeitlos wirkenden Hintergrund rund um den
wolkenverhüllten Gelben Berg; die Schilderung ihres Erlebens der geschichtlichen Vergangenheit
zu Klängen transzendentaler Musik; die Zusammenkünfte (unterschiedlicher Grösse) in
diversen Räumen; die Intermezzos in Gestalt unerwarteter Ereignisse zwischen verschiedenen

Paaren auf der Treppe (im zweiten Teil der Serie): Immer erfolgt auch eine Verflechtung

von Natur und Mensch, oder die unterschiedlich bedingte Verflechtung der Menschen
untereinander ist sogar über verschiedene Zeitebenen hinweg miteinander verknüpft.

In Yangs Arbeit kann man die sorgfältig studierten, poetischen Mechanismen von
Verhaltensweisen beobachten, die Menschen angesichts einer Verwirrung, die wir alle immer wieder

überwinden müssen, entwickeln. Dies ergibt sich zwingend aus der entscheidungsfreudigen

Haltung des Künstlers angesichts einer andauernden Ungewissheit, sowie aus seiner
unermüdlichen Untersuchung von Fragen, auf die es keine Antwort gibt. Es vermittelt auch
Einblicke in den Seelenzustand des chinesischen Volkes, das immer wieder gewaltsame

Umwälzungen erleben musste - was in der Vergangenheit dazu geführt hat, dass bei jedem
Machtwechsel ganze Kulturen ausgelöscht wurden - und dessen Bewusstsein für seinen
Platz im Universum und in der unendlichen Zeit geschärft ist. Eine Haltung gegenüber der
Welt, die dem Betrachten des Schaums gleicht, der anmutig an die Oberfläche des weiten
Ozeans steigt. Yangs Werk ist nicht besänftigend, sondern stürzt uns in ein Meer rätselhafter

Fragen. Sofern wir bereit sind, auf eine rationale Interpretation westlicher Prägung zu
verzichten, gelingt es uns vielleicht, in seiner Kunst den geheimen Schlüssel zur schrankenlosen
Freiheit zu finden, wie Damon und Pythias in ihrer Freundschaft.

(Ubersetzung aus dem Englischen Suzanne Schmidt)

1) Mitsuji Fukunaga, Inshoku danjo - Roso shiso nyumon (Iss, trink, Mann, Frau' Einführung in die Philosophie
von Lao Tsu und Chuang Tsu), Asahi Press, Tokio 2002, S 187 (Zitat hier vom Japanischen ins Englische,
danach ins Deutsche ubersetzt.)
2) Yuko Hasegawa, «Yang Fudong», Flash Art International (März/April 2005), S 105.

3) Ebenda, S. 104

4) «Jedes Individuum, das den Garten betritt, bringt seine eigene Geschichte mit.» Yang Fudong, zitiert von
Hasegawa (wie Anm. 3)

5) Die vier Personen sind ein Bauer, ein junger Depp, ein Teepflücker und ein Mann aus der Stadt. Der Stadter

entledigt sich seines Anzugs und schickt sich an, im Fluss zu baden, worauf der Bauer ihm den Kopf unter Wasser

drückt und ihn ertränkt Der Bauer und der junge Mann geraten in Streit, als sie die Habseligkeiten ihres

Opfers durchwühlen, und bringen einander schliesslich gegenseitig um, so dass die Beute an den unbeteiligten
Teepflucker fällt Die zweite Version der Geschichte beginnt damit, dass der Stadtbewohner im Fluss zu
ertrinken droht, worauf der Bauer und der junge Mann ihm zu Hilfe eilen Der Stadter schenkt ihnen als Zeichen

seiner Dankbarkeit alles, was er bei sich hat In der folgenden Szene hegen Bauer und junger Mann tot am
Boden Die Umstände weisen darauf hin, dass sie vom Mann aus der Stadt umgebracht worden sind Nun
flackern Szenen über den Bildschirm, in denen man jeden der Männer verschiedene Leichen durch Wiesen und
Gebüsch schleppen sieht Beide Geschichten basieren auf chinesischen Volksmärchen, obwohl Anfang und
Ende, besonders der zweiten Geschichte, unklar bleiben
6) Gerald Matt, «Der Film ist wie das Leben - Gerald Matt im Gespräch mit Yang Fudong», in: Yang Fudong,

Ausstellungskatalog der Kunsthalle Wien, 2005, S 6.

7) Siehe Masaharu Fuji, Chugoku no mja — Ransei to chishikinm (Chinas Einsiedler — Anarchie und Intellektuelle),

Iwanami Shoten, Tokio 1973, S 118-120.

91



92 93


	Yang Fudong : the white cloud drifting across the sky above the scene of an earthquake = die weisse Wolke am Himmel, die über den Schauplatz des Erdbebens gleitet

