Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2004)

Heft: 72: Collaborations Monica Bonvicini, Richard Prince, Urs Fischer
Artikel: Die Retechnisierung der Kunst = The retechnization of art
Autor: Groys, Boris / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE " RETE C'HNFSTERUNG

BORIS GROYS

vvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvv R R R RN R ERR LA RERRRARRRETRRXRRTT]

Zunachst einmal eine Geschichte aus dem Leben. Ich habe
einmal einen Direktor einer provinziellen deutschen Kunst-
halle ganz beilaufig gefragt, ob er in seiner Kunsthalle Video-
oder Netzkunst zeigt. Daraufhin hat er geantwortet, dass er
leider keine immaterielle Kunst zeigen konne, weil die Geréate,
die man dazu brauchte, zu schwer und sowohl sie selbst als
auch ihre Benutzung zu teuer seien — so miisse er seine Aus-
stellungsaktivitaten leider auf die traditionelle Kunst begren-
zen, da die Leinwand im Sinne des Materialaufwands viel
glnstiger sei. Aber eigentlich weiss ja auch jeder Schriftstel-
ler, dass es viel weniger kostet und korperlich weniger
anstrengend ist, «<materiell» mit dem Stift zu schreiben als
«immateriell» mit dem Computer. Was kann also einen Schrift-
steller dazu bewegen, zu behaupten, die Kunst sei heutzutage
immateriell geworden — im Sinne einer Erldsung von der kor-
perlichen Arbeit? Auf diese Behauptung stosst man aber im-
mer wieder bei der Lektire einschlagiger Publikationen.

Nun fuhrte die klnstlerische Avantgarde in der Tat einen
erbitterten Kampf gegen das Kunsthandwerk — und somit,
wenn man will, gegen die Materialitdt der Kunst. Den Hohe-
punkt dieses Kampfes stellt bekanntlich das Readymade-
Verfahren dar, das von Duchamp initiilert wurde. Dieses
Verfahren wird Ublicherweise als eine rein immaterielle Ope-
ration interpretiert, die darin besteht, einem beliebigen Objekt
Kunststatus zu verleihen. Ein Kinstler, der mit Readymades
operiert, arbeitet nicht am Material, er benétigt auch nicht viel
Zeit um Readymades zu produzieren: Die Entscheidung ein
Objekt zu Kunst zu erklaren ist augenblicklich. Die Produktion
wird hier durch Selektion ersetzt. Der Kinstler hort auf, ein
Arbeiter zu sein — er wird stattdessen zum Konsumenten. Es
handelt sich hier um einen quasi paradiesischen Zustand, in
dem Produktion und Konsum identisch werden. Man kann
Suppen kochen, Siissigkeiten verteilen, Konversationen fiih-
ren, Haare schneiden — alles wird zur Kunst. Der Sieg des
Immateriellen scheint gesichert zu sein. Der Geist weht frei

durch die Kunstraume — befreit vom Geféngnis des Korperli-
chen, des Materiellen. Der Schweissgeruch der harten Arbeit,
der gerade bei der Annaherung an die Meisterwerke der klas-
sischen Kunst deutlich zu spiiren ist, verschwindet — und wird
ersetzt durch das vornehme, angenehme, herrschatftliche Par-
fum der Immaterialitat.

Ist es aber wirklich so? Nicht ganz, wie mir scheint. Damit das
Readymade-Verfahren gelingen kann, muss es innerhalb des
Kunstsystems praktiziert werden. Die blosse Erklarung eines
beliebigen Gegenstandes zu Kunst reicht nicht aus — diese
Erklarung muss zusatzlich dokumentiert werden, damit sie als
solche fiir den Kinstler selbst und fir andere Geltung be-
kommen kann. Eine Erklarung muss einen Zeugen haben, um
Glltigkeit zu erlangen. Man kann nur dann ernsthaft Gber die
Immaterialitat sprechen, wenn man die Existenz Gottes oder
anderer Gotter akzeptiert, die als immaterielle Zeugen einer
einsamen, nicht materiell dokumentierten Entscheidung fun-
gieren kénnen. Doch heute kénnen wir nicht einmal glauben,
dass der Mensch selbst als Zeuge seiner eigenen Entschei-
dungen dienen kann, denn auch die immaterielle menschliche
Subjektivitat ist inzwischen unglaubwiirdig geworden. Die
Entscheidung Uber den Kunststatus eines Objekts braucht
also einen realen, wenn man so will, materiellen Zeugen, um
Uberhaupt getroffen werden zu kénnen. Der heutige Kunst-
betrieb funktioniert wie ein solcher Zeuge. Seine Funktion
besteht darin, die Entscheidungen der Kiinstler zu dokumen-
tieren — und andere Uber diese Entscheidungen zu informie-
ren. Diese Funktion ist durchaus materiell — und extrem
arbeitsintensiv. Es werden immer grossere Museen und
Kunsthallen gebaut, es werden immer dickere Kataloge publi-
ziert, es wird immer mehr organisiert, kommuniziert, auf Ton-
band aufgenommen, gefilmt und ausgestellt. Und es wird
dementsprechend mehr und mehr gearbeitet — auch seitens
des Kinstlers. Inzwischen verwendet der Kinstler mehr Ar-
beit und Energie, um seine immateriellen kiinstlerischen Ent-
scheidungen zu dokumentieren, als frihere Kinstler flr ihre
handwerklichen Erzeugnisse verwendet haben. Und noch ein-
mal: Dieser Dokumentationsvorgang ist nichts Ausserliches
in Bezug auf klinstlerische Entscheidungen, sondern er bietet
erst die Méglichkeit, solche Entscheidungen lberhaupt zu
treffen.

Die Duchampschen Readymades geben das Versprechen
einer einzigen «realen Utopie», die sich mit dem Versprechen
des Kommunismus messen kann und somit scheinbar eine
wirksame Alternative zum Marxismus bietet: eine Erl6sung
von der Arbeit durch Entdeckung einer verborgenen Kunst-
und somit auch Geldprasenz im Armen, Niedrigen, Alltagli-
chen, Gescheiterten, Konkurrenzunfahigen. Aber die marxisti-

(IM)MATERIAL 3

.............



sche Kritik am Warenfetischismus bleibt auch fiir die Ready-
mades relevant. Es bereitet namlich keine grossen Schwie-
rigkeiten zu erkennen, wie die Aneignung des durch Arbeit
produzierten Mehrwerts im Falle der Readymade-Kunst funk-
tioniert. Seit den Zeiten der Avantgarde wird die Kunstpraxis
oft beschrieben als Transgression, Uberschreitung und Tabu-
verletzung, so dass der Eindruck entstehen mag, dass es sich
dabei um einen Weg aus den Kunstinstitutionen heraus ins
Offene, ins Andere handelt. Doch die Uberschreitung funktio-
niert hier im Dienste der Inklusion: Die heutige Kunst will
nicht exklusiv, sondern inklusiv sein — und jede Uberschrei-
tung der Grenzen der Kunst erweitert das Netzwerk der
Kunst, macht dieses Netzwerk noch inklusiver. Das Netzwerk
der Kunst braucht allerdings eine materielle Infrastruktur,
eine materielle Basis. Hier handelt es sich nicht mehr um
«ideelle» Grenzen des Normativen, Wertvollen und Tradierten,
deren Uberschreitung als «Tabuverletzung» gelten dirfte,
sondern um ganz reale, «materielle» Grenzen von Museen,
Kunsthallen, Kunstvereinen und so weiter. Diese Grenzen
sind nicht bloss von asthetischen Normen oder Vorurteilen
bestimmt, sondern vielmehr von der Bauindustrie errichtet.
Jede Zunahme der Inklusion in der Kunst impliziert also eine
Zunahme der anonymen, physischen Arbeit beim weiteren
Aufbau von Kunstraumen. Die gleiche, durchaus materielle
Arbeit wird notwendig, um Kataloge, Filme und sonstige
Dokumentationen zu produzieren — weswegen es am Ende
letzlich keine Rolle spielt, ob die Kunst innerhalb oder aus-
serhalb der etablierten Kunstraume stattfindet. Der Kunst-
wert, den der Kinstler einem beliebigen Gegenstand, einem
beliebigen Raum oder einem beliebigen Vorgang zuschreibt,
wird zunachst einmal durch die anonyme nicht-kinstlerische
Arbeit von Bauarbeitern, Technikern, Putzpersonal und so
weiter produziert — und erst danach vom Kiinstler angeeig-
net. Diese Tatsache wird meistens durch den Diskurs ver-
deckt, der die heutige avancierte Kunst als Kritik der Kunst-
institutionen interpretiert. Aber diese Kritik fiihrt letztendlich
zur Erweiterung dieser Institutionen — um eine immer gros-
sere Inklusivitat zu erreichen.

Nun kann man aber sagen, dass eine einzelne kiinstlerische
Entscheidung als solche trotzdem als immateriell gelten darf
— unabhéangig von ihrer faktischen Dokumentation und Reali-
sierung. Und man kann weiter sagen, dass die Kunst dann
immateriell ist, wenn sich das Kunstwerk als eine Reihe von
explizit formulierten kiinstlerischen Entscheidungen und An-
weisungen prasentiert, die dazu dienen, Installationen und
Objekte aufzubauen, Performances aufzufiihren oder Ereig-
nisse zu organisieren. Das Immaterielle bedeutet in diesem
Fall weniger das Nicht-Materielle als vielmehr das Transpa-

20 YEARS, PARKETT 72, 2004

4444444444444

rente, Rationale, Nachvollziehbare. Die Magie der kinstleri-
schen Kreation, die einmalig wirkt und vom Korper des
Kinstlers untrennbar ist, wird hier durch ein explizites, wie-
derholbares Programm zur Herstellung von Kunst ersetzt.
Eben diese Unabhangigkeit der Kunst vom Kérper des
Kinstlers wird gern als Immaterialitat bezeichnet: Die Befrei-
ung vom individuellen, kreativen Kérper zugunsten eines
transparenten, intersubjektiven, immateriellen Programms.
Vor allem bietet das Zeitalter des Digitalen anscheinend die
Méglichkeit, so etwas wie eine digitale Seele zu schaffen, die
von ihren Verkérperungen — von ihren materiellen Inkarnatio-
nen in der jeweiligen Hardware — weitgehend unabhéngig
bleibt. Diese digitale Seele begibt sich somit auf eine Seelen-
wanderung vom Korper eines Menschen (eines Kinstlers)
zum Computerkorper — und von einem Computerkérper zum
anderen. Dabei handelt es sich anscheinend um eine solche
Seelenwanderung, welche die Identitat der Seele im Grossen
und Ganzen intakt l&sst. Diese neoplatonische Vision von
digitalen Seelen auf der Suche nach ihren materiellen Hard-
ware-Inkarnationen beherrscht weitgehend die Imagination
unserer Gegenwart, denn der digitale Code 0/1 prasentiert
sich auf den ersten Blick als Vollendung des Duchampschen
Traums von der |dentitat zwischen Kreation und Selektion,
Produktion und Konsum.

Allerdings kann eine solche Seelenwanderung schon deswe-
gen nicht gelingen, weil der technische Fortschritt standig
neue Korper schafft, die zu den alten Seelen nicht mehr rich-
tig passen. Gerade das digitale Zeitalter demonstriert de
facto die extreme Abhangigkeit der Software von der Hard-
ware — der Seele vom Kérper. Programme lassen sich nicht
ohne Weiteres vom Menschen auf den Computer und von
einer Computergeneration zur anderen Ubertragen — dazu
braucht es viel Ubertragungsarbeit. So beginnt der Kinstler,
genauso fleissig am Computer zu arbeiten, wie er friher etwa
fleissig gemalt hat. Aus heutiger Perspektive prasentiert sich
die von der historischen Avantgarde vollzogene Enttechnisie-
rung der Kunst zunehmend als Vorbereitung einer neuen
Phase ihrer radikalen Retechnisierung. Die alten Techniken
der Zeichnung, der Malerei und der Bildhauerei wurden von
der Avantgarde abgeschafft — oder vielmehr in ihrer Bedeu-
tung relativiert. Doch nach einer Phase der Befreiung von der
Technik hat nun eine Phase der Retechnisierung der Kunst
eingesetzt — und zwar unter Verwendung der neuen digitalen
Techniken der Bildproduktion und -distribution. Der Kiinstler
ist erneut zu einem Techniker, zu einem Spezialisten, zu ei-
nem Produzenten geworden. Programmierung und Digitali-
sierung bedeuten Arbeit ohne Ende. Die heutigen «virtuellen»
Bilder verbreiten einen noch starkeren Schweissgeruch als



die traditionellen Meisterwerke. Die kurzen avantgardisti-
schen Ferien der fréhlichen Immaterialitat sind langst vorbei.
Der Kunst steht ein neuer, langer Arbeitsalltag bevor.

BORIS GROYS
ist Professor fir Philosophie und Medientheorie an der
Hochschule flir Gestaltung Karlsruhe.

THE RETECHNIZATION

BORIS GROYS

|||||||||||||| R e R R R R AR A RN RN R R AR AR RN KRR RARLAL]

To begin with, a story from life. | once casually asked the di-
rector of a provincial German Kunsthalle if he presented
video or net art at his institution. He told me that he couldn't
show any immaterial art because the equipment it required
was too heavy, and both purchasing and using it were too ex-
pensive—so, unfortunately, he had to restrict his exhibition
activities to traditional paintings on canvas which is much
less costly. And, indeed, as every writer knows, it's much less
expensive and much less strenuous to write “materially” with
a pen than “immaterially” with a computer. So what makes a
writer claim that art has become immaterial today—in the
sense of no longer being physical work? It is a claim that
keeps cropping up in art publications.

The artistic avant-garde did indeed fight an embittered battle
against arts & crafts—and therefore, if you will, against the
materiality of art. The battle famously culminated in the

readymade, a procedure initiated by Duchamp. The procedure
is conventionally interpreted as a purely immaterial operation
that consists of bestowing artistic status on any object of
choice. The artist who operates with readymades does not
work on materials; nor does it take much time to produce a
readymade. The decision to call an object a work of art is in-
stantaneous. Production is replaced by selection. The artist
stops being a laborer—and is, instead, a consumer. This is al-
most a paradisiacal condition, in which production and con-
sumption become identical. You can cook soup, hand out
candies, conduct conversations, cut somebody's hair—it is all
art. The victory of immateriality has apparently been secured.
Spirits waft freely through the spaces of art, liberated from
the prison of physicality or materiality. The sweaty smell of
hard work, so unmistakable on studying the masterpieces of
classical art, has disappeared—giving way to the refined,
agreeable, stately scent of immateriality.

But is that really true? Not quite. For the readymade proce-
dure to succeed, it has to be practiced within the art system.
Merely declaring an object to be a work of art will not do—the
declaration must be documented so that it can acquire value
both for the artist himself and for others. A declaration re-
quires a witness to establish its validity. The condition of im-
materiality is given only if we accept the existence of God or
other gods, who can function as immaterial witnesses of a
lonely, non-materially documented decision. But today we are
not even sure anymore whether people can serve as plausi-
ble witnesses to their own decisions because immaterial hu-
man subjectivity has become implausible as well. It is there-
fore impossible to make a decision on the status of an object
as a work of art without a real “material” witness. The art
trade today functions as just such a witness. Its function con-
sists of documenting the decisions artists make, and inform-
ing others about these decisions; it is a function that is defi-
nitely material—and extremely labor-intensive. The art world
is building larger and larger museums and kunsthalles; cata-
logues are getting thicker and thicker; more and more is
being organized, communicated, taped, filmed, and exhibited.
That means more and more work is being done—by artists as
well. They are investing more work and energy in document-
ing their immaterial artistic decisions than their colleagues of
old once did in their handcrafted output. To repeat: the
process of documentation is not an external record of artistic
decisions, it is intrinsic to the decision-making process itself:
no decision without documentation.

Duchamp’s readymades offer the promise of one single “real
utopia,’ which can measure up to the promise of communism
and would seem to provide an effective alternative to Marx-

(IM)MATERIAL 5

..............



ism: deliverance from drudgery through the discovery of a
hidden artistic and therefore monetary presence in things
that are poor, lowly, mundane, in the failure to be competitive,
and in failure itself. But the Marxist critique of commodity
fetishism applies to readymades as well. It does not require a
great effort to understand how the appropriation of added
value produced by work functions in readymade art. Since the
days of the avant-garde, artistic practice has often been de-
scribed as transgression, infringement, and the breaking of
taboos, which creates the impression that it has walked out
of art institutions, out into the open and to otherness. But
stepping across borders has proven to be inclusive: art today
does not want to be exclusive; it wants to be inclusive—every
border that is crossed expands the network of art; it makes
the network even more inclusive. It is a network that requires
a material infrastructure, a material basis. We are not talking
about “ideal” boundaries of norms, values, and conventions,
whose transgression might be considered as a “breaking of
taboos,’ but rather about the real, material boundaries of mu-
seums, kunsthalles, and other art establishments. Their
boundaries are not merely defined by aesthetic norms or pre-
conceived ideas but even more so by the construction indus-
try. Every increase in the inclusiveness of art also implies an
increase in the anonymous, physical work required to con-
struct more art spaces. The same obviously material work
also goes into producing catalogues, films, and other forms of
documentation—for which reason it ultimately makes no dif-
ference whether art takes place inside or outside of estab-
lished venues. The art value, which the artist assigns to any
given object, any given space, or any given process, is essen-
tially the product of anonymous, non-artistic work performed
by construction workers, technicians, cleaning staff, etc.—and
only then appropriated by the artist. This fact is generally
eclipsed by discourse that interprets today’s advanced art as
critiquing art institutions, but actually such criticism expands
those institutions—in order to achieve ever-expanding inclu-
siveness.

Nonetheless, one can still consider a single artistic decision
as immaterial, regardless of its factual documentation and re-
alization. And one can also say that art is immaterial when the
work of art is presented as a series of explicitly formulated
artistic decisions and instructions required to construct in-
stallations and objects, to produce performances, or to organ-
ize events. In this case, immateriality does not mean the non-
material but rather something transparent, rational, and com-
prehensible. The magic of artistic creation, whose effect is
unique and which is inseparable from the body of the artist, is
replaced by an explicit, repeatable program for the manufac-

6 20 YEARS, PARKETT 72, 2004

..............

ture of art. It is precisely the independence of art from the
body of the artist that is often designated as immateriality:
the liberation from the individual, creative body in favor of a
transparent, intersubjective, immaterial program. The age of
digital technology apparently offers the opportunity to create
something like a digital soul that remains largely independent
of its embodiments—its material incarnations in the relevant
hardware. The digital soul embarks on a spiritual journey from
the body of a human being (an artist) to the body of the com-
puter—and from one computer body to another. And the jour-
ney apparently leaves the identity of the soul largely intact.
This Neoplatonic vision of digital souls seeking their material
hardware incarnations has captured the contemporary imagi-
nation, for the digital code 0/1 would seem at first sight to be
the consummation of the Duchampian dream of the identity
of creation and selection, production and consumption.

A closer look reveals, however, that the journey cannot suc-
ceed because technological progress is constantly creating
new bodies that no longer match the old souls. The digital
age has demonstrated de facto the extreme dependence of
software on hardware—of the soul on the body. Programs
cannot always be transferred, as a matter of course, from
people to the computer and from one computer generation to
another—a great deal of hard work and readjustment is re-
quired. So artists have begun working as diligently at their
computers as they used to work at, say, painting. In hindsight,
the historical avant-garde's de-technization of art actually set
the stage for a new phase of radical retechnization. The
avant-garde abolished or rather relativized the meaning of
the old techniques of drawing, painting, and sculpture. Eman-
cipation from technique has now been succeeded by retech-
nization that exploits the new digital techniques of pictorial
production and distribution. The artist has once again be-
come a technician, a specialist, a producer. Programming and
digitalization means work without end. Today's “virtual” im-
ages exude an even stronger smell of sweat than the tradi-
tional masterworks. The brief avant-garde vacation to cheer-
ful immateriality has been over for ages. Today art confronts
a new, much longer daily grind.

Translation: Catherine Schelbert

BORIS GROYS
is a professor of philosophy and media theory at the
Hochschule fiir Gestaltung Karlsruhe.



	Die Retechnisierung der Kunst = The retechnization of art

