Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2004)

Heft: 71: Collaborations Olaf Breuning, Richard Phillips, Keith Tyson
Artikel: Cumulus aus Europa : Lob des Dialogs = in praise of dialogue
Autor: Bianchi, Paolo / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus Europa

IN JEDER AUSGABE VON PARKETT PEILT EINE CUMULUS-WOLKE AUS
AMERIKA UND EINE AUS EUROPA DIE INTERESSIERTEN KUNSTFREUNDE
AN. SIE TRAGT PERSONLICHE RUCKBLICKE, BEURTEILUNGEN UND DENK-
WURDIGE BEGEGNUNGEN MIT SICH - ALS JEWEILS GANZ EIGENE
DARSTELLUNG EINER BERUFLIGCHEN AUSEINANDERSETZUNG.

IN DIESEM BAND AUSSERN SICH PAOLO BIANCHI, KUNSTPUBLIZIST UND FREIER

KURATOR AUS BADEN BEI ZURICH, UND WAYNE BAERWALDT, DIREKTOR VON

THE POWER PLANT, TORONTO:

Kaum ist ein Krieg vorbei, kommt
schon die ndchste Krise. Zwar ist im-
mer wieder von Dialog in der Weltpoli-
tik die Rede, Ziel bleibt jedoch stets die
Kapitulation des Feindes. Dialogunfa-
hige Staaten werfen Handgranaten in
Schlupflécher um dann ein halbes Dut-
zend oder mehr Leichen von palasti-
nensischen oder afghanischen Wider-
standskampfern zu bergen. Wer nicht
in Nablus oder Kabul lebt, sondern in
Zirich zu Hause ist und versehentlich in
Empire von Antonio Negri und Michael
Hardt liest, stosst ganz am Schluss auf
den Appell, militant zu werden: «Mili-
tante leisten kreativen Widerstand ge-
gen die imperiale Befehlsgewalt. (...)
Diese Militanz verwandelt Widerstand
in Gegenmacht und Rebellion in ein
Projekt der Liebe.» (S. 419-420) Eine
Art Gruppe von Militanten trifft sich
jeden zweiten Dienstag im Monat je-
weils ab 18 Uhr fiir ein paar Stunden in
der Zircher Galerie Bob Gysin an der

Ausstellungsstrasse 24. Das Treffen ist

I ob
des
Dialo

25

PAOLO

BIANCHI

fur alle offen, der Besuch erfolgt ohne
Anmeldung. Diese so genannte Dialog-
runde stellt eine sanfte Verschworung
fur ein kollektives Denken dar, fur die
direkte Begegnung von Angesicht zu
Angesicht. Die Liebe verschwindet,
wenn wir nicht miteinander kommuni-
zieren. Wirkliche Kommunikation steht

fir Gemeinschaft, Partizipation und

Freundschaft. Durch den Dialog koén-

169

nen Militanz und Liebe wachsen und
gedeihen.

Der Beginn dieses Experiments er-
folgte kurz nach dem 11. September im
Herbst 2001. Zusammen mit dem Kom-
munikationstheoretiker Rolf Todesco
rief ich im Aktsaal der Hochschule fir
Gestaltung und Kunst den Dialog ins
Leben. Der Aktsaal ist, sagen die Archi-
tekten, der schonste Raum im Haus.

PARKETT 71 2004



Nackte Schonheiten aus fernen Lan-
dern posieren dort vor der Schweizer
Fahne, und das sogar vormittags. Beim
Dialog im Aktsaal konnten sich alle
nackt zeigen. Sie zogen dabei nicht die
Kleider aus, sondern das Korsett ihrer
fixen Ideen. Sie lernten, wenn jemand
etwas Idiotisches sagte, nicht gleich zu
maulen: «Du Idiot!», sondern die Din-
ge in der Schwebe zu halten. Dann wur-
de der Dialog vertrieben: Zuerst fan-
den wir an der Zurcher Hochschule
Winterthur eine neue Bleibe, dann ge-
wahrte uns die Privatschule F+F fur
Kunst und Mediendesign in Zirich
Gastrecht. Wir waren immer im obers-
ten Stock dieser Institutionen, quasi im
Dachstock oder Oberstiibchen. Jetzt,
2004, sind wir im White Cube gelandet,
in dem Raum, wo die Kunst erst zur
Kunst wird. Das ist stimmig, denn der
Dialog ist selbst eine Kunstform. David
Bohm schreibt: «<Beim Dialog blicken wir
durch den Schleier der Gedanken.»
Beim Dialog geht es um Kommuni-
kation pur, geht es darum, etwas Neues
zu erschaffen, uneingeschrankt und
vorurteilsfrei zuzuhoren, ohne sich ge-
genseitig beeinflussen zu wollen. Im
Dialog reden wir dariiber, was Dialog
bedeutet. Wenn «dia» fur «durch» steht,
so interessiert uns der freie Sinnfluss,
der unter uns, durch uns hindurch
und zwischen uns fliesst. Wahrend die
Diskussion mit Perkussion zu tun hat,
mit zerschlagen, zerteilen und zerle-
gen, mit einem Wettbewerb von Schuld-
der
fordern.

zuweisungen, will Dialog das

Zusammenspiel Pingpong
spielen, nicht um zu gewinnen, son-
dern um zu schauen, wie lange der Ball
im Spiel gehalten werden kann.

Beim Dialog sitzen wir auf Stiithlen,
die einen geschlossenen Kreis bilden.
Die Mitte bleibt leer, sie steht fiir einen

leeren Raum, in dem iber alles gere-

det wird. Das Grundprinzip lautet: sich
die Annahmen der anderen anhoéren.
Nicht die Antwort zahlt, sondern das
Nachgiebigwerden, das Offnen des
Geistes und das Beachten aller Mei-
nungen. Dialog meint die Annahmen
gemeinsam zu Uberprifen und zu lo-
ckern. Der Akt der Gewalt verwandelt
sich so in einen Akt des aufeinander
Eingehens.

Es gibt Dialog-Abende, die in eine
Sackgasse zu munden scheinen. Ein
Dialog-Schiiler stellt fest: «Einmal mehr
konnte ich die wichtige Erfahrung
machen, dass der Dialog immer auch
ein Spiegel eigener Befindlichkeit ist.»
Der Dialog-Meister fligt hinzu: «Die ei-
gene Befindlichkeit ist auch ein Spie-
gel des Dialogs. Das Schwierige am
Dialog ist, dass man seine eigene Be-
findlichkeit aushalten muss.» Was sind
Sackgassen? Der Hauptbahnhof von
Zirich ist eine Art Sackgasse, ein Sack-
bahnhof, der uns mit der ganzen Welt
verbindet.

Jede Kunstausstellung verbindet die
Besucher mit der ganzen Welt. Jede Aus-
stellung schafft einen gemeinsamen
Erfahrungsraum (Speicher, Container,
Bahnhof, Marktplatz). Ausstellen heisst
Weltanschluss. Die Schnittstelle zwi-
schen «Ich» und «Welt»: die Kunst. Als
Kurator muss ich den Container so
gestalten, dass die Qualitit der kollek-
tiven Aufmerksamkeit lebendig bleibt
und die ublichen Projektionen und
Reaktionen auf die Kunst offen ge-
legt und tberprift werden koénnen,
so dass die Besucher den «Grund des
Sees, in dem sie schwimmen» erken-
nen kénnen.

Wer

wiinscht sich, sie um ein paar Wahr-

eine Ausstellung  betritt,

heiten bereichert wieder verlassen zu
konnen. Kuratoren, die ihre Ausstel-

lungen als dialogische Atmosphiren

170

inszenieren, sind jedoch nicht daran
interessiert, eine monologische Identi-
tat sowie stabilisierende Korsettstangen
in ihr «Werk» einzuziehen, so dass sich
eine Erkenntnis einstellt, die sich an
eine unterstellte feste Struktur der
Dinge anpasst. Im Gegenteil: Dem dia-
logisch arbeitenden Kurator ist der
Wille zentral, mit dem die Besucher ihr
Selbst in einer als chaotisches Stromen
aufgefassten Kunstwirklichkeit ausdri-
cken und verwirklichen. Angestrebt
werden keine hoheren Einsichten, son-
dern die Vielzahl gleich gtltiger Wahr-
heiten. Der Dialog-Kurator erschafft
seine Ausstellung als eine Identitats-
bestimmung, die produktive Wider-
spriiche «in der Schwebe halt». Da-
durch erhoht sich die Spannung einer
Show. Wenn es den Besuchern gelingt,
ihre Annahmen tber Kunst zu suspen-
dieren, fihrt dies zu einer Schérfung
der Beobachtung und zu einer Refle-
xion gedanklicher Prozesse, die selbst
zur Kunst wird.

Eine dialogische Ausstellung unter-
scheidet sich bedeutend von diskur-
siven Ausstellungen. Die Sucher nach
Wahrheit und die Verkiinder von
Kunstgewissheiten betreiben ihr Tun
in der Uberzeugung, dass es eine
Wabhrheit gibt und dass es gut ist, wenn
alle Besucher mit ihr konfrontiert wer-
den. Dialogisch operierende Kurato-
ren verstehen sich nicht als Verkiinder
von Wahrheiten. Sie ermoglichen es,
dass die Unterschiede zwischen den
Kinstlern als Bedingung jeder Kom-
munikation und jedes Kunstsystems
wachgerufen werden. Ahnlichkeiten
und Gemeinsamkeiten stellen sich im
Fortgang des Ausstellungsbesuchs von
selbst her, sie emergieren. Nur die
die

Uberzeugungsarbeit Einzelner kann

«Durchsetzung» von Konsens,

die Emergenz von Gemeinsamkeiten



Der Aktsaal, Hochschule fiir Gestaltung und Kunst in Zirich, 1998 /

The life drawing studio. (PHOTO: HGKZ)

verhindern — und sie tut dies bekannt-
lich alle Tage. Wahrend im Diskurs
Wissen tradiert wird, wird im Dialog
Wissen generiert. Der Diskurs beschaf-
tigt sich mit der alten oder bekannten
Ordnung der Dinge, der Dialog hin-
gegen mit der anderen Ordnung der
Dinge. Im Dialog wird keine neue Ent-
deckung der Kunst vorangetrieben,
vielmehr steht die Sorge um Kunst, um
Kultur und Kulturen im Mittelpunkt.
Die Lebenskunst ist das Organ des
Selbst,
Kunst macht, sich entwirft und gestal-

das Erfahrungen sammelt,
tet, um sich quasi ganz zu entfalten.
Objektive Erkenntnis gibt es nicht,

deshalb gibt es keine andere Basis fiir

die Lebenskunst und die kulturelle
Einheit der Menschen als unseren
Wunsch, eben diese Ganzheiten zu er-
langen: «Dieser Wunsch wiederum ist
begrindet dadurch, dass wir die Men-
schen sind, die wir sind.» Eine kulturel-
le Einheit im Sinne von Lebenskunst
zu erreichen ist fur den chilenischen
Neurobiologen Humberto Maturana
«kein Problem der Wissenschaft, wie
wir sie gewdhnlich verstehen, sondern
ein Problem der Kunst des Lebens
selbst».

In gelungenen Ausstellungen tre-
ten Leben, Kunst und Werk in einen
offenen Dialog, sie entwickeln und ver-

andern sich. Ridume, Korper und Zei-

L7

ten existieren als vielgestaltiges Gan-
zes. Das Rhizom wuchert. Es wird im
besten Sinne ungeordnet und interdis-
ziplinar gedacht und gehandelt. Agen-
ten des Interdisziplindren finden sich
im Kollektiv oder als Einzelne. Gute
Ausstellungskunst préasentiert immer
auch individuelle, experimentelle, kom-
munitare, soziale und/oder solidari-
sche Utopien. Wenn es einer Ausstel-
lung gelingt, mit dem gesetzten Thema
und den ausgewahlten Kiinstlern einen
Mikrokosmos des kulturellen Makro-
kosmos zu erzeugen, kann sie erwar-
ten, eine gesellschaftliche Wirkung zu
entfalten.

Ein wichtiger Vordenker des Dia-
logkonzepts war Friedrich Schleierma-
cher (1768—1834). In vielen Arbeiten
hat er die Bedeutung des Gesprichs
zur Uberwindung der Distanz auseinan-
der liegender Standpunkte betont. Seit
Ende des achtzehnten Jahrhunderts
empfahl er das «gesellige Gespriach»
als Modell fir Kultur und Gesellschaft.
Das von Schleiermacher und anderen
Vertretern der Romantik postulierte
Gruppengesprach als Mikrokosmos des
Makrokosmos Kultur entspricht durch-
aus dem Prinzip einer Gruppenausstel-
lung mit finf, fiinfundzwanzig, fiinfzig
oder sogar fiinfhundert Kiinstlern. So
sind Gruppenausstellungen reprasen-
tative Querschnitte von Gegenwarts-
kunst, von multiplen Sicht- und Emp-
findungsweisen. Jede Ausstellung ist
ein Dialog — ein Lebenskunstwerk.

Internetlink:
www.hyperkommunikation.ch/
dialog-im-aktsaal

Literatur:

— David Bohm, Der Dialog. Das offene
Gesprich am Ende der Diskussionen, hrsg. v.
Lee Nichol, Klett-Cotta, Stuttgart 1998.

— Michael Hardt, Antonio Negri, Empire:
die neue Weltordnung, Campus, Frankfurt
am Main 2002.



In Praise

of

Dialogue

Scarcely has one war de-escalated be-
fore the next crisis begins. There’s al-
ways talk of dialogue in world politics
but the goal remains constant: the en-
emy’s capitulation. Nations incapable
of dialogue throw hand grenades into
trenches just to make room for another
half dozen or so corpses of Palestinian
or Afghan resistance fighters. If you
don’t live in Nablus or Kabul but in,
say, Zirich or New York and happen to
browse through Empire by Antonio Negri
and Michael Hardt, you’ll come across
the following call for militancy: “Mili-
tants resist imperial command in a cre-
ative way. ... This militancy makes re-
sistance into counterpower and makes
rebellion into a project of love.” (p. 413)
On the second Tuesday of every month
at 6 p.m., something resembling a
group of militants meets for a couple
of hours at Bob Gysin’s gallery on
Ausstellungsstrasse 24 in Zurich. The
meeting is open to the public, no ad-
vance notice required. This so-called
circle of dialogue gently conspires to
promote collective thinking and di-

rect face-to-face encounters. Love will

PARKETT 71 2004

PAOLO BIANCHI

vanish if we don’t communicate with
one another. Genuine communication
stands for community, participation,
and friendship. Through dialogue, mil-
itancy and love can grow and flourish.
The
shortly after September 11 in the fall of

experiment was launched
2001. I launched Dialog, along with
communications theorist Rolf Todesco,
in the life drawing studio at Ziirich’s
University of Art and Design. The life
drawing studio, architects say, is the
most beautiful room in the building.
Beauties from distant lands pose there
in the nude before the Swiss flag—even
in the morning. At our Dialog meet-
ings, everybody had a chance to strip.
But instead of taking their clothes off,
people shed the corsets from around
their entrenched ideas. Whenever any-
body said something stupid, they learn-
ed to hold their tongues for a minute
instead of instantly muttering, “You
idiot!” Then Dialog was evicted. We
found new accommodations at Zirich
University’s branch in Winterthur, and
later at the F+F School of Art and
Media Design, a private school in Zi-

172

rich. We were always on the top floor
of these institutions, in the attic you
might say. Now, in 2004, we’ve landed
in the White Cube, the space where art
becomes art. That’s pretty apropos be-
cause Dialog is an art forum too. Accord-
ing to David Bohm, dialogue enables
us to see through the screen of thought.

Dialog seeks pure and unadulter-
ated communication and tries to take a
new tack with no restrictions, no pre-
conceived ideas, and no desire to influ-
ence or persuade. At Dialog, we talk
about what dialogue means. If “dia”
stands for “through,” then we’re inter-
ested in the meaning that flows under
us, through us, and between us—with
no strings attached. Discussion is re-
lated to percussion, to demolishing
and dividing and dissecting, to fault-
finding competitions; dialogue fosters
interchange. Playing ping-pong not in
order to win but to see how long you
can keep the ball in play.

At Dialog we sit on chairs forming a
closed circle. The middle stays empty;
it stands for unoccupied territory
where you can talk about anything.
The basic principle is: listen to the as-
sumptions of others. It’s not the answer
that counts but the ability to concede,
to have an open mind and be mindful
of other opinions. Dialogue means
working together to explore and let go
of preconceived notions. The act of vi-
olence is thus transformed into an act
of mutual consideration.

Some Dialog evenings seem to lead
to a dead-end. One Dialog student ob-
served that it made him realize how im-
portant it is to remember that dialogue
always mirrors one’s own state of mind.
The Dialog master added that our state
of mind also mirrors the dialogue. The
trouble with dialogue is that you have
to tolerate your own state of mind.



What are dead ends? The main station
in Zurich is a kind of dead-end, a
“stub” terminal that connects us to the
whole world.

Every art exhibition connects visi-
tors to the whole world. Every exhi-
bition creates a shared space of ex-
perience (storehouse, container, train
station, market). Exhibiting means
plugging into the world. The interface
between “me” and “world” equals art.
As a curator I have to design the con-
tainer so that the quality of collective
attentiveness remains lively and the
usual projections and reactions that af-
fect art are exposed. The latter can
then be subjected to examination, al-
lowing viewers to see “the bottom of
the lake in which they’re swimming.”

People who go to an exhibition
would like to be enriched by a few
truths by the time they leave. However,
curators who create exhibitions based
on the principle of dialogue are not
interested in dressing their “work”
in monologic identities or stabilizing
corset stays in order to transmit knowl-
edge that ties in with a firmly struc-
tured foundation. On the contrary:
the dialogically oriented curator aims,
above all, to activate the will of visitors
so that they can express and achieve
self-fulfillment in the chaotic flow of
artreality. That means aspiring to a
plurality of equivalent truths rather
than higher knowledge. The dialogue
curator wants to be sure that exhibi-
tions offer the potential of determin-
ing identity and encouraging pro-
ductive contradictions by suspending
judgment. This heightens the tension
of a show. If visitors succeed in sus-
pending their assumptions about art,
they will enjoy an enhanced faculty for
observation and reflection on mental

processes, which is itself a work of art.

A dialogic exhibition differs substan-
tially from a discursive one. Those who
seek truth and wish to promulgate
artistic certainties are of the conviction
that there is a truth and that it is good
for visitors to be confronted with it. Di-
alogically operating curators do not see
themselves as promulgators of truths.
They generate awareness of the fact
that differences between artists are
a precondition of all communication
and all art systems. Similarity and com-
monality emerge automatically in the
process of attending an exhibition.
Only the encouragement of consensus
through individual acts of persuasion
can obstruct the emergence of com-
mon ground—and it does, on a daily
basis, as we all know full well. Discourse
consolidates knowledge; dialogue gen-
erates it. Discourse addresses the old,
familiar order of things; dialogue ad-
dresses different orders. Dialogue does
not push to rediscover art but instead
concentrates on the care of art, on the
care of culture and cultures.

The art of life is the organ of the
self, which collects experience, makes
art, and drafts and designs itself in or-
der, one might say, to achieve complete
fulfillment. Since there is no such
thing as objective knowledge, there is
no basis for the art of life and the cul-
tural unity of humankind other than
our desire to achieve such integral
wholes: “This desire is in turn based on
the fact that we are the people that we
are.” The Chilean neurobiologist Hum-
berto Maturana also argues that achiev-
ing cultural unity is not a problem of
science, as we ordinarily understand it,
but rather a problem of the art of life
itself.

In successful exhibitions, life and
art and work engage in an open-ended
dialogue; they develop and change.

75

Spaces, bodies, and times exist as a
multifarious whole. The rhizome pro-
liferates. Thoughts and actions are ide-
ally disordered and interdisciplinary.
Agents of interdisciplinary action are
found in the collective or individually.
Good exhibition art always incorpo-
rates individual, experimental, com-
munitarian, social and/or solidary
utopias. If an exhibition manages to
choose a theme and artists that succeed
in generating a microcosm of the
cultural macrocosm, then it may look
forward to having an impact on society.
An important forerunner of the
concept of dialogue is Friedrich Schleier-
macher (1768-1834), who placed great
faith in that concept as a means of con-
quering the distance between mutually
alien points of view. Toward the end
of the eighteenth century, he recom-
mended “lively conversation” as a
model for culture and society. The
group conversations postulated by
Schleiermacher and other representa-
tives of Romanticism as the microcosm
of the macrocosm of culture clearly co-
incide with the principle of a group
exhibition that presents five, twenty-
five, fifty, or even five-hundred artists.
Group exhibitions are representative
cross-sections of contemporary art and
therefore of a multiplicity of views and
feelings. Every exhibition is a dia-
logue—an artwork of life.
(Translation: Catherine Schelbert)

I'n ternteit: Link:
www.hyperkommunikation.ch/
dialog-im-aktsaal

Rie e nen ceish

—David Bohm, On Dialogue (London/New
York: Routledge, 1996).

—Michael Hardt, Antonio Negri, Empire
(Harvard University Press, 2000).



	Cumulus aus Europa : Lob des Dialogs = in praise of dialogue

