
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2004)

Heft: 70: Collaborations Christian Marclay, Wilhelm Sasnal, Gillian Wearing

Artikel: The "urmaterial" urge = Der urmaterielle Drang

Autor: Burton, Johanna / Schmidt, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"We still do not know how much less 'nothing' can be. Has an

ultimate zero point been arrived at with black paintings, white

paintings, light beams, transparent film, silent concerts, invisible

sculpture...? It hardly seems likely."" These are the closing
lines from Lucy Lippard's famous 1968 rumination on "The

Dematerialization of Art," and they pose a kind of modern-day
Zeno's paradox. It seemed that if the very definition of early
postmodern art was increasingly linked to a gradual dissolution

of the object and a visible distancing of idea from material,

it would logically follow that soon the most advanced

contemporary works might no longer be recognized as art at
all—at least not according to any of its previous conceptions.
At the same time, conceptual or performance-based practices

(those two strains of postmodern art that Lippard saw
as contributing to the dematerialization, and thus potential
obsolescence, of the object) simultaneously stood as totems
of art's future. That is, while exceeding, even counteracting,
the formerly established terms of art, these new modes
offered the possibility that art itself remain vital and viable,

pleasurable and critical, relevant in the face of an ever-more
voracious spectacle culture. But, however you read the equation:

as the end of art or as its rebirth by way of burgeoning
postmodern condition, Lippard's essay concluded with her

productive pontification on the limits of the zero point, which
I'll simply rephrase as: J ust how low can you go?

One answer (and this was: lower, much lower)
was given by way of a rotated axis, as Jean-Frangois Lyotard
shifted from the vertical measure of dematerialization to the

THE "URMATERIAL" URGE
JOHANNA BURTON

OLAFUR ELIASSON, YET UNTITLED,

1998/2000, reversed waterfall,
installation at the Wanas Foundation,

Knislinge, Sweden / NOCH OHNE TITEL,

umgekehrter Wasserfall.

horizontal spread of the "immaterial." In his mammoth 1985
exhibition at the Centre Georges Pompidou, titled "Les Im-

materiaux," Lyotard presented a notion of immateriality that
took on the micro-features inherent to viral sprawl. Indeed,

"immateriality," as such, didn't announce the disappearance of
the object altogether—it rather posed questions about the
radically new relationship between object and maker, in part
by suggesting that there were "materials" that already
shimmered in and out of comprehension as such. "Immaterial"
materials were associated specifically with the technological
revolution—prosthetic skin is one handy example—and neatly
illustrated what Lyotard saw as an increasingly wide cleft
altering what had been, since the Enlightenment, a straightforward

relationship of man's mastery over objects. Lyotard
argued that the terms of creation were, in both theological and

artistic terms, in the process of being radically retooled; the

reassuring Hegelian notion that objects of art could be

understood as providing mirror reflections of human subjects
could simply no longer be ascribed to. In fact, having lost control

of the creative process, man had relinquished mastery
and become just one more element in a sea of immateriality,
no longer central but rather one more interchangeable cog.

Perhaps most importantly, Lyotard offered yet another
model of materiality on the move—one not, as with Lippard's,
gradually emptying itself of symbolic freight, but instead
rather violently exploding, bursting, effectively atomizing itself
into particles. Where dematerialization was, to an extent, a

kind of experiment in seeing how long a body could live after

(IM)MATERIAL„.„..„„J3



its head had been chopped off—think of Kosuth's paintings of

dictionary definitions—immaterialization proposed something
else. There was, it seemed, a counterintuitive anti-entropy at

work, in which material broke down into smaller and smaller

components in order to keep circulating (rather than winding
down)—and these microscopic parts, operating by way of
constant displacement, could no longer, even clumsily, be

sutured together (even as, paradoxically, the boundaries
between them dizzyingly blurred). No wonder, then, that Lyotard
filled the galleries of the Pompidou with anything he felt
might embody immaterial materials, these all equally part of

an "immanent and, as it were, 'flat' network of areas of in-

DAVID HAMMONS, CONCERTO
IN BLACK AND BLUE, 2002,

installation view, Ace Gallery, New York /

KONZERT IN SCHWARZ UND BLAU

(PHOTO ACE GALLERY, NEW YORK)

quiry"2': from artworks to architectural plans; from computer

programs to scientific trials, from conceptual experiments to
theoretical data. Here, any remaining notion of "material"
manifested itself as a knife's edge—paradoxically reducing
everything to immaterial indistinguishability and yet
spontaneously producing unexpected relationships and patterns
within its chaotic nebula. For Lyotard, then, if there was a way
to productively rethink aesthetics, it was by unmooring the

visible from representation (or meaning), to introduce a kind

of hiccup between the two, and to thus allow for the possibility

of the "presentation of the unpresentable."3' (It is not

inconsequential that Duchamp was one of Lyotard's favorite
artists.) Lyotard's earlier Postmodern Condition notion of

"incommensurability" (which provided an opportunity to dis-
combobulate the act of seeing, as it were, to abruptly release

objects and words from pre-assigned meanings and to render

both momentarily—if not perpetually—strange) looked to

have evolved into a radical "imcommensurability," in which
notions of measure and proportion necessarily undid
themselves altogether.4'

Briefly mapping this trajectory makes one thing clear. No

less in 1985 than in 1968 and whether joined by an anxious
"de-" or an ambiguous "im-" ("immaterials" can, after all, be

equally read as not-materials or knot-materials), materiality
itself was very much the shakily privileged term, as terms in

states of useful crisis often seem to be. And this is no less

the case today—the prefix that would, however, best describe
the relationship of artistic practice to material product (or
byproduct) might be the German "ur," making ours perhaps the
moment of "urmateriality." Indeed, considering many recent

engagements with, and extensions of, materiality, as such, it's

tempting to rethink materiality in the new millennium as a

kind of psychic construction rather than any palpable
substance, no matter how malleable or divested of meaning. The

prefix "ur"—with its connotations of original, primitive, ancient,
or archetypal—offers a way of thinking materiality as phan-
tasmatic space, or to be more precise, phantasmatic non-

space. Take two recent projects done in the Tate Modern's

cavernous Turbine Hall in just the last two years. (Indeed, the
hall's existence itself is conducive to a rethinking of
materiality—liminal, cave-like, and striving for sublimity, the space
exerts an unspoken "urmaterial" imperative on any artwork taking

up residence there.)
In October 2002, Anish Kapoor unveiled MARSYAS, an

installation work that nearly filled the hall's 550-foot long,
75-foot wide, 115-foot high expanse. In keeping with

Kapoor's oeuvre, however, the work managed to utilize materials

in such a way that, while undeniably taking up space, it

4. ...20 YEARS, PARKETT 70, 2004



simultaneously created an alternate space—this one extending

both literally and figuratively to suggest a kind of shared
skin between artwork and viewer. MARSYAS (the title of which
refers to the satyr flayed alive by Apollo) was a monumental
membrane, a kind of corporeal mobius that disallowed
rational binaries, such as inside and outside, horizontal and

vertical, here and there. This tautly pulled deep-red epidermis
was folded into an undulating shape not unlike a monumental

eardrum, with each end twisting into a conch-like spiral
and offering virtual access to those canals within. The work
could hardly be called a sculpture in any traditional sense,
though it did use materials in order to sculpt the viewer's

experience of space, as did minimalist works of the sixties. Yet,
here that sculpted space rendered the body experiencing it

into a synaesthetic membrane itself, as the gargantuan corpus

transmitted sensory data to any body in its proximity.
Indeed, here sight became invariably mixed up with sounds

produced from the hollows and planes of the membrane, just
as color called up taste and smell. Kapoor's stake in what I'm

calling "urmateriality" has almost nothing to do with the nuts
and bolts of its fantastic edifice—constructed using one
immense sheet of PVC membrane Rather, such "urmateriality"
exists in the kind of archetypal synaesthetic space in which
bodies were self-reflexively unmoored from language and

had to give into a kind of inverted monumentality. There is

hardly an image that the piece calls to mind more than the
womb—that first space of "materiality" that is indubitably
linked to "maternity." Here, "urmateriality" might be seen as a

conduit for the experiential—ungrounding the viewer through
the most deeply familiar, yet deeply unnamable, space.

Olafur Eliasson's work for the Turbine Hall, which

opened there in October 2003, operates in a slightly different

"urmaterial" mode The Nordic artist has been celebrated
for his ability to conjure the sublime through banal mechanical

means, and he often lays bare the mechanisms of cliches
of the "natural" by multiplying their Romantic (and thus
artificial) effects—perhaps at once a critique and a celebration
of such long-standing pleasures. Indeed, such works as a

waterfall that runs uphill and strobe-lit artificial rain call

attention not only to conventionally represented nature but,

perhaps more importantly, to habituated patterns of seeing.
In THE WEATHER PROJECT, Eliasson goes so far as to render
such subtle retoolings as a kind of immersive mirage. Here,
the hall is occupied by no recognizable "materials" but is

instead emptied of its architectural status and recoded as an

outdoor—or perhaps otherworldly—environment. A huge "sun"

is constructed as thousands of mono-frequency lights form
a half-arc that is completed by its twin reflection in the

mirrored ceiling. A fine mist is emitted, and it gathers and

dissipates, approximating the behavior of clouds. Viewers
congregate in the space, lolling on the cement ground beneath
them as though it were a grassy hill, formally invited by the
artist to contemplate contemplation itself. If the intellectual
and mnemonic aims of the project aren't readily clear, given
its components, the Tate's website makes them explicit, inviting

audience members to contribute their own weather
stories, these presumably recalled and illuminated by Eliasson's

atmospheric doppelganger. If "urmateriality" is a means for
Kapoor to access a literally originary space (pre-language,
where bodies are not yet distinguishable from one another—

a kind of primordial prehistory), for Eliasson it works to establish

a hallucinatory collective memory. Indeed, there is no one
for whom an evocation of a misty day—sun bursting through-
will not call up myriad memories, longings, and fantasies,

many of them imposed by the media or other shared texts.

"Urmateriality" works to call attention to the everyday events
(here, the weather) that, activated, reveal themselves as

communally binding.
In 1915, Freud coined the term "Urphantasien" (primal

phantasies), in part to explain how certain psychic realities
are not necessarily in line with physical ones.50 For Freud, it

was possible that primal phantasies—scenes of sexual

intercourse between parents, seduction, and castration, among
them—could be explained phylogenetically. He argued that
such phantasies had, in fact, been acted out in the larger
archaic history of humanity (entering into a kind of collective
memory) and thus, even when not experienced by an individual

directly, could find themselves incorporated into an
individual's psychic history. While I hardly want to argue that
works by, say, Eliasson and Kapoor are attempts to tap into
such a dubious collective pool, as Freud suggests, I do think
that the term affords a number of ways of thinking about the
current stakes of materiality in art-making. So many artists

are turning toward a communal pool of information, experience,

or history as the primary "materials" for their practices
that one might fruitfully ask just how such projects—these
relying on a common human denominator, whether physical or
cultural—must necessarily proceed by way of the "urmaterial."
This needn't mean returning to a primordial soup, or even to
the womb, but more widely to a notion of shared—if not

always firsthand—experience. The word "immersive" is used

again and again to describe installations like those above,
and this language only affirms the way "urmaterials" work,

suggesting, as they do, that one's bodily and psychic

responses are not merely reactions to the work but are, in fact,
the work itself.

(IM)MATERIAL 5



Such tendencies can be seen in David Hammons's 2003
CONCERTO IN BLACK AND BLUE, a work that literally didn't

exist without its audience, which was asked to circumnavigate

a 20,000-square-foot space guided only by tiny LED

flashlights that emitted pinpoints of blue light. The piece,
then, was the eventual interaction of tiny beams—yours within

a ready-made community of other participants—and the
realization that the only object to be seen was your own mostly
blinded journey as it intersected with others. On the opposite
aesthetic pole, "urmateriality" might be said to operate in

Thomas Hirschhorn's lovingly constructed, abundantly
cluttered altars and kiosks—these pedagogical weigh-stations
designed to house temporary communities of readers who

share philosophical and cultural history, if seemingly little
else. Here, as with works by, say, Philippe Parreno, Pierre

Huyghe, Rirkrit Tiravanija, and others "urmateriality" works

not so much through the material substance engaged within
the space of any one work—whether redeployed Japanese
anime character, xeroxed Marxist text, or steaming pot of

Thai noodles—but rather by way of the strata of another

phantasmatically constructed communal history.
This needn't manifest itself as utopic, critical, or even

socially prescriptive though some artists—Hirschhorn, for
example—do utilize such "urmaterial" manifestations to address

the current political climate, just as others use that mode to

levy cultural analysis. (Hammons, for example, has addressed

racist capitalism head on by way of the "urmaterial.") Rachel

Harrison, not clearly condemning or celebrating, deploys the
"urmaterial" by calling upon commonly held cultural and

social signifiers (photos of Liz Taylor, cans of olives, middle

America home furnishings) and then severing the link
between a construction of primal phantasy around those

objects and their contemporary relevance. Pairing minimalist

sculpture gone informe with generally lowbrow commodity
items, Harrison's "urmateriality" stalls its viewers in the umbilical

space between temporalities, forcing them to contemplate

contemplation, as does Eliasson, but to intentionally
frustrated (rather than elated) ends.

This sort of ambivalent urge appears in work by a number

of artists who take their materials from art and cultural

history in order to simultaneously call them forth (and thus

keep them present, in circulation, and relevant) and cancel
them out (negating them and thus denying them a sanctimonious

history). Wade Guyton, an artist who works "across"

mediums, performs such literal "double-crossings," simultaneously

marking appropriated imagery as significant and

negligible. In his series of Printer Drawings, for instance, he

rips pages from (usually decades old) art and architecture

books, then runs them through his printer, palimpsesting
iconic geometric shapes, such as Xs and Us, onto their
surfaces. Such historical collapsing is also present in work by

Kelley Walker who, like Guyton, avoids authorial mark and,

rather, takes up older cultural history only to coolly mark it as

existing in the now. Walker's images exist primarily as digital

imagery, and while they were plucked from a kind of continuously

evolving "urmaterial" archive to begin with, they are
immediately put back into circulation there. Having altered an

image of, say, Warhol's already-appropriated RED RACE RIOT

(1963) by pairing it with ectoplasmic whorls produced by

spreading toothpaste and mouthwash on his scanner, Walker

might sell digital editions of the image with the explicit directive

that its buyers continue to tweak the image as they like.

In such cases, the literal manifestation of "urmateriality"
implies a kind of ongoing morphing process that, nonetheless,

acutely acknowledges—and even exposes—the primal
phantasies into which it taps.

A rather unexposed element of this "urmaterial"
moment, however, appears to manifest itself in the connective
tissue evident—if generally repressed—between the "material"

and the "maternal" to which I alluded briefly at the beginning

of this essay "Immersive urmateriality," a brand of

contemporary installation that constructs an alternate embodied

space for its viewer (ä la Eliasson, for instance) usurps a

maternal model only to deploy its effects using an equally
appropriated, culturally valorized, vocabulary of the sublime. In

effect, then, such "immersive" sites provide a (however temporary)

"place" for their viewers. In her famous 1984 Ethique de

la difference sexuelle (An Ethics of Sexual Difference), Luce

Irigaray argues persuasively that women have historically
occupied a paradoxical position: The "maternal feminine"—in

Irigaray's terminology—has provided a place for man (both
literally and figuratively "enveloping" him) while simultaneously
allowing for no place of her own.6' A bodily metaphor of spa-
tiality, then, appears to be easily usurped by male artists, as is

evidenced by the monumental space-providing or space-producing

works discussed here An alternate, and often more

internally complicated, approach to "urmateriality" might be

seen in works by artists such as Angela Bulloch and Isa

Genzken, who display an inherently uneasy relationship to

space. Genzken literally turns commonly held perceptions of

space inside-out, allowing disoccupation. In a work such as

OHR (2002), in which Genzken set a large-scale print of a

female ear into the exterior panels of a building, the bodily
debt inherent in architecture was made overt—if obstinately
unavailable for occupation. Genzken's forays into the "urmaterial"

operate at an intentional remove, disallowing immer-

6, .20 YEARS, PARKETT 70, 2004



THOMAS HIRSCHHORN, OTTO FREUNDLICH ALTAR, 1998,

group exhibition «Non lieux», Kaskadenkondensator,
Basel (Wiedergabe einer vom Künstler

gestalteten Seite in Parkett 57 / reproduction
of a page in Parkett 57 designed by the artist).

sion and aggressively upending the gendered mechanics of

spatial constructions—artistic and otherwise.
To necessarily conclude, then, if we are indeed living in

an "urmaterial" era, it's safe to say that "materials" exist both

everywhere and nowhere at once—artists establish the
subjects of their work as existing not only between a kind of
necessarily fictional rendition of the past (whether cultural,
psychical, or physical) and present but also between audience
and artwork. Indeed, if there is a uniquely positive potential
inherent to such an extended description of materiality, it is

the hope that such abundance will yield contemplative practices

that remain self-reflexive (if not always critical) of their
own (material and social) conditions. The very real danger of
such an "urmaterial urge," however, is that immersive urmate-

riality will—as a natural extension of Lippard's "zero point" and

Lyotard's "immanent and, as it were, 'flat' network of areas of

inquiry"—simply suck everything, hook, line, and sinker, right
back to from whence it came.

JOHANNA BURTON
is an art historian and critic living in New York City.

1) Lucy Lippard and John Chandler, "The Dematerialization of Art," Art

International (February 1968, vol. XII, No. 2). Reprinted in Lippard,

Changing; essays in art criticism (New York: Dutton, 1971), pp. 255-276.

2) Jean-Frangois Lyotard, The Postmodern Condition, trans. Geoff

Bennington and Brian Massumi (Minnesota: University of Minnesota

Press, 1984), p. 39.

3) Ibid., pp. 80-81 (Appendix).

4) See the double volume catalogue accompanying "Les Immateriaux,"

published on the occasion of the exhibition: Les Immateriaux: album et

inventaire and Les Immateriaux: epreuves d'ecriture (Paris: Centre

Georges Pompidou, 1985). Also see Jean-Frangois Lyotard, op. cit.

(note 2).

5) See Sigmund Freud, "A Case of Paranoia Running Counter to the

Psycho-Analytic Theory of the Disease," (1915), Standard Edition, vol.

XIV, p. 269. and Introductory Lectures on Psycho-Analysis (1916-17),

Standard Edition, vol. XVI, p, 371.

6) See Luce Irigaray, Ethique de la difference sexuelle (Paris: Les

Editions de Minuit, 1984) translated from the French by Carolyn Burke and

Gillian C. Gill as An Ethics of Sexual Difference (Cornell: Cornell

University Press, 1993).

(IM)MATERIAL .7



DER URMATERIELLE DRANG
JOHANNA BURTON

OLAFUR ELIASSON, THE WEATHER

PROJECT, 2003, Tate Modern Turbine Hall,

London, 16 October 2003-21 March 2004.

(PHOTO: TÄTE MODERN, LONDON)

«Noch immer wissen wir nicht, wie viel weniger nichts sein

kann. Ist der definitive Nullpunkt erreicht mit schwarzen
Bildern, weissen Bildern, Lichtstrahlen, transparenter Folie,

stillen Konzerten, unsichtbaren Skulpturen...? Es erscheint

wenig wahrscheinlich».0 So lauten die Schlusszeilen von Lucy

Lippards berühmten Reflexionen über «Die Entmaterialisierung

der Kunst» und sie laufen auf eine Art modernes Pendant

zu Zenons Paradoxien hinaus. Da die frühe
postmoderne Kunst per definitionem mit einer schrittweisen

Auflösung des Objekts und einem sichtbaren Auseinanderdriften

von Idee und Material einherging, erschien es nur

logisch, dass früher oder später die konsequentesten
zeitgenössischen Werke gar nicht mehr als Kunst erkennbar sein

würden - zumindest nicht im Sinn irgendeiner bis dahin

gültigen Vorstellung von Kunst. Gleichzeitig galten die konzep-
tuellen oder auf der Performance aufbauenden Kunstformen

(jene beiden Zweige der postmodernen Kunst, die Lippard
als für die zunehmende Entmaterialisierung - und folglich
das potenzielle obsolet Werden - des Objekts mitverantwortlich

betrachtete) quasi als Totems, welche das Fortbestehen
der Kunst sichern würden. Das heisst, diese neuen
Kunstformen erlaubten, obwohl sie bestehende Kunstbegriffe
sprengten oder ihnen sogar zuwiderliefen, dass die Kunst
selbst lebendig, lebensfähig, attraktiv, kritisch und,
angesichts einer immer reisserischeren Spektakelkultur, von Be¬

deutung bleiben konnte. Aber egal, wie man die Gleichung
versteht, als Ende der Kunst oder als ihre Wiedergeburt im

Aufblühen der Postmoderne, Lippards Essay schliesst mit
einer produktiven Abhandlung über die Grenzen des

Nullpunkts, die ich wie folgt zusammenfassen möchte: «Wie tief
hinunter kann man überhaupt gehen?»

Eine Antwort (die lautete: «tiefer, viel tiefer») erfolgte
durch eine Achsendrehung, als Jean-Fran?ois Lyotard von

der vertikalen Messung der Entmaterialisierung zur horizontalen

Ausdehnung des «Immateriellen» überging. In seiner

Mammutausstellung «Les Immateriaux» im Centre Georges

Pompidou, 1985, führte Lyotard einen Begriff von Immateria-

lität ein, der die Mikro-Eigenschaften der viralen Verbreitung

angenommen hatte. Tatsächlich führte die «Immaterialität»
als solche noch nicht zum völligen Verschwinden des Objekts

- sie warf eher Fragen auf über das radikal neue Verhältnis

zwischen dem Objekt und seinem Schöpfer, teilweise durch

die Andeutung, dass es «Materialien» gebe, die an sich schon

an oder jenseits der Grenze unseres Begriffshorizonts
flimmerten. «Immaterielle» Stoffe wurden insbesondere mit dem

technologischen Fortschritt in Verbindung gebracht - im Labor

gezüchtete Haut ist ein gutes Beispiel dafür - und sie

veranschaulichten deutlich, was Lyotard meint, wenn er von

einer sich immer weiter öffnenden Kluft spricht, welche die

seit der Aufklärung angenommene klare Herrschaft des

8. .20 YEARS, PARKETT 70, 2004



Menschen über die Dinge verandern werde. Lyotard
argumentiert, dass der Schöpfungsbegriff sowohl in theologischer

wie künstlerischer Hinsicht gerade einen radikalen
Wandel durchmache; es sei schlicht unmöglich geworden,
sich auf die beruhigende Hegeische Vorstellung zu berufen,
dass Kunstwerke als Spiegel des menschlichen Subjekts
fungierten. Tatsächlich habe der Mensch längst die Kontrolle
über den Schaffensprozess verloren, habe die Herrschaft
abgetreten und sei einfach zu einem weiteren Element im Meer
des Immateriellen geworden, er stehe nicht mehr im Zentrum
der Dinge, sondern sei lediglich ein auswechselbares Rädchen

im Getriebe.

Aber das Wichtigste ist vielleicht, dass Lyotard noch

ein anderes Modell des sich verändernden Wesens der Materie

anbot, ein Modell, demzufolge sich die Materie nicht wie
bei Lippard allmählich ihrer symbolischen Überfrachtungen
entledigt, sondern selbst gewaltsam explodiert, birst und

sich tatsächlich in ihre kleinsten Partikel auflöst. Wahrend
die Entmaterialisierung in gewissem Mass ein Experiment
war, um zu sehen, wie lange ein Körper weiter lebte, nachdem

man ihm den Kopf abgeschlagen hatte - man denke etwa an

Kosuths Bilder lexikalischer Definitionen -, bedeutet die Im-

materialisierung etwas anderes. Da war, wie es schien, eine
kontraintuitive Anti-Entropie am Werk, in welcher das Stoffliche

in immer kleinere Komponenten zerfiel, und zwar eher

um die Zirkulation aufrechtzuerhalten als um sie
herunterzuschrauben. Und diese mikroskopisch kleinen Bestandteile,
die ihre Funktion durch fortwahrendes In-Bewegung-Sein
erfüllten, liessen sich nicht mehr, auch nur annähernd
zusammenfugen (dies, obwohl die Grenzen zwischen ihnen
paradoxerweise verwirrend unscharf geworden waren). Wen wundert

es also, dass Lyotard die Ausstellungsräume des Centre

Pompidou mit Dingen füllte, von denen er dachte, sie könnten

immaterielle Materialien verkörpern, die alle gleicher-
massen zu einem «immanenten, sozusagen 'flachen' Netz

von Forschungen»21 gehörten: Kunstwerke und Bauplane;
Computerprogramme und wissenschaftliche Versuche; kon-

zeptuelle Experimente und theoretische Daten. Hier wurde

jede noch haltbare Materialvorstellung zur messerscharfen
Schneide, die paradoxerweise alles bis zur immateriellen
Ununterscheidbarkeit reduzierte und dennoch spontan
unerwartete Bezüge und Regelmässigkeiten innerhalb des
chaotischen Nebels aufzeigte. Sollte es überhaupt eine Möglichkeit

geben, die Ästhetik neu zu denken, so, laut Lyotard, nur
indem man das Sichtbare aus seiner Verbindung mit der

Repräsentation (oder Bedeutung) lost, um eine Art Schluckauf
zwischen beiden herbeizuführen und damit die «Darstellung
des nicht Darstellbaren»31 zu ermöglichen. (Es ist kein Zufall,

dass Duchamp einer von Lyotards Lieblingskünstlern war.)

Lyotards früherer, in Das postmoderne Wissen eingeführte
Begriff der «Inkommensurabilität» (der erlaubte, den Akt
des Sehens aufzusprengen, um Objekte und Worte abrupt
von ihren vorgegebenen Bedeutungen zu befreien und beides

- wenn auch nicht dauerhaft, so doch einen Moment

lang - fremd erscheinen zu lassen) schien sich zu einer
radikaleren «Imkommensurabilität» entwickelt zu haben, in

welcher sich alle Mass- oder Proportionsvorstellungen
vollständig auflösten.41

Fasst man diesen Wandlungsprozess kurz zusammen,
wird eines klar. Wie 1968 war der Begriff des Materiellen
auch 1985, ganz gleich ob ihm ein besorgtes «de-» oder ein

zweideutiges «im-» vorangestellt wurde («immateriell» kann
schliesslich sowohl Nicht-Materielles wie Innermaterielles
bezeichnen), bereits ein etwas wackeliger, aber beliebter
Begriff, wie das bei Begriffen, die sich in einer produktiven Krise

befinden, oft der Fall ist. Und genauso ist es auch heute,
auch wenn das Präfix, das die Beziehung zwischen künstlerischer

Praxis und materiellem Produkt (oder Nebenprodukt)
am besten trifft, heute eher das deutsche «ur» sein dürfte,
was unsere Zeit vielleicht zu einer der «Urmaterialität» macht.

Tatsächlich ist es angesichts derjungsten Behandlungswelsen
und Erweiterungsversuche des Materialbegriffs verlockend,
materielle Beschaffenheit im neuen Jahrtausend eher als

psychische Konstruktion denn als - egal wie geschmeidige
und jeder Bedeutung entledigte - greifbare Substanz zu

verstehen. Die Vorsilbe «ur» mit ihren Konnotationen «original»,

«ursprunglich», «alt» oder «archetypisch» eröffnet zudem die

Möglichkeit das Wesen des Materiellen als phantastischen
Raum zu begreifen, oder genauer: als phantastischen
NichtRaum. Betrachten wir zwei neuere Projekte, die im Lauf der
letzten zwei Jahre in der geräumigen Höhlung der Turbinen-
halle in der Täte Modern realisiert wurden. (Tatsächlich zeugt
die Existenz dieser Halle an sich schon von einem neuen
Begriff von Materialität: Als eine Art Höhle oder Passage mit
einem deutlichen Hang zum Erhabenen stellt sie für jedes
Kunstwerk, das dort ausgestellt werden soll, eine
unausgesprochene «urmaterielle» Herausforderung dar.)

Im Oktober 2002 enthüllte Anish Kapoor seinen MAR-

SYAS, eine Installation, die den rund 170 Meter langen, 23
Meter breiten und 35 Meter hohen Raum fast vollständig
ausfüllte. Im Einklang mit seinem übrigen Werk gelang es

Kapoor, sein Material so einzusetzen, dass es, obwohl es sehr
viel Raum einnahm, zugleich einen neuen Raum entstehen
liess - einen, der sich buchstäblich und metaphorisch
zwischen Werk und Betrachter aufspannte wie eine beiden

gemeinsame Haut. MARSYAS (der Titel nimmt Bezug auf die

(IM)MATERIAL .9



RACHEL HARRISON, UNTITLED, 2002,
mixed media, 54 x 211/2 x 36" / OHNE TITEL,

diverse Materialien, 137,2 x 54,6 x 91,5 cm.

(PHOTO: GREENE NAFTALI GALLERY, NEW YORK)

antike Sage des von Apollo bei lebendigem Leibe gehäuteten,

gleichnamigen Satyrs) war eine monumentale Membran,
eine Art Möbiusschleife, die keine rationalen Dualitäten wie
innen und aussen, horizontal und vertikal, hier und dort zu-
liess. Die straff gespannte, tief rote Epidermis bildete eine,

einem monumentalen Ohr nicht unähnliche, wellenförmige
Gestalt, deren Enden sich zu einer muschelartigen Spirale
drehten und einen virtuellen Zugang zu den inneren Gängen
boten. Man kann dieses Werk kaum mehr als Skulptur im

herkömmlichen Sinn bezeichnen, obwohl darin - wie schon in

der Minimal Art der 60er Jahre - Materialien verwendet werden,

um die Raumerfahrung des Betrachters zu formen. Hier
verwandelte der geformte Raum jedoch den ihn erfahrenden

Körper selbst in eine synästhetische Membran, indem der

gigantische Korpus jedem Körper in seiner Nähe sensorische
Daten übermittelte. Tatsächlich vermischte sich der visuelle
Eindruck unweigerlich mit den durch die Höhlungen und
Flächen der Membran hervorgerufenen Tönen, genauso, wie
auch die Farbe den Geschmacks- und Geruchssinn auf den

Plan rief. Kapoors Interesse für das, was ich «Urmaterialität»

nenne, hat fast nichts zu tun mit den konkreten Materialien
seiner phantastischen Konstruktion (aus einer einzigen
riesigen PVC-Plane). Diese «Urmaterialität» besteht vielmehr
in dem gewissermassen archetypischen, synästhetischen

Raum, in dem die menschlichen Körper von der Sprache
losgelöst auf sich selbst zurückgeworfen wurden und sich einer
Art invertierter Monumentalität überlassen mussten. In ihrer
Form erinnert die Arbeit stark an die der menschlichen
Gebärmutter - jenen ersten Raum der «Materialität», der
zweifellos mit Mutterschaft (Maternität) zu tun hat. Hier Nesse

sich die «Urmaterialität» als Kanal für das mit der eigenen
Erfahrung Verbundene verstehen: Dem Betrachter wird der
Boden unter den Füssen entzogen mittels jenes Raumes, der
ihm der ursprünglich vertrauteste und unaussprechlichste
zugleich ist,

Etwas anders ist die «urmaterielle» Wirkung von Olafur
Eliassons Arbeit für die Turbinenhalle (THE WEATHER PROJECT,

Eröffnung im Oktober 2003). Der nordeuropäische
Künstler ist berühmt für seine Fähigkeit Sublimes mit banalen

mechanischen Mitteln heraufzubeschwören. Oft enthüllt
er die Mechanismen von Natürlichkeitsklischees, indem er
ihre romantischen (ergo künstlichen) Wirkungen überhöht -
vielleicht zugleich als Kritik und Würdigung dieser
langlebigen Freuden. Tatsächlich lenken Werke wie ein aufwärts
stürzender Wasserfall oder ein künstlicher Regen im Lichtgewitter

die Aufmerksamkeit nicht nur auf das konventionelle
Bild der Natur, sondern auch, und das ist vielleicht wichtiger,
auf festgefahrene Wahrnehmungsmuster. In seinem
WEATHER PROJECT geht Eliasson so weit, dass er die subtile
technische Inszenierung zu einer Illusion werden lässt, in die

man eintauchen kann. Diesmal ist die Halle nicht mit erkennbaren

«Materialien» ausgestattet, sondern wird stattdessen
ihres architektonischen Status enthoben und neu als Aus-

senraum definiert - vielleicht sogar als ausserweltlicher
Raum. Eine gigantische Sonne bestehend aus Tausenden

von Monofrequenzlampen, die, in einem vertikalen Halbkreis

angeordnet, durch die Reflexion in der verspiegelten Decke

zu einem ganzen Kreis werden. Ein feiner Nebel wird erzeugt,
der sich beinah wolkenhaft verdichtet und wieder auflöst. Die

Besucher versammeln sich im Raum, lümmeln auf dem

Betonboden unter der Sonne herum, als wäre es ein grüner
Hügel; der Künstler fordert quasi dazu auf, über das Wesen

der Kontemplation selbst nachzudenken. Und wenn die
intellektuellen und mnemotechnischen Ziele des Projekts angesichts

seiner Komponenten auch nicht gleich auf der Hand

liegen, die Website der Tate Gallery legt sie offen, indem sie

das Publikum auffordert, seine eigenen Wettergeschichten
zu erzählen, welche wohl Eliassons atmosphärischer Doppelgänger

ins Gedächtnis rufen und illustrieren soll. Während
die «Urmaterialität» bei Kapoor dazu dient, den Zugang zu

einem buchstäblich ursprünglichen Raum zu eröffnen (ein

vorsprachlicher Raum, in dem sich Körper noch nicht vonei-

10. 20 YEARS, PARKETT 70, 2004





nander unterscheiden - eine Art ursprüngliche
Vorgeschichte), dient sie Eliasson dazu, ein halluzinatorisches
kollektives Gedächtnis heraufzubeschwören. Tatsächlich gibt
es niemanden, bei dem das Bild eines nebligen Tages mit
durchbrechenden Sonnenstrahlen nicht unzählige
Erinnerungen, Sehnsuchte und Phantasien wachriefe, wobei viele
davon den Medien oder anderen gemeinsamen Kontexten
entstammen durften Der «Urmaterialitat» gelingt es, die
Aufmerksamkeit auf Alltägliches (hier das Wetter) zu lenken, das

sich, einmal aktiviert, als gemeinschaftsbildend erweist.
1915 prägte Freud den Begriff «Urphantasien»,

teilweise um zu erklaren, warum gewisse psychische Realitäten
nicht unbedingt mit den physischen ubereinstimmen.5' Fur

Freud waren Urphantasien, etwa jene des elterlichen Liebesaktes,

der Verfuhrung oder der Kastration phylogenetisch
erklärbar Er vertrat die These, dass solche Phantasien in der
menschlichen Urgeschichte tatsächlich ausagiert worden

seien (und damit Eingang ins kollektive Unbewusste gefunden

hatten), deshalb war es möglich, dass sie eine Rolle in

der Entwicklung der individuellen Psyche spielen konnten,
obwohl das Individuum selbst sie nie erlebt hatte. Nun will ich

nicht behaupten, dass Arbeiten wie die von Eliasson oder Ka-

poor aus einem solch dubiosen kollektiven Tümpel, wie Freud
ihn annimmt, zu schöpfen versuchen, aber ich glaube, dass

dieser Begriff uns helfen kann darüber nachzudenken, welche

Rolle Material und Materialität in der heutigen Kunst

spielen So viele Künstlerinnen und Kunstler greifen fur das

Ausgangsmaterial ihrer Arbeit auf einen allgemeinen Pool

der Informationen, Erfahrungen oder Geschichte zurück,
dass es fruchtbar sein mag, zu fragen, wie es kommt, dass
diese Projekte, die einen gemeinsamen menschlichen,
physischen oder kulturellen Nenner haben, unbedingt auf das

«Urmaterielle» angewiesen sind Das muss nicht heissen,
dass man zur Ursuppe zurückkehrt, oder gar zum weiblichen
Schoss, sondern eher weiter gefasst zur Vorstellung einer
gemeinsamen Erfahrung, die nicht immer aus erster Hand

sein muss Der Ausdruck «eintauchen» oder «Immersion» wird

immer wieder verwendet im Zusammenhang mit Installationen

wie den oben geschilderten Und diese Sprache bestätigt

lediglich die Art, wie «Urmaterialien» wirken, indem sie
uns nämlich vermitteln, dass unsere körperlichen und
seelischen Reaktionen nicht nur durch das Werk ausgelost wurden,

sondern das Werk selbst sind
Diese Tendenz sieht man etwa in David Hammons'

CONCERTO IN BLACK AND BLUE (Konzert in Schwarz und

Blau, 2003), einer Arbeit, die buchstäblich nicht existiert ohne

das Publikum, welches aufgefordert wurde, einen knapp
2000 Quadratmeter grossen Raum zu umgehen, wobei ledig¬

lich winzige blaue LED-Blitzlichter als Orientierungshilfe
dienten Das Werk bestand also aus der gelegentlichen
Interaktion winziger Lichtstrahlen - jedes einzelnen Teilnehmers
innerhalb der sich gerade ergebenden (Readymade-)Besu-
chergemeinschaft - und seine Realisierung darin, dass das

einzig Sichtbare der jeweils eigene vorwiegend blind
zurückgelegte Weg war, der sich mit anderen kreuzte. Am

entgegengesetzten ästhetischen Pol finden wir die «Urmaterialitat»

von Thomas Hirschhorns liebevoll aufgebauten, üppig
bestuckten Altaren und Kiosks, diese pädagogischen Wiege-
stationen, die dazu bestimmt sind, temporare Lesergemeinschaften

mit gemeinsamem philosophischem oder kulturellem

Hintergrund zu beherbergen, auch wenn sie sonst wenig
gemein haben. In diesem Fall, wie auch bei einem Philippe
Parreno, Pierre Huyghe oder Rirkrit Tiravanija, wird die
«Urmaterialitat» nicht so sehr durch das im einzelnen Werk
verwendete Material wirksam - sei dies eine weiterentwickelte
Amme-Figur, ein photokopierter marxistischer Text oder ein

dampfender Topf Thai-Nudeln -, sondern durch das Einweben

von Schichten einer anderen, mit phantastischen Mitteln
konstruierten, gemeinsamen Geschichte

RACHEL HARRISON, MARLON AND INDIAN, 2002, mixed

media and c-print, 471/2 x 51 1/2 x 321/2" / MARLON UND

INDIANER, diverse Materialien und C-Print,
120,7 x 130,8 x 82,6 cm

12 20 YEARS, PARKETT 70, 2004



Das muss nicht utopisch, kritisch, oder gar als soziale

Vorschrift in Erscheinung treten, obwohl einige Künstler -
Hirschhorn, zum Beispiel - mit solch «urmateriellen» Gesten
auch das aktuelle politische Klima ansprechen, während
andere es eher als mögliches Mittel der Kulturkritik sehen.

(Hammons hat mit dem «Urmateriellen» gearbeitet, um den

rassistischen Kapitaiismus zu entlarven.) Rachel Harrison
verwendet das «Urmaterielle» ohne damit eine Bewertung
vorzunehmen, um allgemein verbreitete kulturelle und soziale

Sinnbilder zu beschwören (Photos von Liz Taylor, Olivendosen,

mittelamerikanische Inneneinrichtungselemente) und

dann die Verbindung zu kappen zwischen der Urphantasie, die

diese Objekte umgibt, und deren Bedeutung im tatsächlichen
Leben. Indem sie unförmig gewordene Minimal-Skulpturen
mit gewöhnlichen billigen Konsumgütern kombiniert, drängt
Harrison das Publikum mit ihrer «Urmaterialität» in einen

nabelschnurartigen Raum zwischen den Zeiten und zwingt es

ebenfalls über Kontemplation nachzudenken, aber im Gegensatz

zu Eliasson mit eher frustrierender als berauschender

Wirkung.
Dieser ambivalente Drang taucht in den Arbeiten

zahlreicher Künstler auf, die ihren Stoff in der Kunst- oder
Kulturgeschichte finden, um dieselbe gleichzeitig anzurufen (und

damit gegenwärtig, lebendig und bedeutungsvoll zu erhalten)
und auszulöschen (indem sie sie negieren und ihr die
historischen Weihen verweigern). Wade Guyton ein Künstler, der

intermedial arbeitet, nimmt solche buchstäblichen
Doppelkreuzungen vor, indem er bestehende Bildsprachen
übernimmt und sie als bedeutungsvoll und unbedeutend zugleich
brandmarkt. In seiner Reihe Printer Drawings (Druckerzeichnungen)

reisst erzürn Beispiel Seiten aus (meistjahrzehntealten)

Kunst- und Architekturbüchern und bedruckt sie auf

seinem Drucker mit geometrischen Zeichen, etwa X- oder U-

Formen. Ein ähnlicher geschichtlicher Kollaps findet auch im

Werk von Kelley Walker statt, der wie Guyton jede auktoriale
Handschrift vermeidet und stattdessen lieber die ältere

Kulturgeschichte aufnimmt, um sie lediglich lässig als im aktuellen

Moment existierende zu kennzeichnen. Walkers Bilder

existieren in erster Linie als digitale Bilderwelt, und obwohl

sie anfangs aus einer Art fortwährend sich entwickelndem
Archiv des «Urmaterials» gepflückt wurden, werden sie sofort
wieder dorthin zurückversetzt und erneut in Umlauf gebracht.
Hat er beispielsweise ein Bild von Warhols bereits appropri-
iertem RED RACE RIOT (Rote Rassenunruhen, 1963) verändert,

indem er es mit Ektoplasma-Spiralen kombiniert hat, die

durch das Auftragen von Zahnpasta und Mundwasser auf

seinem Scanner entstanden sind, verkauft Walker womöglich
eine digitale Edition dieses Bildes mit der direkten Aufforde-

WADE GUYTON, UNTITLED PRINTER DRAWING, 2003,

inkjet on book page, 10 x 7" / DRUCKERZEICHNUNG OHNE TITEL,

Inkjet auf Buchseite, 25,4 x 17,8 cm.

(IM)MATERIAL .13



rung an die Kaufer, das Bild weiter nach Belieben zu

verzerren. In diesen Fallen impliziert die buchstäbliche «urmate-
rielle» Qualität einen fortwahrenden Wandlungsprozess, der

jedoch die Urphantasien, von denen er lebt, eingesteht oder

sogar vorfuhrt
Ein eher verborgeneres Element dieses «urmateriellen»

Moments scheint allerdings in der offensichtlichen - wenn
auch gern verdrängten - Verflechtung zwischen dem
«Materiellen» und dem «Maternellen» wirksam zu sein Ich habe zu

Beginn dieses Essays kurz darauf angespielt «Immersive

Urmaterialitat» ist das Markenzeichen einer zeitgenossischen
Installationskunst, die fur ihre Betrachter einen alternativen

körperhaften Raum schafft (wie Eliasson) und dabei ein Modell

des Mütterlichen in Anspruch nimmt, um ihre Wirkungen
mittels eines ebenfalls übernommenen, kulturell abgestutzten

Vokabulars des Erhabenen zu entfalten. Tatsächlich

geben solche Statten zum «Eintauchen» ihren Betrachtern
(wenn auch nur temporar) Raum. In ihrer berühmten Ethik
der sexuellen Differenz (1984) argumentiert Luce Irigaray
sehr uberzeugend, dass die Frauen in der Geschichte eine

paradoxe Stellung innehatten Laut Irigaray gibt das Mutter-
lich-Weibliche dem Mann einen Ort (umschliesst ihn
buchstäblich und metaphorisch), wahrend es selbst keinen Ort
hat.6' Eine körperliche Raummetapher wird von männlichen
Kunstlern daher offenbar leichter in Anspruch genommen,
was die monumentalen Raum greifenden und Raum
schaffenden Werke, von denen hier die Rede ist, zu bestätigen
scheinen Einen anderen, oft innerlichen und komplizierteren
Umgang mit «Urmaterialitat» findet man in den Arbeiten von
Künstlerinnen wie Angela Bulloch und Isa Genzken, die beide

ein gebrocheneres Verhältnis zum Raum erkennen lassen

Genzken verkehrt gangige Raumauffassungen, indem sie das

Innere nach aussen stülpt und auch das Unbewohnte zulasst
In einer Arbeit wie OFIR (2002), bei der Genzken einen uber-

grossen Farbdruck eines weiblichen Ohrs auf der Aussenfas-
sade eines Gebäudes anbrachte, wird offenkundig, was die

Architektur dem Korper verdankt, auch wenn sie es letztlich
nicht besetzen und einlosen kann Genzkens Streifzuge ins
«Urmaterielle» arbeiten mit einem bewussten Abstand, sie

verweigern das Eintauchen in aggressiver Verkehrung der

geschlechtsspezifischen Techniken räumlicher Konstruktion,
egal ob im künstlerischen oder einem anderen Kontext,

Wenn wir tatsächlich in einer Ära des «Urmateriellen»

leben, so lasst sich mit Sicherheit sagen, dass «Materialien»
uberall und nirgends zugleich existieren. - Kunstler setzen
den Gegenstand ihrer Arbeit als einen, der nicht nur zwischen

einer notwendig fiktionalen Wiedergabe der (kulturellen,
psychischen oder physischen) Vergangenheit und der Ge¬

genwart existiert, sondern auch zwischen dem Publikum und

dem Kunstwerk. Sollte in einem derart erweiterten Material-

begriff wirklich ein einmaliges positives Potenzial schlummern,

so ist es die Hoffnung, dass diese Fülle eine kontemplative

Praxis begünstigen wird, die sich selbst (wenn auch

nicht immer kritisch) und ihre eigenen Bedingungen (materieller

und sozialer Art) reflektiert. Die sehr reale Gefahr

eines solchen «urmateriellen» Drangs ist jedoch, dass die zum

Eintauchen einladende Urmaterialitat - wie eine natürliche

Erweiterung von Lippards Nullpunkt oder Lyotards
immanentem, flachem Netz der Forschungsrichtungen - einfach
alles mit Haut und Haar verschlingt und dorthin zurucksaugt,
woher es einst kam

Ubersetzung Suzanne Schmidt

JOHANNA BURTON

ist Kunsthistorikerin und -kritikerin. Sie lebt in New York City.

1) Lucy Lippard, John Chandler, «The Dematenalization of Art», Art

International, Vol XII, Nr 2, Februar 1968 Reprint in Lippard, Changing,

Essays in Art Criticism, Dutton, New York 1971, S 255-276
2) Jean-Frangois Lyotard, Das postmoderne Wissen, hrsg v Peter

Engelmann, Edition Passagen, Wien, S 116

3) Engl «presenting the unpresentable» vgl Jean-Frangois Lyotard,

The Postmodern Condition, University of Minnesota Press, Minnesota

1984, S 80-81 (Die englische Ausgabe enthalt im Anhang eine

Ubersetzung von Lyotards Aufsatz «Reponse a la question qu'est-ce que le

postmoderne?», der ursprünglich in der franzosischen Zeitschrift

Critique, Nr 419, April 1982, erschien und in der deutschen Ausgabe von

Das postmoderne Wissen nicht enthalten ist)
4) Vgl den zweibändigen Katalog zur Ausstellung Les Immateriaux•

album et inventaire, Les Immateriaux epreuves d'ecriture, Centre

Georges Pompidou, Paris 1985, sowie Jean-Frangois Lyotard, op cit

5) Sigmund Freud, «Mitteilung eines der Psychoanalytischen Theorie

widersprechenden Falles von Paranoia», in Gesammelte Werke, Bd X,

S Fischer Verlag, Frankfurt 1999, S 242, und Vorlesungen zur Einfuhrung

in die Psychoanalyse, Gesammelte Werke, Bd XI, S 386

6) Luce Irigaray, Ethik der sexuellen Differenz, ubers v Xenia Rajewsky,

Edition Suhrkamp, Frankfurt am Main 1991

1 4.„„..„,„.20 YEARS PARKETT, 2004


	The "urmaterial" urge = Der urmaterielle Drang

