Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2003)

Heft: 68: [Collaborations] Franz Ackermann, Eija-Liisa Ahtila, Dan Graham

Artikel: "Les infos du paradis” : "Yanomami, spirit of the forest" & the signs of
the times = "Yanomami, I'esprit de la forét" und die Zeichen der Zeit

Autor: Murphy, Jay / Parker, Wilma

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<LES INFOS DU PARADIS-

“‘YANOMAMI,
SPEFRIL O F
Pl O RACS T

JAY MURPHY

&

THE SIGNS
OF THE TIMES

The artists in “Yanomami, Spirit of the
Forest,”!) have all, to a greater or lesser
extent, opted for what Flemish critic
and art historian Jeroen Boomgaard
has called “exchanging the cynicism of
the code for the optimism of the con-
tact.”? Until what was to be a devastat-
ing encounter with the chercheurs d’or

and other typical representatives of the

JAY MURPHY is a writer and critic liv-
ing in New York City. He is writing The Art
of Disorder: A Life of Emile de Antonio; a new
version of his 1993 anthology For Palestine
is also forthcoming; his collaborative In-
ternet project privilege was shown in the

2002 Sundance Online Film Festival.

“outside” world (missionaries, military,
and development planners) beginning
in the eighties, the Yanomami Indians
along the Brazilian-Venezuelan border
in the northern Amazon region were
the most populous, still intact indige-
nous people in South America who had
retained their customary way of life.
That included sorcery, a ritualized exis-
tence based on interpretation of the
myriad malefic and benign gods and
spirits teeming in their midst, as well as
consumption of the pulverized bones
of their dead ancestors, contributing to
the Yanomami’s reputation as canni-
bals. The exhibition was organized by
the Cartier Foundation with anthropol-

169

RAYMOND DEPARDON, CHASSEURS
ET CHAMANS, 2002, film transferred to
DVD, stills.

PARKETT 68 2003



ogist Bruce Albert, who speaks one of
the four Yanomami languages and has
spent several months with them each
year since his first visit in 1973, along
with Survival International (where Al-
bert is vice president) and the Brazilian
NGO Comissdo Pro-Yanomami. The exhi-
bition was conceived in cooperation
with the Yanomami shamans themselves,
especially Davi Kopenawa, a prominent
national and international spokesper-
son for the Indians and his village
Watoriki. Their purpose was to provoke
a “confrontation” and comparison be-
tween their cosmology and visionary
experience, and the “savage mind” at
the heart of our own artistic enterprise.
Five of the artists traveled to the Ama-
zon to develop their works in situ with
the Yanomami, three worked from ma-
terials provided by the Indians whether

texts, drawings, or video, and three

others had already spent considerable
time with the Indians making works
that predated the exhibition in some
instances by more than twenty years.
To its credit, much of the catalogue
details the cosmologies and facets of
life of the Yanomami, their shamans’
séances and relation to animal and an-
cestor spirits, their relationship to their
rich ecological habitat, and traumatic
meeting with the “whites” which in-
cluded a massacre of 16 Yanomami in
1993 in Haxima. Having shamans from
the village work with each artist, the
exhibition disavows presentation as
another “Amerindian” art or humani-
tarian/documentary exhibit, rather it
banks on the interchange of “free asso-
ciations” between the shamanic visions
and the image-making of contemporary
artists from the “developed world.”

The great virtue of “Yanomami, Spirit

of the Forest” is the immersion of ex-
perience afforded many of the artists,
and the variety of their sensibility and
means of interpretation—ranging from
Claudia Andujar’s extremely sensitive
and dignified photographs of the Yano-
mami (her later works through multi-
ple exposures highlight the metamor-
phoses and absorption of shamanic
trances) that draw on the humanist,
documentary tradition to the more
high-tech artistry of Gary Hill, Tony
Oursler and the celebratory, dynamic
video installation made largely from
Yanomami drawings of Issey Miyake
protégé Naoki Takizawa.

At their best, the ensemble of works
in this exhibition illustrate the poly-
valent, multi-leveled “feedback” loops
that constitute our wider ecological re-
lations, here enacted by artists of the
“First World” with those of the “Fourth

WOLFGANG STAEHLE, PAREAKIKI (AYNO HARANI), 2003 / MOUNTAIN SEEN FROM THE HOUSE-VILLAGE,
24-hour color film / BERG VOM HAUSDORF AUS GESEHEN, 24 Std. Film.




World,” not just of the “natural” world
or social-economic groups, but of
image-blocks, states of feeling, and
perceptions, keeping in mind Félix
Guattari’s notion that “an ecology of
the virtual is just as pressing as eco-

»3) The ex-

logies of the visible world.
hibition is filled with abstracted or
virtual analogues of Yanomami experi-
ence. In a Warholian representation,
Wolfgang Staehle provided dual 24-
hour video-cams broadcasting comple-
mentary views of Watoriki village seen
from its mythical La montagne du vent,
and the mountain seen from the vil-
lage. Tony Oursler, long preoccupied
with fraught, disembodied psyches and
mental disturbances translated through
projective technology, uses a bestiary
from Watoriki children’s drawings and
art of shamanic ceremonies, which

overlay his signature eyes in his video

JOSECA YANOMAMI, OKARIMARI, 2002, THE SPIRIT OF THE
ANACONDA AND ITS SONS-IN-LAW, drawing /
DER GEIST DER ANAKONDA UND SEINE SCHWIEGERSOHNE, Zeichnung.

AYNO A (PAREAKIKI HARANI), 2003 / HOUSE-VILLAGE SEEN FROM THE MOUNTAIN,
24-hour color film / HAUSDORF VOM BERG AUS GESEHEN, 24 Std. Farbfilm.

D7



projection MIRROR MAZE (DEAD EYES
LIVE) (2003). Gary Hill brought his
concern with testing the limits of the
body and of language through an on-
going catastrophe theory using video
and other technologies, attempting to
represent in IMPRESSIONS D’AFRIQUE
(2003) his drug experience with the
Yanomami elders. Others, who had ex-
tended experience working with the
Yanomami, sought to present their his-
tory to the world, as with Volkmar
Ziegler’s feature-length film La Maison
et la Foret (1994). While Adriana Vare-
jao’s oil and mixed media paintings
seemed to truly partake of a similar
itinerary to Yanomami shamanism in
her Baroque, hybrid exploration of
bodily dis-
memberment, cannibalism, and sha-

out-of-body experience,

manic initiation, cut in with a history
Vincent Beaurin’s
the

dubious and superficial aspects of

of the Americas.
sculptures pointed out more
contrasting the semiotics of contempo-
rary art with the Yanomami or abori-
ginal “dreamtime.”

This enterprise of comparing the
artistic visions of avant-garde/mod-
ernism or now post-avant-garde/post-
modernism with the works of non-West-
ern cultures of course has a long and
problematic history. As old as Toulouse-
Lautrec’s fondness for Japanese wood-
cuts or Paul Gauguin’s move to Tahiti,
this always-controversial tendency has
recently been expanded exponentially
by processes of the international art
market’s “globalization.” In describing
the “return to the real” in the nineties,
critic Hal Foster characterized the de-
cade as that “of the itinerant curator
who gathers nomadic artists at differ-
ent sites.”® This trend that critic Peter
Schjeldahl dubbed “festivalism” was of-
ten explicitly a part of the new eco-

nomic order’s global trouncing of fron-
tiers and breaking of barriers, putting
into exchange all that had remained
foreign, and it accompanied the open-
ing of art biennials celebrated in such
previously inaccessible spots as Kwang-
ju, Johannesburg, Istanbul, Lima, and
Abu Dhabi. A key statement of this was
the 5th Lyon biennial of contemporary
art in 2000, where the curators Thierry
Prat and Thierry Raspail announced
their theme of “Sharing Exoticisms”
(Partage d’Exotismes), explaining that
the term “art” played the same role in
regard to individual works as the term
“globalization” did in respect to eco-
nomics.” They claimed the success of
this “expansionist principle”—*“the vic-
tory of modernity”—leaves no room
for further expansion but is rather a
“sharing of exoticisms.” To this end,
they brought in as guest curator Jean-
Hubert Martin, who takes this thinking
to its logical end by proclaiming the
end of art in a globalized la ronde of an-
thropology—*“the prepossessing domi-
nance of strictly artistic categories has
faded out in favor of more general val-
ues deriving from the human sciences
and anthropology.”®

Martin had ushered in much of this
art world “globalization” in a big way
with his 1989 exhibition “Magiciens
de la terre” at the Centre Georges
Pompidou and Grande Halle de La Vil-
lette. There, in the interests of world
dialogue and reciprocity, objets d’art
collected from around the globe, were
juxtaposed on the basis of visual crite-
ria, excitement, and novelty, and united
by a common spiritual search, as Mar-
tin adumbrated in interviews. “Magi-
ciens de la terre” claimed a true uni-
versality, gathering so many works
from formerly “marginal contexts.” In
shades of the Yanomami exhibit, Law-

7572

rence Weiner was sent to Papua New
Guinea. The show opened with Zulu
dancers. In the catalog for the exhibit,
it was left to two critics, Guy Brett and
Jean Fisher, to point out that the “mar-
ginal contexts” were often due not to
what Martin termed “Western contami-
nation” or spiritual pollution, but to
land struggles and brutal economic ex-
ploitation, a crucial subtext missing
from the exhibit. The show’s slighting
of the extremely heterogeneous mod-
ernisms alive in say India, or Brazil, led
artist and critic Rasheed Araeen to ask,
“If all things were equal and the same,
why was nobody sent to the villages of
Europe? If the purpose of the exhibi-
tion was to question distinctions be-
tween modern works of art and folk or
traditional art, why was this not done
also within or in relation to Western
culture?”” For Araeen the show merely
duplicated the reigning view of the
“West” as dynamic/modern and the
“Other” as static/traditional. Araeen’s
criticism pointed to some of the rocky
terrain of these projects that slip from
artistic into socio-anthropological or
ethnographic realms. They must of ne-
cessity interrogate themselves, circling
back into questions of museology and
the circumstances of the West’s domi-
nance. Otherwise, they risk becoming
what analyst Slavoj Zizek denounced as
yet another form of racism—*“it ‘re-
spects’ the Other’s identity, conceiving
the Other as a self-enclosed ‘authentic’
community towards which he, the mul-
ticulturalist, maintains a distance ren-
dered possible by his privileged univer-
sal position.”®

Another representation of these
quandaries is exemplified by French
author Michel Leiris, an early pioneer
of the tendency that put so much into
question, which James Clifford dubbed



“ethnographic surrealism.” Clifford notes
the obsessive character of Leiris’ re-
markable journal of his African expedi-
tion L’Afrique fantome, its “dada ideas of
data,” its disenchantment, as well as its
“strange childlike innocence emerging
somehow, each time, after experience
... No moment of truth: Afrique fantome
is only a pen starting up every day.”
Clifford leaves us this intriguing image
of the “surrealist-ethnographer”: after
a long, intense period studying zdr pos-
session in Ethiopia, a sacrifice is made
especially for Leiris. He tastes the ani-
mal’s blood but does not perform the
gourri, the dance of the possessed.
Seated with the zdr adepts in a room
thick with incense, sweat, blood, and
perfume, Leiris’ head is covered in but-
ter, and “the dead animal’s entrails are
coiled around his brow. He does not,
however, interrupt his note taking.”?
One of the morals Clifford draws
from this is that “Perhaps there’s no re-
turn for anyone to a native land—only
field notes for its reinvention.”'?) That,
strangely enough, also seemed to be
one of the meanings from another visi-
tor to the Yanomami, Juan Downey, in
his 1978 video Laughing Alligator. At
one point in the video, Downey’s
guides turn on him with their bows and
arrows, as if to ask who is “shooting”
whom? Perhaps “Yanomami, Spirit of
the Forest” also asks if, despite looming
conditions of ecocide and the vast in-
creases in destitution since Downey’s
video, at last we can approach more of
a semblance of mutual cooperation

and negotiation.

(ALL IMAGES FROM THE CATALOGUE “YANOMAMI,

L’ESPRIT DE LA FORET,” FONDATION CARTIER, PARIS.)

1) “Yanomami, l'esprit de la foret,” May
14-October 12, 2003, Fondation Cartier
pour I’art contemporain, Paris.

2) Jeroen Boomgaard, “Theory Today” in
Conventions in Contemporary Art. Lectures
and Debates Witte de With, 2001, ed. by Val-
entijn Byvanck (Rotterdam: Witte de With
Center for Contemporary Art, 2002), p. 65.
3) See Félix Guattari, Chaosmosis, transl. by
Paul Bains and Julian Pefanis (Blooming-
ton & Indianapolis: Indiana University Press,
1995); The Three Ecologies, transl. by Ian
Pindar and Paul Sutton (London/New
Brunswick, NJ: Athlone Press, 2000).

4) Hal Foster, “The Artist as Ethnogra-
pher”in The Return to the Real (Cambridge:
MIT Press, 1996), note 44, p. 282.

5) Thierry Prat and Thierry Raspail, Par-
tage d’Exotismes, vol. 1 (Lyon: Réunion des

LOTHAR BAUMGARTEN, RIVER-CROSSING, KASHORAWETHERI, 1978,
from a series of 6 gelatin silver prints, 14 x 11” / FLUSSUBERQUERUNG,

aus einer Serie von 6 Gelatinsilber-Abziigen, 35,5 x 28 cm.

A7,

Musées Nationaux, 2000), p. 20. The art-
ists Chris Ofili and Hassan Musa refused to
share their exoticism, the latter writing to
the curators that “African art” was only a
European category that hindered appreci-
ation of his work.

6) Jean-Hubert Martin, ibid, p. 46.

7) Rasheed Araeen, “Our Bauhaus Others’
Mudhouse,” Third Text 6 (Spring 1989):
3-14, p. 11.

8) Slavoj Zizek, “Multiculturalism, or the
Cultural Logic of Multinational Capital-
ism,” New Left Review 225 (1997): 28-51,
p. 44.

9) James Clifford, The Predicament of Cul-
ture (Cambridge: Harvard University Press,
1988), pp. 172, 168.

10) Ibid, p. 173.



spheres of 707/s” diameter / SPIEGEL-

LABYRINTH (TOTE AUGEN LEBEN)
Videoprojektion mit Ton auf 10 Kunst-

8
>
R
~

S

=
=
<

~
=
3
3
S

e
3
8

S
S
e

>
S
-~

b
3
g

S
s

TONY OURSLER, MIRROR MAZE
(DEAD EYES LIVE), 2003, details from

PARKETT 68 2003

harzkugeln von 180 ¢cm Durchmesser.

«<YANOMAMI,
L’ESPRIT
DE LA FORET»

N

DIE ZEIGHEN

PDER ZEIT

Alle an der Pariser Ausstellung «Yano-
mami, I'esprit de la forét»!) beteiligten
Kinstler votierten mehr oder weniger
entschieden dafiir, «den Zynismus der
Chiffre durch den Optimismus des
Kontakts zu ersetzen», wie der flami-
sche Kritiker und Kunsthistoriker Jeroen
Boomgaard es einmal formulierte.?
Bis zu ihrer unheilvollen Begegnung
mit Goldsuchern und anderen typi-
schen Vertretern der «Aussenwelt» wa-
ren die Yanomami-Indianer entlang
der Grenze zwischen Brasilien und Ve-

nezuela im nordlichen Amazonas das

JAY MURPHY, Schriftsteller und Kriti-
ker, lebt in New York City. Zurzeit schreibt
er The Art of Disorder: A Life of Emile de An-
tonio; eine lberarbeitete Neuauflage sei-
ner Anthologie For Palestine (1993) steht
kurz bevor, und am Sundance-Online-Film-
festival 2002 wurde sein Gemeinschafts-

Internetprojekt privilege vorgestellt.

174

JAY MURPHY

grosste noch intakte Urvolk Stidameri-
kas, das seine traditionelle Lebenswei-
se zu bewahren vermochte. Zu dieser
Tradition gehort auch die Zauberei,
eine ritualisierte Existenzweise, die auf
der Interpretation von Myriaden bos-
und gutartiger, in ihrer Mitte lebender
Gotter und Geister beruht, aber auch
auf dem Konsum der zu Staub zerrie-
benen Gebeine ihrer Vorfahren, was
mit zu ihrem Ruf als Kannibalen bei-
trug. Die Ausstellung wurde von der
Fondation Cartier organisiert, und
zwar durch den Anthropologen Bruce
Albert, der eines der vier Yanomami-
Idiome spricht und seit seinem ersten
Besuch 1973 — zusammen mit Survival
International (dessen Vizeprasident er
ist) und der brasilianischen NGO Comis-
s@o Pro-Yanomami — jedes Jahr mehrere
Monate bei den Yanomami verbrachte.
Die Ausstellung wurde in Zusammen-

arbeit mit den Yanomami-Schamanen



konzipiert, insbesondere mit Davi Kope-
nawa, einem wichtigeh nationalen und
internationalen Vertreter indianischer
Interessen, und seinem Heimatdorf
Watoriki. Den Yanomami ging es da-
rum, eine «Konfrontation» und einen
Vergleich zwischen ihrer Kosmologie
und visionaren Erfahrung und dem
«wilden Geist», der unserem eigenen
kinstlerischen Tun zugrunde lag, zu
erreichen. Finf der Kiinstler reisten
ins Amazonasgebiet um ihre Werke vor
Ort mit den Yanomami zu entwickeln,
drei arbeiteten mit von den Indianern
vorgegebenen Materialien wie Texten,
Zeichnungen oder Videos, und drei
weitere hatten bereits vorher betracht-
liche Zeit mit den Indianern verbracht
und trugen Werke bei, die teilweise
mehr als zwanzig Jahre vor dieser Aus-
stellung entstanden waren.

Man muss dem Katalog zugute hal-

ten, dass er die Kosmologien und Le-

bensumstinde der Yanomami detail-

liert darstellt: ihre schamanistischen
Séancen und ihre Beziehung zu den
Geistern von Tieren und Vorfahren,
ihr Verhéltnis zu ihrem reichen 6ko-
logischen Habitat und ihre verhangnis-
volle Begegnung mit den «Weissen»,
einschliesslich des Massakers an 16
Yanomami-Indianern 1993 in Haxima.
In der Zusammenarbeit von Dorfscha-
manen und Kiinstlern wendet sich die
Ausstellung gegen eine Prasentation in
Form einer weiteren amerikanisch-
indianischen Kunst- oder humanitiaren
Dokumentations-Ausstellung und setzt
stattdessen auf den Austausch «freier
Assoziationen» zwischen schamanisti-
schen Visionen und der Bildproduk-
tion zeitgenossischer Kiinstler der
«entwickelten Welt». Die Stiarke dieser
Ausstellung liegt im Eintauchen in Er-
fahrungen, das viele Kiinstler auf sich

nahmen (nehmen durften), sowie in

der Vielfalt ihrer Sensibilititen und
Interpretationsweisen — von Claudia
Andujars ausserst feinfithligen und
wirdevollen Photographien (ihre spa-
teren Arbeiten veranschaulichen dank
Mehrfachbelichtungen die Metamor-
phosen und die tiefe Versunkenheit
schamanistischer Trancezustinde), die
in einer humanistischen, dokumenta-
rischen Tradition stehen, tiber die sich
eher durch High-Tech auszeichnenden
Kunstwerke eines Gary Hill oder Tony
Oursler, bis zu der feierlich dynami-
schen, weitgehend auf Yanomami-
Zeichnungen gestiitzten Videoinstal-
des

Naoki Takizawa.

lation Issey-Miyake-Schiitzlings

Im gliicklichsten Fall sind die Wer-
ke in dieser Ausstellung eine Illustra-
tion der polyvalenten vielschichtigen
Riickkopplungsvorgange, die unsere
Okologischen Beziehungen im weite-

ren Sinn ausmachen und hier fur ein-

GARY HILL, IMPRESSIONS D’AFRIQUE, 2003, video installation stills.

7o)



mal von Kinstlern der «Ersten Welt»

zusammen mit denen der «Vierten
Welt» dargestellt werden, also nicht
nur durch die «nattrliche» Welt oder
soziobkonomische Gruppen, sondern
durch Bildblocke,

und Wahrnehmungen, getreu Félix

Geflihlszustande

Guattaris Idee, dass eine Okologie des
Virtuellen genauso dringend noétig sei
wie die Okologien der sichtbaren Welt.
Die Ausstellung ist voller abstrahierter
oder virtueller Analogien zum Leben
der Yanomami. In einer warholschen
Re-Prasentation schuf Wolfgang Staeh-
le eine 24-stindige Videoschau, die

jeweils komplementér eine Aufnahme

YELLOW
7 x 85 x 60 cm.

VINCENT BEAURIN, DESIGNATION: ENSEIGNE ANIMAL JAUNE, 2003 / DESIGNATION:

ANIMAL SIGN, 385 x 335 x 23%/3”/ BESTIMMUNG: GELBES-TIER-ZEICHEN , 9

des Dorfs Watoriki vom mythischen
«Berg des Windes» aus zeigt und eine
Ansicht des Berges vom Dorf aus. Tony
Oursler, der sich lange mit der Dar-
stellung von Gefihrdungen, korperlo-
sen Seelen und psychischen Stérungen
durch Videoprojektionen auseinander
gesetzt hat, verwendet in seiner Video-
projektion MIRROR MAZE (DEAD EYES
LIVE) — Spiegellabyrinth (tote Augen
leben) — Tierdarstellungen aus Zeich-
nungen der Kinder von Watoriki und
Kunstobjekte aus schamanistischen
Zeremonien und kombiniert sie mit
seinen typischen Augenbildern. Gary

Hill wiederum brachte seine Unter-

176

suchung korperlicher und sprachlicher

Grenzsituationen im Rahmen einer
Katastrophentheorie mittels Video und
anderen Technologien mit ein und
versuchte in IMPRESSIONS D’AFRIQUE
(Eindriucke aus Afrika, 2003)

Drogenerfahrung mit den Yanomami-

seine

Altesten darzustellen. Andere, die be-
reits lingere Zeit mit den Yanomami
zusammengearbeitet hatten, suchten
deren Geschichte zu vermitteln, so
auch Volkmar Ziegler in seinem Film
La Maison et la Forét (1994), der die
Lange eines Spielfilms hat. Wéahrend
Ol- und Misch-
technik-Bilder einen dhnlichen Weg

Adriana Varejaos

zum Schamanismus der Yanomami ein-
zuschlagen schienen mit ihrer baro-
cken, hybriden Untersuchung‘ von
ausserkorperlicher Erfahrung, korper-
licher Verstimmelung, Kannibalismus
und schamanistischer Initiation, ge-
wuirzt mit einem Schuss Geschichte der
amerikanischen Kontinente, verwiesen
Vincent Beaurins Skulpturen auf einen
etwas dubioseren und oberflichliche-
ren Zug dieser Gegeniiberstellung von
Semiotik zeitgendssischer Kunst und
«Traumzeit» der Yanomami oder Abo-
rigines.

Dieser Vergleich von kunstlerischen
Visionen der Avantgarde/Moderne be-
ziehungsweise Post-Anvantgarde/Post-
moderne mit Werken nichtwestlicher
Kulturen hat nattrlich eine lange und
problembeladene Vorgeschichte. So alt
wie Toulouse-Lautrecs Vorliebe fur ja-
panische Holzschnitte oder Paul Gau-
guins Reisen nach Tahiti hat diese
schon immer umstrittene Tendenz in
jungster Zeit durch die Globalisations-
prozesse des internationalen Kunst-
marktes massiv an Bedeutung gewon-
nen. In seiner Beschreibung der
«Rickkehr zur Wirklichkeit» charakte-

risierte der Kritiker Hal Foster die 90er



Jahre als Jahrzehnt des «wandernden
Kurators, der an verschiedenen Orten
nomadische Kiinstler um sich schart».®
Diese Entwicklung, von Peter Schjel-
dahl als «Festivalismus» gebrandmarkt,
war oft ganz explizit Teil des Grenzen
sprengenden und Schranken nieder-
reissenden Vormarschs der neuen glo-
balen Wirtschaftsordnung, die alles,
was noch fremd geblieben war, in den
allgemeinen Austausch mit einzubezie-
hen suchte, und fithrte zur Er6ffnung
von Kunstbiennalen an bis dahin so
entlegenen Orten wie Kwangju, Johan-
und Abu
Dhabi. Ein Schliisselereignis dieser Art

nesburg, Istanbul, Lima
war die fiinfte Biennale zeitgenossi-
scher Kunst in Lyon, 2000, zu deren
Thema die Kuratoren Thierry Prat
und Thierry Raspail das «Teilen von
Exotismen» (Partage d’Exotismes) erho-
sie erklarten, dass der
far das Werk des

Individuums dieselbe Rolle spiele wie

ben, wobei
Begriff «Kunst»

der Begriff «Globalisierung» fur die
Wirtschaft.?) Sie behaupteten, dass der
Erfolg dieses Expansionsprinzips — der
Sieg der Moderne - keinen Raum
mehr liesse fir weiteres Expandieren,
sondern lediglich noch fir ein «Teilen
der Exotismen». Zu diesem Zweck lu-
den sie als Gastkurator Jean-Hubert
Martin ein, der dieses Denken zu sei-
nem logischen Ende fiihrte, indem er
in einem anthropologischen Ringelrei-
hen das Ende der Kunst verkiindete:
«Die tiberwaltigende Dominanz streng
kiinstlerischer Kategorien hat an Be-
deutung verloren gegentber allgemei-
neren Werten, die aus den Human-
wissenschaften und der Anthropologie
stammen.»%

Martin hatte diese Globalisierung
der Kunstszene bereits 1989 in seiner
Ausstellung «Magiciens de la terre» im
Centre Georges Pompidou und in der

CLAUDIA ANDUJAR, IDENTITE, WAKATHA U, 1977, from a series of 11 b/w
prints, 39 x 341/4” / aus einer Serie von 11 Schwarzweissabzigen, 99 x 87 cm.

Grande Halle de La Villette im grossen
Stil angekiindigt. Dort waren im Na-
men des weltumspannenden Dialogs
und der Reziprozitit Kunstobjekte aus
aller Welt versammelt und nach visu-
ellen, spannungs- und neuheitsbeding-
ten Kriterien einander gegeniiberge-
stellt worden; gemeinsamer Nenner
war, wie Martin in diversen Interviews
Suche.

«Magiciens de la terre» behauptete

andeutete, eine spirituelle
wahrhaft universell zu sein, weil so
viele Werke aus bisher «marginalen
Kontexten» gezeigt wurden. Zur Kon-
trastierung des Ausstellungsgutes der
Yanomami wurde Lawrence Weiner

177

nach Papua

Neuguinea geschickt.
Zulu-Tanzer eroffneten die Ausstel-
lung. Im Katalog blieb es den beiden
Kritikern Guy Brett und Jean Fisher
uberlassen, darauf hinzuweisen, dass
die so genannten «marginalen Kontex-
te» weniger mit «westlicher Kontami-
nation» oder spiritueller Verunreini-
gung zu tun hatten, wie Martin es
nannte, sondern vielmehr mit Land-
streitigkeiten und brutaler wirtschaftli-
cher Ausbeutung; ein entscheidender
Subtext, der in der Ausstellung selbst
vollig unterging. Die Vernachlassigung
bestehender, dusserst heterogener Mo-

dernismen in Indien oder Brasilien



b

'}‘f} }“: £ e~ AR

P L Rt

iy

S

ADRIANA VAREJAO, COMIDA (FOOD), 1992, oil on canvas, 474+ x 39%/s” /
NAHRUNG, Ol auf Leinwand, 120 x 100 cm.

Kritiker Rasheed

Araeen zur Frage: «Wenn doch alles

veranlasste den
gleich und gleichwertig ist, weshalb
wurde dann niemand in die europa-
ischen Dorfer entsandt? Und wenn der
Zweck der Ausstellung die Hinterfra-
gung der Unterscheidung zwischen
modernen Kunstwerken und Volks-
kunst oder traditionellen Kunstformen
war, warum hat man das nicht auch
ge-
tan?»” Laut Araeen wiederholte die

innerhalb der westlichen Kultur

Ausstellung lediglich das bestehende
des

Westens gegeniiber dem statisch-tra-

Vorurteil dynamisch-modernen

ditionellen «Anderen». Araeens Kritik
machte das steinige Terrain sichtbar,
auf dem sich Projekte bewegen, die
vom Kinstlerischen ins Sozialanthro-
pologische oder Ethnologische abglei-
ten. Diese missten sich unbedingt
selbst reflektieren und sich auf Fragen
der Museologie und die Umstinde
westlicher Dominanz zuriickbesinnen.
Andernfalls laufen sie Gefahr zu dem
zu werden, was der analytische Denker
Slavoj Zizek als eine andere Form von
Rassismus bezeichnet: «Er respektiert
die Identitat des Anderen, wahrend

er dieses doch nur als eine in sich

178

geschlossene <authentische> Gemein-
schaft versteht, der gegenuber er als
multikultureller Mensch eine Distanz
aufrechterhalt, die nur dank seiner
privilegierten  universalen
8)

Stellung
moglich ist.»

Eine weitere Darstellung dieses
Dilemmas liefert der franzosische
Autor Michel Leiris in seiner frithen
und griundlichen Auseinandersetzung
mit dem, was James Clifford «ethno-
logischen Surrealismus» nennt. Clif-
ford hebt den obsessiven Charakter
von Leiris’ bemerkenswertem Tage-
buch seiner Afrikaexpedition hervor,
seine dadaistische Behandlung von
Daten, seine Erntichterung, aber auch
die «seltsam kindliche Unschuld, die
sich jeweils nach einem Erlebnis
einstellt... Kein Moment der Wahrheit:
L’afrique fantome ist nur eine Feder, die
jeden Tag von neuem zu schreiben
beginnt.» Clifford ldsst uns mit diesem
beunruhigenden Bild eines «surrealis-
tischen Ethnologen» zuriick: Nachdem
er lange und intensiv die ZarBeses-
senheit in Athiopien studiert hat, wird
speziell fir Leiris ein Tier geopfert.
Leiris kostet vom Blut des Tieres, aber
er tanzt nicht den gourri, den Tanz
der Besessenen. Er sitzt mit den Zar
Jingern in einem von Weihrauch,
Schweiss, Blut und Diiften geschwan-
gerten Raum, den Kopf mit Butter
beschmiert und «die Eingeweide des
Tiers um die Stirn gewunden. Aber er
hoért nicht auf, Notizen zu machen.»?

Eine der Lehren, die Clifford da-
raus zieht, ist, dass es «vielleicht fur
niemanden eine Riickkehr ins gelobte
Land gibt, sondern lediglich Feldfor-
schungen zwecks seiner Neuerfin-
dung».!9 Und seltsamerweise scheint
das Video Laughing Alligator (1978)
eines anderen Besuchers der Yano-

mami, Juan Downey, auf dasselbe hi-



nauszulaufen. An einer Stelle dieses
Videos wenden sich Downeys Fiihrer
samt ihren Pfeilen und Boégen zu ihm
um, als wollten sie fragen: «Wer jagt
hier wen?» Vielleicht stellt uns «Yano-
mami, ’esprit de la forét» ja auch die
Frage, ob wir jetzt, trotz drohendem
Umweltkollaps und dem fortschreiten-
den Niedergang seit der Entstehung
von Downeys Video, endlich zu echter
Zusammenarbeit und gegenseitiger

Verstandigung in der Lage seien.

(Ubersetzu ng: Wilma Parker)

1) «Yanomami, l'esprit de la forét»,
14. Mai-12. Oktober 2003, Fondation Car-
tier pour 1’art contemporain, Paris.

2) Jeroen Boomgaard, «Theory today», in:
Conventions in Contemporary Art: Lectures
and Debates, Witte de With 2001, hrsg. v. Va-
lentijn Byvanck, Witte de With Center for
Contemporary Art, Rotterdam 2002, S. 65.
3) Vgl. Félix Guattari, Chaosmose, Galilée,
Paris 1992; Die drei Okologien, hrsg. v. Peter
Engelmann, tbers. v. Alec A. Schaerer,
Passagen-Verlag, Wien 1994.

4) Hal Foster, «The Artist as Ethnogra-
pher», in: The Return to the Real, MIT Press,
Cambridge, MA, 1996, Anm. 44, S. 282.

5) Thierry Prat und Thierry Raspail, Par-
tage d’Exotismes, Bd. 1, Réunion des Musées
Nationaux, Lyon 2000, S. 20. Die Kiinstler

| Chris Ofili und Hassan Musa weigerten

sich, «ihren exotischen Standpunkt mit
anderen zu teilen»; Letzterer schrieb den
Kuratoren, dass «Afrikanische Kunst» le-
diglich eine europaische Kategorie sei,
welche die Anerkennung seiner Arbeit
verhindere.

6) Jean-Hubert Martin, ebenda, S. 46.

7) Rasheed Araeen, «Our Bauhaus Others’
Mudhouse», Third Text Nr.6
1989), S. 11.

8) Slavoj Zizek, «Multiculturalism, or the

(Frithjahr

Cultural Logic of Multinational Capital-
ism», New Left Review Nr. 225 (1997), S. 44.
9) James Clifford, The Predicament of Cul-
ture, Harvard University Press, Cambridge,
MA 1988, S. 172, 168.

10) Ebenda, S. 173.

NAOKI TAKIZAWA, MIREKOPE (SHAMANIC MIRRORS), 2003, mirrors, aluminum, steel, DVD projection; DVD still /

SCHAMANENSPIEGEL, Installation mit Spiegeln, Aluminium, Stahl, DVD-Projektion; Standaufnahme.

(ALLE BILDER AUS DEM KATALOG «YANOMAMI, L’ESPRIT DE LA FORET», FONDATION CARTIER, PARIS.)




	"Les infos du paradis" : "Yanomami, spirit of the forest" & the signs of the times = "Yanomami, l'esprit de la forêt" und die Zeichen der Zeit

