
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2003)

Heft: 68: [Collaborations] Franz Ackermann, Eija-Liisa Ahtila, Dan Graham

Artikel: "Les infos du paradis" : "Yanomami, spirit of the forest" & the signs of
the times = "Yanomami, l'esprit de la forêt" und die Zeichen der Zeit

Autor: Murphy, Jay / Parker, Wilma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LFS INFOS DU PARADIS

"YANOMAMI,
SPIRIT OF

THE FOREST"
JAY MURPHY

THE SIGNS
OF THE TIMES

The artists in "Yanomami, Spirit of the

Forest,"1' have all, to a greater or lesser

extent, opted for what Flemish critic
and art historian Jeroen Boomgaard
has called "exchanging the cynicism of
the code for the optimism of the
contact."2' Until what was to be a devastating

encounter with the chercheurs d'or

and other typical representatives of the

JAY M URPH Y is a writer and critic

living in New York City. He is writing The Art

of Disorder: A Life of Emile de Antonio; a new

version of his 1993 anthology For Palestine

is also forthcoming; his collaborative

Internet project privilege was shown in the

2002 Sundance Online Film Festival.

"outside" world (missionaries, military,
and development planners) beginning
in the eighties, the Yanomami Indians

along the Brazilian-Venezuelan border
in the northern Amazon region were
the most populous, still intact indigenous

people in South America who had

retained their customary way of life.

That included sorcery, a ritualized
existence based on interpretation of the

myriad malefic and benign gods and

spirits teeming in their midst, as well as

consumption of the pulverized bones

of their dead ancestors, contributing to
the Yanomami's reputation as cannibals.

The exhibition was organized by

the Carder Foundation with anthropol-

169

RAYMOND DEPARDON, CHASSEURS

ET CHAMANS, 2002, film transferred to

DVD, stills.

PARKETT 68 2003



ogist Bruce Albert, who speaks one of
the four Yanomami languages and has

spent several months with them each

year since his first visit in 1973, along
with Survival International (where
Albert is vice president) and the Brazilian

NGO Comissäo Prö-Yanomami. The
exhibition was conceived in cooperation
with the Yanomami shamans themselves,

especially Davi Kopenawa, a prominent
national and international spokesperson

for the Indians and his village
Watoriki. Their purpose was to provoke
a "confrontation" and comparison
between their cosmology and visionary

experience, and the "savage mind" at

the heart of our own artistic enterprise.
Five of the artists traveled to the Amazon

to develop their works in situ with
the Yanomami, three worked from
materials provided by the Indians whether

texts, drawings, or video, and three

others had already spent considerable

time with the Indians making works

that predated the exhibition in some

instances by more than twenty years.
To its credit, much of the catalogue

details the cosmologies and facets of
life of the Yanomami, their shamans'

seances and relation to animal and

ancestor spirits, their relationship to their
rich ecological habitat, and traumatic

meeting with the "whites" which
included a massacre of 16 Yanomami in
1993 in Haxima. Having shamans from
the village work with each artist, the

exhibition disavows presentation as

another "Amerindian" art or
humanitarian/documentary exhibit, rather it
banks on the interchange of "free
associations" between the shamanic visions

and the image-making of contemporary
artists from the "developed world."
The great virtue of "Yanomami, Spirit

of the Forest" is the immersion of
experience afforded many of the artists,

and the variety of their sensibility and

means of interpretation—ranging from
Claudia Andujar's extremely sensitive

and dignified photographs of the Yanomami

(her later works through multiple

exposures highlight the metamorphoses

and absorption of shamanic

trances) that draw on the humanist,

documentary tradition to the more

high-tech artistry of Gary Hill, Tony
Oursler and the celebratory, dynamic
video installation made largely from
Yanomami drawings of Issey Miyake

protege Naoki Takizawa.

At their best, the ensemble of works

in this exhibition illustrate the

polyvalent, multi-leveled "feedback" loops
that constitute our wider ecological
relations, here enacted by artists of the

"First World" with those of the "Fourth

WOLFGANG STAEHLE, PAREAKIKI (AYNO HARANI), 2003 / MOUNTAIN SEEN FROM THE HOUSE-VILLAGE,

24-hour color film / BERG VOM HAUSDORF AUS GESEHEN, 24 Std. Film.

•k, - ÄK

170



World," not just of the "natural" world

or social-economic groups, but of
image-blocks, states of feeling, and

perceptions, keeping in mind Felix

Guattari's notion that "an ecology of
the virtual is just as pressing as

ecologies of the visible world. "S) The
exhibition is filled with abstracted or
virtual analogues of Yanomami experience.

In a Warholian representation,

Wolfgang Staehle provided dual 24-

hour video-cams broadcasting

complementary views of Watoriki village seen

from its mythical La montagne du vent,

and the mountain seen from the

village. Tony Oursler, long preoccupied
with fraught, disembodied psyches and

mental disturbances translated through
projective technology, uses a bestiary
from Watoriki children's drawings and

art of shamanic ceremonies, which

overlay his signature eyes in his video

JOSECA YANOMAMI, OKAR1MARI, 2002, THE SPIRIT OF THE

ANACONDA AND ITS SONS-IN-LAW, drawing/
DER GEIST DER ANAKONDA UND SEINE SCHWIEGERSÖHNE, Zeichnung.

AYNO A (PAREAKIKI HARANI), 2003 / HOUSE-VILLAGE SEEN FROM THE MOUNTAIN,

24-hour Colorfilm / HAUSDORF VOM BERG AUS GESEHEN, 24 Std. Farbfilm.

171



projection MIRROR MAZE (DEAD EYES

LIVE) (2003). Gary Hill brought his

concern with testing the limits of the

body and of language through an

ongoing catastrophe theory using video

and other technologies, attempting to

represent in IMPRESSIONS D'AFRIQUE

(2003) his drug experience with the

Yanomami elders. Others, who had

extended experience working with the

Yanomami, sought to present their
history to the world, as with Volkmar

Ziegler's feature-length film La Maison

et la Foret (1994). While Adriana Vare-

jäo's oil and mixed media paintings
seemed to truly partake of a similar

itinerary to Yanomami shamanism in
her Baroque, hybrid exploration of
out-of-body experience, bodily
dismemberment, cannibalism, and sha-

manic initiation, cut in with a history
of the Americas. Vincent Beaurin's

sculptures pointed out the more
dubious and superficial aspects of
contrasting the semiotics of contemporary

art with the Yanomami or aboriginal

"dreamtime."
This enterprise of comparing the

artistic visions of avant-garde/modernism

or now post-avant-garde/postmodernism

with the works of non-Western

cultures of course has a long and

problematic history. As old as Toulouse-

Lautrec's fondness for Japanese woodcuts

or Paul Gauguin's move to Tahiti,
this always-controversial tendency has

recently been expanded exponentially
by processes of the international art
market's "globalization." In describing
the "return to the real" in the nineties,

critic Hal Foster characterized the
decade as that "of the itinerant curator
who gathers nomadic artists at different

sites."4' This trend that critic Peter

Schjeldahl dubbed "festivalism" was

often explicitly a part of the new eco¬

nomic order's global trouncing of frontiers

and breaking of barriers, putting
into exchange all that had remained

foreign, and it accompanied the opening

of art biennials celebrated in such

previously inaccessible spots as Kwang-

ju, Johannesburg, Istanbul, Lima, and

Abu Dhabi. A key statement of this was

the 5th Lyon biennial of contemporary
art in 2000, where the curators Thierry
Prat and Thierry Raspail announced

their theme of "Sharing Exoticisms"

(Partage d'Exotismes), explaining that
the term "art" played the same role in

regard to individual works as the term

"globalization" did in respect to
economics.5' They claimed the success of
this "expansionist principle"—"the
victory of modernity"—leaves no room
for further expansion but is rather a

"sharing of exoticisms." To this end,

they brought in as guest curator Jean-

Hubert Martin, who takes this thinking
to its logical end by proclaiming the

end of art in a globalized la ronde of
anthropology—"the prepossessing
dominance of strictly artistic categories has

faded out in favor of more general values

deriving from the human sciences

and anthropology."6'
Martin had ushered in much of this

art world "globalization" in a big way
with his 1989 exhibition "Magiciens
de la terre" at the Centre Georges

Pompidou and Grande Halle de La Vil-
lette. There, in the interests of world

dialogue and reciprocity, objets d'art
collected from around the globe, were

juxtaposed on the basis of visual criteria,

excitement, and novelty, and united

by a common spiritual search, as Martin

adumbrated in interviews. "Magiciens

de la terre" claimed a true
universality, gathering so many works

from formerly "marginal contexts." In
shades of the Yanomami exhibit, Law¬

rence Weiner was sent to Papua New

Guinea. The show opened with Zulu
dancers. In the catalog for the exhibit,
it was left to two critics, Guy Brett and

Jean Fisher, to point out that the "marginal

contexts" were often due not to

what Martin termed "Western contamination"

or spiritual pollution, but to

land struggles and brutal economic

exploitation, a crucial subtext missing
from the exhibit. The show's slighting
of the extremely heterogeneous
modernisms alive in say India, or Brazil, led

artist and critic Rasheed Araeen to ask,

"If all things were equal and the same,

why was nobody sent to the villages of
Europe? If the purpose of the exhibition

was to question distinctions
between modern works of art and folk or
traditional art, why was this not done

also within or in relation to Western

culture?"7' For Araeen the show merely

duplicated the reigning view of the

"West" as dynamic/modern and the

"Other" as static/traditional. Araeen's

criticism pointed to some of the rocky
terrain of these projects that slip from
artistic into socio-anthropological or
ethnographic realms. They must of
necessity interrogate themselves, circling
back into questions of museology and

the circumstances of the West's

dominance. Otherwise, they risk becoming
what analyst Slavoj Zizek denounced as

yet another form of racism—"it

'respects' the Other's identity, conceiving
the Other as a self-enclosed 'authentic'

community towards which he, the mul-

ticulturalist, maintains a distance
rendered possible by his privileged universal

position."8'
Another representation of these

quandaries is exemplified by French

author Michel Leiris, an early pioneer
of the tendency that put so much into

question, which James Clifford dubbed

172



"ethnographic surrealism." Clifford notes

the obsessive character of Leiris'
remarkable journal of his African expedition

L'Afrique fantdme, its "dada ideas of
data," its disenchantment, as well as its

"strange childlike innocence emerging
somehow, each time, after experience

No moment of truth: Afriquefantdme
is only a pen starting up every day."

Clifford leaves us this intriguing image

of the "surrealist-ethnographer": after

a long, intense period studying zär

possession in Ethiopia, a sacrifice is made

especially for Leiris. He tastes the
animal's blood but does not perform the

gourri, the dance of the possessed.

Seated with the zar adepts in a room
thick with incense, sweat, blood, and

perfume, Leiris' head is covered in butter,

and "the dead animal's entrails are

coiled around his brow. He does not,
however, interrupt his note taking."9'

One of the morals Clifford draws

from this is that "Perhaps there's no
return for anyone to a native land—only
field notes for its reinvention."10' That,

strangely enough, also seemed to be

one of the meanings from another visitor

to the Yanomami, Juan Downey, in
his 1978 video Laughing Alligator. At

one point in the video, Downey's

guides turn on him with their bows and

arrows, as if to ask who is "shooting"
whom? Perhaps "Yanomami, Spirit of
the Forest" also asks if, despite looming
conditions of ecocide and the vast

increases in destitution since Downey's

video, at last we can approach more of
a semblance of mutual cooperation
and negotiation.

1) "Yanomami, l'esprit de la foret," May
14-October 12, 2003, Fondation Carder

pour l'art contemporain, Paris.

2) Jeroen Boomgaard, "Theory Today" in
Conventions in Contemporary Art. Lectures

and Debates Witte de With, 2001, ed. by Val-

entijn Byvanck (Rotterdam: Witte de With
Center for Contemporary Art, 2002), p. 65.

3) See Felix Guattari, Chaosmosis, transl. by
Paul Bains and Julian Pefanis (Blooming-
ton & Indianapolis: Indiana University Press,

1995); The Three Ecologies, transl. by Ian
Pindar and Paul Sutton (London/New
Brunswick, NJ: Athlone Press, 2000).
4) Hal Foster, "The Artist as Ethnographer"

in The Return to the Real (Cambridge:
MIT Press, 1996), note 44, p. 282.

5) Thierry Prat and Thierry Raspail, Par-

tage d'Exotismes, vol. 1 (Lyon: Reunion des

Musees Nationaux, 2000), p. 20. The artists

Chris Ofili and Hassan Musa refused to
share their exoticism, the latter writing to
the curators that "African art" was only a

European category that hindered appreciation

of his work.
6) Jean-Hubert Martin, ibid, p. 46.

7) Rasheed Araeen, "Our Bauhaus Others'
Mudhouse," Third Text 6 (Spring 1989):
3-14, p. 11.

8) Slavoj Zizek, "Multiculturalism, or the
Cultural Logic of Multinational Capitalism,"

New Left Review 225 (1997): 28-51,

p. 44.

9) James Clifford, The Predicament of Culture

(Cambridge: Harvard University Press,

1988), pp. 172, 168.

10) Ibid, p. 173.

o

ÖS

£
Of
*
59

a
00
«5

oo

-J <N

X

•A

X 8
•t- v

bo
=3

-c>

e iL

«v. -ft
K
3 _8

I*«»

•<> e
8

O
*•©

8
vo o

3

<2 b
00
K.

« _S
S

S to

fro 3
8

(ALL IMAGES FROM THE CATALOGUE "YANOMAMI,

L"ESPRIT DE LA FORET, " FONDA TION CARTIER, PARIS.)

173



«YANOMAMI,
L' ESPRIT
DE LA FORET»
UND
DIE ZEICHEN
DER ZEIT iaymvrphv

Alle an der Pariser Ausstellung «Yano-

mami, l'esprit de la foret»1' beteiligten
Künstler votierten mehr oder weniger
entschieden dafür, «den Zynismus der

Chiffre durch den Optimismus des

Kontakts zu ersetzen», wie der flämische

Kritiker und KunsthistorikerJeroen

Boomgaard es einmal formulierte.2'
Bis zu ihrer unheilvollen Begegnung
mit Goldsuchern und anderen
typischen Vertretern der «Aussenwelt»

waren die Yanomami-Indianer entlang
der Grenze zwischen Brasilien und
Venezuela im nördlichen Amazonas das

JAY MURPHY, Schriftsteller und Kritiker,

lebt in New York City. Zurzeit schreibt

er The Art of Disorder: A Life of Emile de

Antonio; eine überarbeitete Neuauflage
seiner Anthologie For Palestine (1993) steht

kurz bevor, und am Sundance-Online-Film-

festival 2002 wurde sein Gemeinschafts-

Internetprojekt privilege vorgestellt.

grösste noch intakte Urvolk Südamerikas,

das seine traditionelle Lebensweise

zu bewahren vermochte. Zu dieser

Tradition gehört auch die Zauberei,
eine ritualisierte Existenzweise, die auf
der Interpretation von Myriaden bös-

und gutartiger, in ihrer Mitte lebender
Götter und Geister beruht, aber auch

auf dem Konsum der zu Staub zerriebenen

Gebeine ihrer Vorfahren, was

mit zu ihrem Ruf als Kannibalen

beitrug. Die Ausstellung wurde von der

Fondation Cartier organisiert, und

zwar durch den Anthropologen Bruce

Albert, der eines der vier Yanomami-

Idiome spricht und seit seinem ersten
Besuch 1973 - zusammen mit Survival

International (dessen Vizepräsident er
ist) und der brasilianischen NGO Comis-

säo Prö-Yanomami - jedes Jahr mehrere
Monate bei den Yanomami verbrachte.

Die Ausstellung wurde in Zusammenarbeit

mit den Yanomami-Schamanen

174



konzipiert, insbesondere mit Davi Kope-

nawa, einem wichtigen nationalen und

internationalen Vertreter indianischer

Interessen, und seinem Heimatdorf
Watoriki. Den Yanomami ging es

darum, eine «Konfrontation» und einen

Vergleich zwischen ihrer Kosmologie
und visionären Erfahrung und dem

«wilden Geist», der unserem eigenen
künstlerischen Tun zugrunde lag, zu

erreichen. Fünf der Künstler reisten

ins Amazonasgebiet um ihre Werke vor
Ort mit den Yanomami zu entwickeln,
drei arbeiteten mit von den Indianern

vorgegebenen Materialien wie Texten,

Zeichnungen oder Videos, und drei

weitere hatten bereits vorher beträchtliche

Zeit mit den Indianern verbracht

und trugen Werke bei, die teilweise

mehr als zwanzig Jahre vor dieser

Ausstellung entstanden waren.
Man muss dem Katalog zugute

halten, dass er die Kosmologien und Le¬

bensumstände der Yanomami detailliert

darstellt: ihre schamanistischen

Seancen und ihre Beziehung zu den

Geistern von Tieren und Vorfahren,
ihr Verhältnis zu ihrem reichen

ökologischen Habitat und ihre verhängnisvolle

Begegnung mit den «Weissen»,

einschliesslich des Massakers an 16

Yanomami-Indianern 1993 in Haxima.

In der Zusammenarbeit von Dorfschamanen

und Künstlern wendet sich die

Ausstellung gegen eine Präsentation in
Form einer weiteren amerikanischindianischen

Kunst- oder humanitären

Dokumentations-Ausstellung und setzt

stattdessen auf den Austausch «freier

Assoziationen» zwischen schamanistischen

Visionen und der Bildproduktion

zeitgenössischer Künstler der

«entwickelten Welt». Die Stärke dieser

Ausstellung liegt im Eintauchen in

Erfahrungen, das viele Künstler auf sich

nahmen (nehmen durften), sowie in

der Vielfalt ihrer Sensibilitäten und

Interpretationsweisen - von Claudia

Andujars äusserst feinfühligen und
würdevollen Photographien (ihre
späteren Arbeiten veranschaulichen dank

Mehrfachbelichtungen die Metamorphosen

und die tiefe Versunkenheit

schamanistischer Trancezustände), die

in einer humanistischen, dokumentarischen

Tradition stehen, über die sich

eher durch High-Tech auszeichnenden

Kunstwerke eines Gary Hill oder Tony
Oursler, bis zu der feierlich dynamischen,

weitgehend auf Yanomami-

Zeichnungen gestützten Videoinstallation

des Issey-Miyake-Schützlings

Naoki Takizawa.

Im glücklichsten Fall sind die Werke

in dieser Ausstellung eine Illustration

der polyvalenten vielschichtigen

Rückkopplungsvorgänge, die unsere

ökologischen Beziehungen im weiteren

Sinn ausmachen und hier für ein-

GARY HILL, IMPRESSIONS D'AFRIQUE, 2003, video installation stills.

175



£
©

©
£

o
<*r>

Q

§ *
<N Q-

- taj

§
s
s,
"J

Co
bq
03
-J
3
(6

I
S;
*5

§
£ Ibj S
co co^ bj
bj 03

£ ^
© ^£ ^5 <N

ä «
P _<•

©

b} ü
03

h.

8
%

s

mal von Künstlern der «Ersten Welt»

zusammen mit denen der «Vierten

Welt» dargestellt werden, also nicht

nur durch die «natürliche» Welt oder
sozioökonomische Gruppen, sondern

durch Bildblöcke, Gefühlszustände

und Wahrnehmungen, getreu Felix

Guattaris Idee, dass eine Ökologie des

Virtuellen genauso dringend nötig sei

wie die Ökologien der sichtbaren Welt.3'

Die Ausstellung ist voller abstrahierter
oder virtueller Analogien zum Leben

der Yanomami. In einer warholschen

Re-Präsentation schuf Wolfgang Staeh-

le eine 24-stündige Videoschau, die

jeweils komplementär eine Aufnahme

des Dorfs Watoriki vom mythischen

«Berg des Windes» aus zeigt und eine

Ansicht des Berges vom Dorf aus. Tony
Oursler, der sich lange mit der

Darstellung von Gefährdungen, körperlosen

Seelen und psychischen Störungen
durch Videoprojektionen auseinander

gesetzt hat, verwendet in seiner

Videoprojektion MIRROR MAZE (DEAD EYES

LIVE) - Spiegellabyrinth (tote Augen

leben) - Tierdarstellungen aus

Zeichnungen der Kinder von Watoriki und

Kunstobjekte aus schamanistischen

Zeremonien und kombiniert sie mit
seinen typischen Augenbildern. Gary
Hill wiederum brachte seine Unter¬

suchung körperlicher und sprachlicher
Grenzsituationen im Rahmen einer

Katastrophentheorie mittels Video und
anderen Technologien mit ein und
versuchte in IMPRESSIONS D'AFRIQUE

(Eindrücke aus Afrika, 2003) seine

Drogenerfahrung mit den Yanomami-
Ältesten darzustellen. Andere, die
bereits längere Zeit mit den Yanomami

zusammengearbeitet hatten, suchten

deren Geschichte zu vermitteln, so

auch Volkmar Ziegler in seinem Film
La Maison et la Foret (1994), der die

Länge eines Spielfilms hat. Während

Adriana Varejäos Öl- und
Mischtechnik-Bilder einen ähnlichen Weg

zum Schamanismus der Yanomami

einzuschlagen schienen mit ihrer
barocken, hybriden Untersuchung von

ausserkörperlicher Erfahrung, körperlicher

Verstümmelung, Kannibalismus

und schamanistischer Initiation,
gewürzt mit einem Schuss Geschichte der

amerikanischen Kontinente, verwiesen

Vincent Beaurins Skulpturen auf einen

etwas dubioseren und oberflächlicheren

Zug dieser Gegenüberstellung von
Semiotik zeitgenössischer Kunst und
«Traumzeit» der Yanomami oder
Aborigines.

Dieser Vergleich von künstlerischen
Visionen der Avantgarde/Moderne
beziehungsweise Post-Anvantgarde/Post-
moderne mit Werken nichtwestlicher
Kulturen hat natürlich eine lange und

problembeladene Vorgeschichte. So alt
wie Toulouse-Lautrecs Vorliebe für
japanische Holzschnitte oder Paul Gau-

guins Reisen nach Tahiti hat diese

schon immer umstrittene Tendenz in
jüngster Zeit durch die Globalisations-

prozesse des internationalen
Kunstmarktes massiv an Bedeutung gewonnen.

In seiner Beschreibung der

«Rückkehr zur Wirklichkeit» charakterisierte

der Kritiker Hal Foster die 90er

176



1

s
£

g
a?

I
§
"C

§

u

Jahre als Jahrzehnt des «wandernden

Kurators, der an verschiedenen Orten
nomadische Künstler um sich schart».4*

Diese Entwicklung, von Peter Schjel-
dahl als «Festivalismus» gebrandmarkt,
war oft ganz explizit Teil des Grenzen

sprengenden und Schranken nieder-
reissenden Vormarschs der neuen
globalen Wirtschaftsordnung, die alles,

was noch fremd geblieben war, in den

allgemeinen Austausch mit einzubezie-

hen suchte, und führte zur Eröffnung
von Kunstbiennalen an bis dahin so

entlegenen Orten wie Kwangju,
Johannesburg, Istanbul, Lima und Abu

Dhabi. Ein Schlüsselereignis dieser Art
war die fünfte Biennale zeitgenössischer

Kunst in Lyon, 2000, zu deren

Thema die Kuratoren Thierry Prat

und Thierry Raspail das «Teilen von
Exotismen» (Partage d'Exotismes) erhoben,

wobei sie erklärten, dass der

Begriff «Kunst» für das Werk des

Individuums dieselbe Rolle spiele wie

der Begriff «Globalisierung» für die
Wirtschaft.5' Sie behaupteten, dass der

Erfolg dieses Expansionsprinzips - der

Sieg der Moderne - keinen Raum

mehr liesse für weiteres Expandieren,
sondern lediglich noch für ein «Teilen

der Exotismen». Zu diesem Zweck

luden sie als Gastkurator Jean-Hubert
Martin ein, der dieses Denken zu

seinem logischen Ende führte, indem er
in einem anthropologischen Ringelreihen

das Ende der Kunst verkündete:

«Die überwältigende Dominanz streng
künstlerischer Kategorien hat an

Bedeutung verloren gegenüber allgemeineren

Werten, die aus den
Humanwissenschaften und der Anthropologie
stammen.»6'

Martin hatte diese Globalisierung
der Kunstszene bereits 1989 in seiner

Ausstellung «Magiciens de la terre» im
Centre Georges Pompidou und in der

Grande Halle de La Villette im grossen
Stil angekündigt. Dort waren im
Namen des weltumspannenden Dialogs
und der Reziprozität Kunstobjekte aus

aller Welt versammelt und nach
visuellen, spannungs- und neuheitsbedingten

Kriterien einander gegenübergestellt

worden; gemeinsamer Nenner

war, wie Martin in diversen Interviews

andeutete, eine spirituelle Suche.

«Magiciens de la terre» behauptete
wahrhaft universell zu sein, weil so

viele Werke aus bisher «marginalen
Kontexten» gezeigt wurden. Zur

Kontrastierung des Ausstellungsgutes der

Yanomami wurde Lawrence Weiner

nach Papua Neuguinea geschickt.
Zulu-Tänzer eröffneten die Ausstellung.

Im Katalog blieb es den beiden

Kritikern Guy Brett und Jean Fisher

überlassen, darauf hinzuweisen, dass

die so genannten «marginalen Kontexte»

weniger mit «westlicher Kontamination»

oder spiritueller Verunreinigung

zu tun hatten, wie Martin es

nannte, sondern vielmehr mit
Landstreitigkeiten und brutaler wirtschaftlicher

Ausbeutung; ein entscheidender

Subtext, der in der Ausstellung selbst

völlig unterging. Die Vernachlässigung
bestehender, äusserst heterogener
Modernismen in Indien oder Brasilien

177



ADR1ANA VAREJAO, COMIDA (FOOD), 1992, oil on canvas, 47'A x 393/s" /
NAHRUNG, Öl auf Leinwand, 120 x 100 cm.

veranlasste den Kritiker Rasheed

Araeen zur Frage: «Wenn doch alles

gleich und gleichwertig ist, weshalb

wurde dann niemand in die europäischen

Dörfer entsandt? Und wenn der
Zweck der Ausstellung die Hinterfra-

gung der Unterscheidung zwischen

modernen Kunstwerken und Volkskunst

oder traditionellen Kunstformen

war, warum hat man das nicht auch

innerhalb der westlichen Kultur
getan?»7' Laut Araeen wiederholte die

Ausstellung lediglich das bestehende

Vorurteil des dynamisch-modernen
Westens gegenüber dem statisch-tra¬

ditionellen «Anderen». Araeens Kritik
machte das steinige Terrain sichtbar,

auf dem sich Projekte bewegen, die

vom Künstlerischen ins Sozialanthropologische

oder Ethnologische abgleiten.

Diese müssten sich unbedingt
selbst reflektieren und sich auf Fragen
der Museologie und die Umstände

westlicher Dominanz zurückbesinnen.

Andernfalls laufen sie Gefahr zu dem

zu werden, was der analytische Denker

Slavoj Zizek als eine andere Form von
Rassismus bezeichnet: «Er respektiert
die Identität des Anderen, während

er dieses doch nur als eine in sich

geschlossene <authentische> Gemeinschaft

versteht, der gegenüber er als

multikultureller Mensch eine Distanz

aufrechterhält, die nur dank seiner

privilegierten universalen Stellung

möglich ist.»8'

Eine weitere Darstellung dieses

Dilemmas liefert der französische

Autor Michel Leiris in seiner frühen
und gründlichen Auseinandersetzung
mit dem, was James Clifford
«ethnologischen Surrealismus» nennt.
Clifford hebt den obsessiven Charakter

von Leiris' bemerkenswertem Tagebuch

seiner Afrikaexpedition hervor,
seine dadaistische Behandlung von

Daten, seine Ernüchterung, aber auch

die «seltsam kindliche Unschuld, die

sich jeweils nach einem Erlebnis

einstellt... Kein Moment der Wahrheit:

L'afrique fantöme ist nur eine Feder, die

jeden Tag von neuem zu schreiben

beginnt.» Clifford lässt uns mit diesem

beunruhigenden Bild eines «surrealistischen

Ethnologen» zurück: Nachdem

er lange und intensiv die Zdr-Beses-

senheit in Äthiopien studiert hat, wird

speziell für Leiris ein Tier geopfert.
Leiris kostet vom Blut des Tieres, aber

er tanzt nicht den gourri, den Tanz

der Besessenen. Er sitzt mit den Zär-

Jüngern in einem von Weihrauch,

Schweiss, Blut und Düften geschwängerten

Raum, den Kopf mit Butter
beschmiert und «die Eingeweide des

Tiers um die Stirn gewunden. Aber er
hört nicht auf, Notizen zu machen.»9'

Eine der Lehren, die Clifford
daraus zieht, ist, dass es «vielleicht für
niemanden eine Rückkehr ins gelobte
Land gibt, sondern lediglich
Feldforschungen zwecks seiner Neuerfindung».10'

Und seltsamerweise scheint

das Video Laughing Alligator (1978)

eines anderen Besuchers der Yano-

mami, Juan Downey, auf dasselbe hi-

178



nauszulaufen. An einer Stelle dieses

Videos wenden sich Downeys Führer

samt ihren Pfeilen und Bögen zu ihm

um, als wollten sie fragen: «Wer jagt
hier wen?» Vielleicht stellt uns «Yano-

mami, l'esprit de la foret» ja auch die

Frage, ob wir jetzt, trotz drohendem

Umweltkollaps und dem fortschreitenden

Niedergang seit der Entstehung
von Downeys Video, endlich zu echter

Zusammenarbeit und gegenseitiger

Verständigung in der Lage seien.

(Ubersetzung: Wilma Parker)

1) «Yanomami, l'esprit de la foret»,
14. Mai-12. Oktober 2003, Fondation Car-
tier pour l'ärt contemporain, Paris.
2) Jeroen Boomgaard, «Theory today», in:
Conventions in Contemporary Art: Lectures

and Debates, Witte de With 2001, hrsg. v. Va-

lentijn Byvanck, Witte de With Center for
Contemporary Art, Rotterdam 2002, S. 65.

3) Vgl. Felix Guattari, Chaosmose, Galilee,
Paris 1992; Die drei Ökologien, hrsg. v. Peter

Engelmann, übers, v. Alec A. Schaerer,
Passagen-Verlag, Wien 1994.

4) Hal Foster, «The Artist as Ethnographer»,

in: The Return to the Real, MIT Press,

Cambridge, MA, 1996, Anm. 44, S. 282.

5) Thierry Prat und Thierry Raspail, Par-

tage d'Exotismes, Bd. 1, Reunion des Musees

Nationaux, Lyon 2000, S. 20. Die Künstler

Chris Ofili und Hassan Musa weigerten
sich, «ihren exotischen Standpunkt mit
anderen zu teilen»; Letzterer schrieb den
Kuratoren, dass «Afrikanische Kunst»
lediglich eine europäische Kategorie sei,
welche die Anerkennung seiner Arbeit
verhindere.
6) Jean-Hubert Martin, ebenda, S. 46.

7) Rasheed Araeen, «Our Bauhaus Others'
Mudhouse», Third Text Nr. 6 (Frühjahr
1989), S. 11.

8) Slavoj Zizek, «Multiculturalism, or the
Cultural Logic of Multinational Capitalism»,

New Left Review Nr. 225 (1997), S. 44.

9) James Clifford, The Predicament of
Culture, Harvard University Press, Cambridge,
MA 1988, S. 172, 168.

10) Ebenda, S. 173.

NAOKI TAKIZAWA, MIREKOPE (SHAMANIC MIRRORS), 2003, mirrors, aluminum, steel, DVD projection; DVD still /
SCHAMANENSPIEGEL, Installation mit Spiegeln, Aluminium, Stahl, DVD-Projektion; Standaufnahme.

(ALLE BILDER AUS DEM KATALOG «YANOMAMI, L'ESPRIT DE LA FORET», FONDATION CART1ER, PARIS.)

179


	"Les infos du paradis" : "Yanomami, spirit of the forest" & the signs of the times = "Yanomami, l'esprit de la forêt" und die Zeichen der Zeit

