Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2003)

Heft: 67: [Collaborations] John Bock, Peter Doig, Fred Tomaselli

Artikel: "Les infos du paradis” : Uber den Zyklus Prima Materia / Riots von
Wang Fu = Wang Fu's cycle Prima Materia / Riots

Autor: Bohme, Hartmut / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<LES INFOS DU PARADIS-

Uber den Zyklus
Prima Materia/Riots

von Wang Fu

HARTMUT BOHME

Urformen der Kunst — gewiss. Was kann
das aber anderes heissen als Urformen der
Natur? — Walter Benjamin®)
Der in Stuttgart lebende Kiinstler
Wang Fu wurde 1960 in Shijazhong,
China, geboren. Er studierte dort und
in Peking Malerei, bevor er unter aben-
teuerlichen Umstinden 1987 nach Eu-
ropa gelangte und seine Studien bei
K.R.H. Sonderborg und Joseph Kosuth
fortsetzte. Seine jlingsten, mindestens
222x150 cm messenden, mal quer-, mal
hochformatigen Gemiélde bendtigen
eine weite Ausstellungshalle und einen
verweilenden Betrachter, der sich ein-
zulassen vermag auf das Geheimnis
dieser Bilder. Wang Fu hat diese Serie
von Gemilden im Jahre 2002 wahrend
seines Aufenthalts im Kiinstlerhaus
Schloss Wiepersdorf gemalt, dem Land-

HARTMUT BOHME ist Professor fir
Kulturtheorie und Mentalitatsgeschichte

an der Humboldt-Universitat Berlin.

sitz des romantischen Dichterpaares
Bettina und Achim von Arnim. Seitlich
der Dorfstrasse des winzigen Fleckens
im brandenburgischen Landkreis Tel-
tow-Flaming offnet sich ein Park, in
dem zurilickgesetzt das klassizistische
Schlésschen gelegen ist. An der Gar-
tenseite fithrt von der Terrasse eine
Freitreppe zum leicht barock stilisier-
ten Parterre, das von antiken Gotter-
Statuen umstellt ist. Linker Hand eine
geschwungene Orangerie, rechts ein
kleiner Schlossteich mit obligatem
Schwanenpaar. Eine Zentralachse fiihrt
auf die Zeus-Statue am Ende des klei-
nen Parks zu, der im Stil des eng-
lischen Landschaftsgartens ungleich-
massig von alten Baumsolitiren und
Baumgruppen bestanden ist. In einem
Seitenfliigel des Schlosses sowie in den
ehemaligen Stallungen finden jeweils
etwa zwanzig Literaten und Kinstler
fir einige Monate ihr Unterkommen.
Den bildenden Kiinstlern stehen in
einem gesonderten Atelierhaus gross-

161

ziigige Arbeitsraume zur Verfligung.
Uber diesem Juwel der Stille und Welt-
ferne, in der arbeitsame Zurtickgezogen-
heit und geselliges Zusammentreffen
aufs Schonste in der Balance sind,
wolbt sich ein massloser Himmel,
Schirm und Herausforderung zugleich
der dsthetischen Inspirationen.

Im Anblick der Bilder Wang Fus
steht man unwillkirlich still. Das do-
minante Schwarz und die amorphen
Formen scheinen im ersten Anblick
Diisternis und Beklommenheit zu ver-
breiten. Was geschieht einem?

Die Leinwandflichen sind unbe-
handelt weiss belassen. Mit chinesi-
scher Tusche, wie sie auch fir die Kal-
ligraphie verwendet wird, und breitem
Pinsel werden in bauschendem Schwarz
wolkig quellende Formen mit un-
gleichmadssig verlaufenden Randzonen
herausgearbeitet. Die schwarzen Quell-
korper verbinden sich zu Kndueln,
gewebeartigen Clustern, zu zellularen

Ketten oder kompakten Ballungen, zu

PARKETT 67 2003



bebenden Fluids und brodelnden Wir-

beln; sie bilden fedrige Spiralen, lose

geschuirzte Zentren, amorphe Texturen,
flaumige Kissen, schwiarmende Scharen
oder hybride Figuren. Immer schwe-
ben sie auf der Grenze zwischen Form-
werdung und Dekomposition. Sie er-
scheinen als zufillig festgehaltene
Zustande eines Prozesses, dessen Sinn
sich zunédchst ganz entzieht. Zwischen
den locker verkniipften, die ganze Bild-
ebene fiillenden schwarzen Quellmas-
sen schimmert hier und leuchtet dort
der helle Hintergrund, der den domi-
nanten Schwarzfiguren Kontur und
Koérperlichkeit, Tiefe und Raum gibt.
An einzelnen Stellen, unregelmassig
auf die Gemailde verteilt, verdichtet

sich das Hell des Hintergrunds zu gelb
und orange glithenden Zonen. Was ge-
schieht?

Wir wissen es nicht. Und so begin-
nen Augen und Denken des Betrach-
ters Halt zu suchen am moglichen
Déja-vu der visuellen Gestalten oder an
wieder erkennbaren Denkfiguren. Das
setzt einen unabschliessbaren Prozess
des Sehens und Deutens frei, unab-
schliessbar, weil die Serie der Bilder
selbst infinit zu sein scheint. Jedes
einzelne Bild setzt sich variierend und
beinahe selbstschopferisch in einem
neuen fort. Und auch im Inneren der
Bildkorper versinkt man und steigt auf
vom Grossen ins Kleine, von der Ober-

fliche in die Tiefe, vom Ganzen ins

162

Teil und vice versa — ahnlich, so meint
man, wie bei den Visualisierungen der
Mandelbrotmengen und dem frakta-
len, sich selbst generierenden Formen-
spiel der Chaostheorie.

Nehmen wir diese Assoziation auf.
Nicht ohne vorauszuschicken, dass die-
se Bilder jede Festlegung auf einen
Sinn von vornherein verweigern. Erst
im Durchlauf der vielen Deutungsvari-
anten mag man eine vage Ahnung des
Formgewoges dieser Gemalde und ih-
res (vielleicht) moglichen Sinns gewin-
nen. Denn diese Bilder stehen nicht
jenseits, sondern vor jeder identi-
fizierbaren Gestalt und vor jedem
eindeutigen Sinn. Sie weisen den Be-
trachter in seinem instindigen Begeh-

grundierter Leinwand, 150 x 225 ¢m / ink, acrylic, and binder on unprimed canvas, 59 x 88757

WANG FU, PRIMA MATERIA / RIOTS SERIES, 2002, Tusche, Acryl und Bindemittel auf un-



ren nach Bildexegese und Bedeutung
ab. Sie stlirzen ihn ins Abenteuer einer
Vorstellungsreise, die vielleicht an den
Anfang der Welt zurickfiihrt. Doch
hiite man sich, dies fiir den «Sinn» die-
ses asthetischen Unternehmens zu hal-
ten, das uns das Inkommensurable und
Geheimnishafte zumutet.

Das Lichte, Farbige und das Schwar-
ze sind nicht Gegensatz, nicht wechsel-
seitige Negation, sondern eine dyna-
mische Polaritit von Energien, die am
primordialen Prozess der Formwer-
dung gemeinsam arbeiten. Nicht ohne
Recht, doch ohne dabei das Wahre zu
treffen, mag man an die Genesis der
Welt aus einem chaotischen Materie-
meer denken, in welchem die ersten,
instabilen Formen emergieren. Man
erinnert sich an den vorsokratischen
Atomismus eines Demokrit und Leu-
kipp. Sie liessen die Welt hervorgehen
aus dem Zufallsspiel einer chaotischen
Atommasse. Im zufélligen Wechsel des
Vollen und Leeren fiigen sich die
fliichtigen Atome mal zu schwellenden
Figuren, fedrigen Wolken, fluidalen
Quellkérpern oder flockigen Verbén-
den, mal zu brodelnden Zentren, mas-
sigen Klumpen, verstrebten Verbinden,
energischen Spiralnebeln und stabilen
Mustern. Schaut man hier der Autopoie-
sis der Materie auf der Suche nach ih-
rer noch unbekannten Formenvielfalt
zu? Darf man an das prastrukturelle
Tohuwabohu denken, das den Aus-
gangspunkt fiir das kreative Handeln
eines Gottes bot, der tiber Trennungs-
vorginge erst die grossen Formenkrei-
se des Weltalls und des Lebens schuf?
Schopfung als opus disiunctionis, als
Trennung des bis dahin absolut Amor-
phen, das man auch das unendliche
Schwarz nennen darf? Blitzt nicht
zwischen das wogende, unbestimmt
verfliessende Schwarz das Licht hinein:

trennend, formgebend, abgrenzend?
Gliiht nicht schon an manchen Stellen
Feuriges auf, primére Energie, die sich
in den dunklen Formgebilden materia-
lisiert wie in erkaltender Lava und
Tuff? Werden die Weltkérper generiert
durch

Schwirzung — wie ihn die Alchemie

nigredo, den Vorgang der
dachte —, wodurch das Glutende sich
erst zu stabiler Form verfestigt? Fihlt
man sich etwa zu Unrecht erinnert an
das intelligente Materiemeer (oh, dop-
pelte Mutter!) in dem Film Solaris von
Andrej Tarkowski, wo Raumfahrer die
schopferischen, doch fliichtigen Ver-
korperungen dieses formbegabten Oze-
ans erforschen sollen und nicht bemer-
ken, dass sie dabei selbst von eben
diesem Urmedium untersucht werden?
Werden wir als Betrachter womoglich
selbst von den Bildern Wang Fus einem
Experiment unterzogen? Untersuchen
sie unsere Wahrnehmungsformen, un-
ser Denkvermogen, unsere Einbildungs-
kraft?

Vielleicht. Dann nahmen wir ange-
sichts der Gemélde Wang Fus teil an
der Vision der Welt vor der Entstehung
anorganischer und organischer For-
men und zugleich an der Genesis des
Asthetischen, wenn Kunst denn die
verkorpernde Darstellung des Wahr-
nehmbaren ist. Wir partizipieren am
primdren Zustand amorpher Energie-
verteilung, einer anfinglichen Station
des Werdens, das voller Unruhe noch
zu keiner definitiven Loésung seiner
Gestalt gefunden hat. Prima materia. So
nannten die Alten den primordialen
Zustand energiegesittigter, dynamischer
Materie. Das erregte, unruhige Chaos,
das der Schoss allen Werdens ist (etwa
bei Hesiod). Aus ihm geht auch der
Aufruhr (riot) hervor.

Schon bei Hesiod bricht bald nach
der Entstehung der Welt aus dem

163

Chaos und sofort mit der ersten gott-
lichen Ordnung der wiiste Aufruhr
hervor, die endlose Kette einer Gewalt,
deren heisse Vitalitit bis heute nicht
zur Ruhe gekommen ist. Jetzt sind wir
bei der beklemmenden Seite der Ge-
mélde angelangt. Vergessen wir nicht:
der Aufruhr (riot) in allen seinen
Formen ist ein bleibendes Element
der menschlichen Welt geworden. Der
Mensch selbst ist bebende Unruhe,
fliichtige Verkérperung, Aufstand und
Aussatz: homo destitutus. Seit den Biir-
gerkriegen und Revolutionen des sieb-
zehnten und achtzehnten Jahrhun-
derts sind die Bilder des brodelnden
Aufstands eng mit der Metaphorik des
Vulkanischen, des Erdbebens, des wil-
den Umsturzes, der kollabierenden
Gleichgewichte, der eruptiven Entla-
dung giarender Energien, mit entfessel-
ten Feuerstiirmen oder apokalyptischer
Nacht verbunden. Die deregulierten
Kriege heute, die mordrauschenden
Pogrome der Birgerkriege, der explo-
sive Anschlag des Terrors bilden den
diisteren Untergrund, ein amorphes
Rhizom der Gewalt, die von keiner
Ordnung gezihmt werden konnte. Das
Chaos wachst mit der Zivilisation, de-
ren archaischer Kontrapunkt es bleibt.

Auch wenn das morphing des
Schwarzen dominant scheint, so zeigt
die nidhere Analyse der Bilder Wang
Fus, dass Licht und Schwiérze in einem
komplementiren Verhaltnis stehen.
Sie organisieren das dsthetische Ver-
haltnis von Vorder- und Hintergrund.
Die tradierte Konkurrenz von pittura
und disegno wird von Wang Fu zugunsten
des Malerischen entschieden. Doch in
Umkehrung der Kklassischen Auffas-
sung, dass das Malerische durch die
Farbe agiere, ist es hier die «Farbe
Schwarz» (Max Raphael), welche das
Morphologische organisiert. Dennoch



WANG FU, PRIMA MATERIA / RIOTS SERIES,
2002, Tusche, Acryl und Bindemittel auf

zeigen sich Lineamente, Vorstufen von
Kontur und Gestalt, einerseits durch
das Leuchtende des Hintergrunds, das
durch das deckende und verrinnende
Schwarz freigelassen wird. Andererseits
erkennt man schwingende, gleichsam
deregulare Lineamente. Sie stellen die
kompositorischen Fithrungen der zel-
lularen, wuchernden, sich ballenden
oder spiralig verkettenden Schwarz-
korper dar.

Die vollige Absenz der Himmels-
farbe Blau und der Lebensfarben Griin
und Braun mag anzeigen, dass hier
Himmel und Erde noch nicht ausei-
nander getreten sind und damit ein
Zustand vor der Ausdifferenzierung
des Blauen (der Luft), des Braunen
(der Erde) und des Grinen (des Pflan-
zenkleids) dargestellt ist. Und den-
noch hat man den Eindruck dem Wer-
den lebendiger Formen beizuwohnen.
Das hiangt auch mit der Irritation des
Raumsinns zusammen: Befinden wir
uns eigentlich in einem mikrosko-
pischen Raum des (Korper-)Inneren
oder im Makrokosmischen brodelnder

ink, acrylic, and binder on unprimed canvas,

ungrundierter Leinwand, 278,5 x 175 cm /
109%/s x 6873”.

Urmaterie? Vieles ldsst sich als pra-
organische Form, Ursuppe des Leben-
digen lesen. Schon die Assoziation der
Schwarzkorper mit Zellketten und Ge-
webeformen deutete dies an. Ist man
gar im mikrobiologischen Raum? Be-
obachtet man Prozesse der Zellteilung,
der hybriden Vermehrung und Selbst-
verdoppelungen, der Kopien und for-
malen Redundanzen, wie sie fiir den
biologischen Prozess charakteristisch
sind? Spielen sich auf dieser Ebene
Prozesse ab, deren Dynamik und Form-

bildung nicht nur zu den Bausteinen

164

des Lebens, sondern auch der Kunst

gehoren? Sind das Autopoietische und
das Emergente, wie man sie in den Ge-
malden Wang Fus zu sehen glaubt, viel-
leicht Merkmale, die das Werden der
Materie und des selbstorganisierten
Lebens verbinden? Artikulieren diese
Bilder Gestaltvorgidnge, welche die Na-
tur nicht als vollendetes und erstarrtes
Produkt, sondern als Prozess zeigen?
Also die natura naturans des romanti-
schen Naturphilosophen Schelling, Prin-
zip des Selbstschopferischen, das auch

Natur und Kunst konvergieren ldsst?



Selbstverstindlich dirfen wir auch ans
Erdinnere und die vulkanische Leben-
digkeit denken. An den Grenzzonen
des Glithens und des Erstarrens bilden
sich die primdren Formen, die jene
Kruste hervorbringen, auf der wir le-
ben. Wir dirfen denken ans Meeri-
sche, insbesondere an die dunklen Zo-
nen der Tiefsee mit ihren ratselhaften
Formspielen, ihren polypischen, medu-
senhaften und hybriden Morphologien,
ihren uralten Bautypen des Lebens
im fluidalen Medium. Poseidonisches,
seismisches Reich. Wir diirfen ebenso
denken an die Schwindel erregenden
Tiefen des schwarzen Weltalls, das un-
zahlige Sternennebel, aufblitzende Su-
pernovas, kollabierende Systeme in sich
birgt. Uranos. Wir erkennen schliess-
lich das Argushafte der Bilder, die uns
mit ebenso vielen Augen ansehen, wie
wir Blicke in sie versenken. Es handelt
sich um proteische Labyrinthe, die uns
einschliessen, ohne ihr Geheimnis her-
zugeben.

Ins Auge schliesslich fallen die ge-
webeartigen Grundformen. Sie sind die
«Elementarteilchen», semina rerum, die-
ser Bilder. Gewebe - das ist textura,
Text der Natur, Elementarschrift der
Zellen und Aufbauform organischer
Koérper. Diese textura aber zeigt kein Al-
phabet, keine Grammatik, keine ku-
bisch-geometrische Struktur, die sich
dem Gesetz der Zahlen fugt, sie ist
nicht mathesis universalis oder Graphik
der Schrift, nicht kristalline Formel.
Sondern ihre Grundform ist der «Pneu
als formbildendes Prinzip» (Frei Otto),
den man heute als Bauform des Lebens
zu verstehen lernt. Pneu stammt von
griechisch pneumos, Luft. Dieses Luft-
artige, das die Formen fallt und auf-
spannt, sich mit Membranen, Hillen,
Héuten umgibt und zu Packungen,

Ketten von Zellkammern, zu wolkigen

Geweben und elastisch gestiitzten Ag-
gregaten fligt; dieses Pneumatische wird
als Konstruktionssystem und Bauplan
lebendiger Natur heute wissenschaft-
lich erforscht und sogar als architektu-
rales Verfahren in «weichen» Baufor-
men verwendet — abgesehen von un-
zahligen technischen Anwendungsfor-
men in Produkten, bei denen es auf
weiche Stabilitit ankommt: vom Reifen
bis zur Verpackung, von Mehrkammer-
konstruktionen bis zu Membrantechni-
ken. Wang Fu demonstriert dieses Ver-
fahren der Natur, das weit in die tech-
nische Welt hineinragt, auch als dsthe-
tisches Prinzip. Es folgt anderen Geset-
zen als die kubische Geometrie, der
perspektivische Tiefenraum und die
lineare Kontur. Diese beherrschten die
klassische Malerei. Weil sie hier ganz-
lich fehlen, sind wir bei der rdum-
lichen Zuordnung der Gemalde so irri-
tiert: Denn ihr «pneumatisches» Form-
prinzip wirkt im Grossten wie im Kleins-
ten, im Mikro- wie im Makroraum, in
Natur wie Technik und somit auch
in der Kunst. Dies ist die eigentliche
asthetiktheoretische Entdeckung der
Bilder Wang Fus. Er hat nicht nur eine
Serie von Werken geschaffen, sondern
zugleich einen Beitrag zur Kunstre-
flexion geleistet, zur Besinnung des
asthetischen Prozesses auf die ihm
zugrunde liegenden Verfahren.

Die pneumatische Elastizitat, die
wolkige Quellform, die zellularen Clus-
terungen, energetisch versorgt von un-
regelmassig verteilten Zentren des Glu-
tens, des Lichtes, der Warme: Sie sind
es, die hier vielleicht zur Darstellung
kommen. Sie erkliren auch, warum
nur prekire Gleichgewichte gehalten
werden konnen, stabile Instabilititen
und vibrierende Aggregate. Dies sind
Vorginge, die weit vor dem Moment
liegen, wo Objektkonstanzen und Form-

165

identititen erkennbar werden, die un-
serem Auge vertraute Gegenstindlich-
keiten bieten wiirden. Wir sind einem
vorgegenstindlichen, einem prasym-
bolischen, einem praidentitiren Raum
ausgesetzt, in dem die elementaren
Formen sich erst herausprozessieren.
Darum auch kann unser Auge nirgends
anhalten und wir sind, sehend und su-
chend, als Betrachter selbst in einen
anhaltenden Prozess der Formerzeu-
gung verwickelt.

In gewisser Hinsicht greift Wang Fu
auf die 50er und 60er Jahre des In-
formellen, der monochromen Malerei
und des Abstrakten Expressionismus
zuriick, in denen schon einmal nach
den vorgegenstindlichen Elementen
der Malerei gesucht wurde. Er verlasst
damit die Jahrzehnte der Popkunst,
des Neorealismus, der Installations-
und Raumkunst oder der action art,
welche die bisherigen Werke Wang Fus
charakterisierten. Durchweg waren die
Objekte und Installationen Wang Fus,
bei aller Vielfalt der eingesetzten For-
mensprache, decodierbar. Kunst war
Kunst und Medium der Botschaft zu-
gleich. In der Serie Prima Materia /
Riots ist das radikal anders. Nach der
Epoche der Entgrenzung von Kunst,
ihrer oft multimedialen Verbindung
oder wenigstens ihres Dialogs mit
neuen Medien und Popkultur scheint
es, als wiirde Wang Fu sich in dieser Se-
rie zurtickbesinnen auf das Herzstiick
der europaischen Kunstgeschichte, das
Tafelbild. Er tut dies in einer neu-
artigen Wendung, welche uns die Ele-
mentarstrukturen des Bildlichen tber-
haupt und damit der visuellen Welt, in
der wir leben, vor Augen bringt.

1) Walter Benjamin, «Neues von Blumen»,
in: Gesammelte Schriften, Bd. 111, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1972, S. 152.



Wang Fu’s Cycle
Prima Materia/Riots

HARTMUT BOHME

Primordial forms of art—certainly. Yet what
else can that mean but primordial forms of
nature? — Walter Benjamin

The artist Wang Fu, based in Stuttgart,
was born in China in 1960. He studied
painting in his native Shijazhong and
in Beijing and later set off on an ad-
venturous journey to Europe. Arriving
here in 1987, he pursued his studies
with K.R.H. Sonderborg and Joseph
Kosuth. His most recent paintings,
measuring at least 222 by 150 cm and
done in both horizontal and vertical
formats, require a large exhibition
space and viewers prepared to spend
the necessary time to discover the mys-
tery of his pictures. Wang Fu painted
this series of pictures in 2002 while on
a grant at the Kunstlerhaus Schloss
Wiepersdorf, the country residence of
the Romantic poets Bettina and Achim
von Arnim. The small Classicist palace
is located in a park set back from the
main street in a tiny village in the Bran-
denburg county of Teltow-Flaming.
Stairs facing the garden lead from
the terrace to a stylized and slightly
Baroque ground floor encircled by

HARTMUT BOHME is Professor of
Cultural Studies and the History of Men-

tality at Humboldt University, Berlin.

PARKETT 67 2008

statues of ancient gods. To the left
a curved orangerie, to the right a
small pond with the mandatory pair of
swans. A central axis leads to the statue
of Zeus at the end of the small park,
irregularly planted with isolated trees
and stands of trees in the style of an
English landscape garden. One of the
wings of the palace and the former sta-
bles provide quarters for some twenty
writers and artists, for a few months at a
time. The artists have spacious studios
at their disposal in a separate building.
Above this peaceful and remote jewel
of a place, where hard-working retreat
and good company are beautifully bal-
anced, immoderately expansive skies
both shelter and challenge aesthetic
inspiration.

On seeing Wang Fu’s pictures, we
cannot help standing still. The domi-
nant black and the amorphous shapes
seem at first sight to exude an aura of
gloom and oppression. What are they
doing to us?

The canvases are white and un-
primed. With Chinese ink, the kind
that is used for calligraphy, and a wide
brush, cloudy, billowing shapes with ir-
regular marginal zones are worked in
black ink. The surging black bodies co-
alesce into tangles, tissue-like clusters,

cellular chains or compact bundles,

166

into quivering fluids and seething
whirls and eddies; they form feathery
spirals, loosely shirred centers, amor-
phous textures, fluffy pillows, swarm-
ing hordes, or hybrid figures. And they
always hover between consolidation
and decomposition. They look like
chance images of a process arrested in
time, whose meaning at first eludes
us entirely. Among the loosely linked
billowing masses of black that fill the
entire picture plane, the light back-
ground shimmers through and lights
up the surface here and there, lending
the dominant black figures contour
and shape, depth and space. In areas
unevenly scattered throughout the pic-
ture, the brightness of the background
is compressed into glowing yellow and
orange zones. What is happening?

We do not know. And so the eyes
and mind of the viewer seek support
from the possible déja vu of visual de-
sign or recognizable mental images.
This triggers off an endless process of
seeing and interpreting, endless be-
cause the series of pictures themselves
seems to be infinite. Every picture pro-
duces variations of itself in new pic-
tures, yielding an almost self-creative
process of reproduction. In addition,
we sink inside the pictorial body, rising

from large to small, from surface to



depth, from whole to part, and vice
versa—somewhat like imagined visual-
izations of Mandelbrot sets and the
fractal, self-generating play of forms
in chaos theory.

We shall pursue this association, but
let it be said that these pictures categor-
ically resist confinement to one single
interpretation. One must explore many
avenues of interpretation before ac-
quiring even a vague understanding of
the billowing shapes in these paintings
and their possible meaning. For they
are not situated beyond but rather
before identifiable shape and be-
fore unequivocal meaning. They re-
fuse to satisfy viewers’ importunate
longing for pictorial exegesis and
meaning. They thrust them into the ad-
venture of an imaginative journey that
may take them back to the beginning
of the world. But beware of presuming
that herein lies the “sense” of this aes-
thetic enterprise and the challenge
posed by its incommensurability and
mystery.

Lighting, coloring, and blackness
are not opposites, they are not mutual
negations; instead they are a dynamic
polarity of energies which have joined
forces in the primordial process of gen-
erating form. There is justification but
not truth in inventing the genesis of
the world out of a chaotic sea of matter,
where the first, unstable forms emerge.
One is reminded of the pre-Socratic
atomism of Democritus and Leucippus,
according to whom the world arose out
of the chance interplay of a chaotic
mass of atoms. In the accidental ex-
change of fullness and emptiness, fleet-
ing atoms combine into swelling fig-
ures, feathery clouds, bulging liquid
bodies, or flaky configurations, into
seething nodes, solid lumps, buttressed

configurations, an energetic spiraling

mittel auf ungrundierter Leinwand, 278,5 x 175 c¢cm / ink, acrylic, and binder on

WANG FU, PRIMA MATERIA / RIOTS SERIES, 2002, Tusche, Acryl und Binde-

unprimed canvas, 109°/s x 6873".

mist, and stable patterns. Are we here
looking at the autopoiesis of matter
seeking its still unknown diversity of
form? Dare we evoke a pre-structural
Tohuwabohu, the point of departure for
the creative deeds of a god who created
the great forms of the universe and life
through the act of separation? Cre-
ation as an opus disiunctionis, as sep-
aration of the hitherto absolutely in-
choate, which might also be called in-
finite blackness? Do we not see light
flashing in the undulating, indetermi-
nate flowing black, light that divides,
gives form, and defines contours? Do
we not see, here and there, the fiery
glow of primordial energy as it takes
shape in these dark configurations, like
solidifying lava and tuff? Are the world
bodies being generated by nigredo, the
process of blackening conceived by
alchemy, through which glowing mat-

167

ter consolidates into stable form? Is it

far-fetched to recall the intelligent sea
of matter in Andrej Tarkowsky’s film So-
laris, where astronauts have been sent
to study the creative but fleeting em-
bodiments of the ocean so rich in
form, unaware that they are themselves
being investigated by this primordial
medium? Are we as viewers possibly be-
ing subjected to experiment by Wang
Fu’s pictures? Are they investigating
our forms of perception, our mental
processes, and our imaginative powers?

Possibly—in which case we would
be taking part in a vision of the world
prior to the emergence of inorganic
and organic forms and in the genesis of
aestheticism, assuming that art is the
embodying representation of the per-
ceivable. We participate in the primary
state of the amorphous distribution of

energy, an incipient stage of becoming



that is still full of unrest and has not yet

found a definitive solution to its shape.
Prima materia. This is what the ancients
called the primordial state of dynamic
matter saturated with energy: agitated,
uneasy chaos which is the lap of all be-
coming (as in Hesiod). It is also the
source of upheaval (riot).

Hesiod already postulated a savage
revolt breaking out soon after the
world emerged out of chaos and in in-
stant response to the first divine order,
a revolt that has since spawned an end-
less chain of violence whose burning
vitality has never abated. We have now
arrived at the oppressive side of the
paintings. Lest we forget: revolt (riot)

in all of its forms has become a perma-

grundierter Leinwand, 225 x 150 ¢cm / ink, acrylic, and binder on unprimed canvas, 88 s x 597,

WANG FU, PRIMA MATERIA / RIOTS SERIES, 2002, Tusche, Acryl und Bindemittel auf un-

nent factor in the life of mankind. Hu-
manity itself is quivering unrest, fleet-
ing embodiment, rebellion and lep-
rosy: homo destitutus. Since the civil wars
and revolutions of the seventeenth and
eighteenth centuries, the depiction of
seething rebellion has been closely as-
sociated with the metaphorical imag-
ery of volcanoes, earthquakes, savage
overthrow, the collapse of equilibrium,
the eruptive release of churning en-
ergy, with the fury of raging fires or
apocalyptic night. Today’s deregulated
wars, the murderously orgiastic pogroms
of civil wars, and the explosive assault
of terror form a bleak background,
an amorphous rhizome of unbridled

violence that no order has ever been

168

able to contain. Chaos increases with
civilization; it is its eternal, archaic coun-
terpoint.

Although the morphing of black-
ness seems to dominate, closer analy-
sis of Wang Fu’s pictures shows that
brightness and blackness complement
each other. They organize the aesthetic
relationship of foreground and back-
ground. Wang Fu settles the traditional
rivalry between pittura and disegno in
favor of the painterly. But he inverts
the classical notion that painting acts
through color by using “the color
black” (Max Raphael) to organize his
morphology. Nonetheless, lineation—
prefigured contour and shape—ap-
pears in the background, in a luminos-
ity that seeps through the black cover.
On the other hand, one recognizes
undulating, quasi deregulated forms of
lineation as guiding elements in the
composition of the cellular, rampant,
billowing, and spiraling bodies of black.

The complete absence of sky blue
or the vital colors of green and brown
may indicate that heaven and earth
have not yet separated and that we are
confronted with a state prior to the dif-
ferentiation of blue (air), brown (earth),
and green (vegetation). Yet we still
seem to be witnessing the emergence
of living forms, an impression height-
ened by the artist’s unsettling treat-
ment of space. Where are we actual-
ly: in the microscopic space of the
(body’s) interior or in the macrocosm
of seething primordial matter? Much
can be interpreted as pre-organic form,
as the primordial soup of life, already
implied by the association of the black
bodies with chains of cells and tissue.
Or are we perhaps in microbiological
space? Are we observing typical biolog-
ical processes such as cell division, hy-

brid reproduction and self-replication,



duplication and formal redundancy? Do
the dynamics and articulation of the
processes unraveling on this level not
only constitute the building blocks of
life but also of art? Do the autopoietic
and emergent qualities that we see in
Wang Fu’s paintings possibly provide a
link between the formation of matter
and self-organized life? Do these paint-
ings articulate nature not as a per-
fected, immutable product but rather
as a process, as natura naturans, which
the Romantic philosopher Schelling
described as the principle of self-cre-
ation, where nature and art converge?
Obviously we may also be reminded
of the interior of the earth and vol-
canic vitality. The primary forms that
yield the crust on which we live are
generated in the marginal zones of
incandescence and solidification. We
may think of the oceanic, in particular
of the dark zones in the depths of the
seas with their enigmatic play of forms,
their polypoidal, medusa-like and hy-
brid morphologies, their ancient life
structures in the fluid medium. Posei-
donic, seismic realm. We may equally
envision the vertiginous heights of
black outer space containing infinite
seas of stars, flashing supernovae, and
dramatically collapsing systems. Uranus.
Finally we note the Argus-like nature of
the paintings, for they look at us with as
many eyes as we do when we gaze at
them. The protean labyrinths that sur-
round us do not give away their secret.
Then there are the conspicuous
tissue-like configurations. They are the
“elementary particles,” the semina re-
rum of these paintings. Tissue is also
textura, the text of nature, the elemen-
tary script of the cells and structures of
organic bodies. But this fextura has no
alphabet, no grammar, no cubic-geo-
metric structure that obeys the law of

numbers; it is not mathesis universalis or
the graphics of writing or crystalline
formula. Its basic shape is the (pneu-
matic) tire as form-giving principle
(Frei Otto), which we are now learning
to read as the structural form of life.
Pneumatic comes from the Greek word
for air, pneumos. This airy matter that
fills and tautens shapes, that wraps
itself in membranes, shells, and skins,
and that coalesces into packing, chains
of cell chambers, cloudy tissues, and
elastically supported aggregates—this
pneumatic element is now undergoing
scientific study as the constructive sys-
tem and building plan of living nature.
It has even been adopted as an archi-
tectural procedure for “soft” forms of
construction—not to mention its count-
less technical applications in products
that rely on soft stability, from tires to
packaging, from honeycomb construc-
tions to the use of membranes. These
natural operations penetrate deep into
the technical world; Wang Fu demon-
strates that they are also an aesthetic
principle. He does not follow the laws
of solid geometry, perspectival space,
and linear contours. Those are the laws
that govern classical painting. More-
over, since he ignores them entirely, we
find ourselves unable to identify the
spatial order of his paintings. The
“pneumatic” principle applies to the
biggest and the smallest elements, to
microspaces and macrospaces, to nature
and technology—and also to art. This
discovery is actually the contribution
Wang Fu’s paintings make to aesthetic
theory. He has not just created a series
of works; he has contributed to the
understanding of art, to the contem-
plation of the fundamental procedures
that underlie its aesthetic passage.
Pneumatic elasticity, cloudy billow-

ing shapes, and clustered cells are sup-

169

plied with energy from the irregularly
scattered centers of incandescence, of
light and warmth. They are perhaps
the subject matter of these paintings,
which also explains why their balance is
at best precarious, with stable instabili-
ties and vibrating aggregates. These
processes take place long before the
moment when objective constants and
formal identities can be distinguished
as familiar modes of figuration. We are
exposed to space that precedes figura-
tion, symbol, and identity, in which ele-
mentary shapes are just beginning to
emerge. Thus, our roving eye can
never come to rest; seeing and seeking,
we as viewers are ourselves embroiled
in the halting but unhaltable process of
generating form.

In some respects, Wang Fu draws on
movements of the fifties and sixties
that had already explored pre-figura-
tive elements of painting, such as the
Informel, monochrome painting, and
Abstract Expressionism. But he has
abandoned the decades of Pop art,
neorealism, installations, and art in
space or action art, which character-
ized his earlier work. Despite their ex-
treme diversity of formal idiom, Wang
Fu’s earlier objects and installations
are consistently decodable. The Prima
Materia/Riots series is radically differ-
ent. After an age in which the bound-
aries of art have been eliminated to
make room for a multi-media approach
or at least to enter into a dialogue with
the new media and Pop culture, Wang
Fu seems to be taking a look back at
the heart of European art history, the
painting. In so doing he has taken a
new turn; he shows us the elementary
structures, indeed the essence of the
pictorial and visual world in which we
live.

(Translation: Catherine Schelbert)



	"Les infos du paradis" : über den Zyklus Prima Materia / Riots von Wang Fu = Wang Fu's cycle Prima Materia / Riots

