
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2003)

Heft: 67: [Collaborations] John Bock, Peter Doig, Fred Tomaselli

Artikel: "Les infos du paradis" : über den Zyklus Prima Materia / Riots von
Wang Fu = Wang Fu's cycle Prima Materia / Riots

Autor: Böhme, Hartmut / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LIS INI-OS Ol! PARADIS

Uber den Zyklus
Prima Materia/Riots

von Wang Fu
HARTMUT BÖHME

Urformen der Kunst - gewiss. Was kann

das aber anderes heissen als Urformen der

Natur? - Walter Benjamin"

Der in Stuttgart lebende Künstler

Wang Fu wurde 1960 in Shijazhong,
China, geboren. Er studierte dort und
in Peking Malerei, bevor er unter
abenteuerlichen Umständen 1987 nach

Europa gelangte und seine Studien bei

K.R.H. Sonderborg undjoseph Kosuth

fortsetzte. Seine jüngsten, mindestens

222x150 cm messenden, mal quer-, mal

hochformatigen Gemälde benötigen
eine weite Ausstellungshalle und einen

verweilenden Betrachter, der sich

einzulassen vermag auf das Geheimnis

dieser Bilder. Wang Fu hat diese Serie

von Gemälden im Jahre 2002 während

seines Aufenthalts im Künstlerhaus

Schloss Wiepersdorf gemalt, dem Land-

HART MUT BÖHME ist Professor für
Kulturtheorie und Mentalitätsgeschichte

an der Humboldt-Universität Berlin.

sitz des romantischen Dichterpaares
Bettina und Achim von Arnim. Seitlich

der Dorfstrasse des winzigen Fleckens

im brandenburgischen Landkreis

Teltow-Fläming öffnet sich ein Park, in
dem zurückgesetzt das klassizistische

Schlösschen gelegen ist. An der
Gartenseite führt von der Terrasse eine

Freitreppe zum leicht barock stilisierten

Parterre, das von antiken Götter-

Statuen umstellt ist. Linker Hand eine

geschwungene Orangerie, rechts ein

kleiner Schlossteich mit obligatem

Schwanenpaar. Eine Zentralachse führt
auf die Zeus-Statue am Ende des kleinen

Parks zu, der im Stil des

englischen Landschaftsgartens ungleich-

mässig von alten Baumsolitären und

Baumgruppen bestanden ist. In einem

Seitenflügel des Schlosses sowie in den

ehemaligen Stallungen finden jeweils
etwa zwanzig Literaten und Künstler

für einige Monate ihr Unterkommen.
Den bildenden Künstlern stehen in
einem gesonderten Atelierhaus gross¬

zügige Arbeitsräume zur Verfügung.
Uber diesem Juwel der Stille und
Weltferne, in der arbeitsame Zurückgezogenheit

und geselliges Zusammentreffen

aufs Schönste in der Balance sind,

wölbt sich ein massloser Himmel,
Schirm und Herausforderung zugleich
der ästhetischen Inspirationen.

Im Anblick der Bilder Wang Fus

steht man unwillkürlich still. Das

dominante Schwarz und die amorphen
Formen scheinen im ersten Anblick
Düsternis und Beklommenheit zu

verbreiten. Was geschieht einem?

Die Leinwandflächen sind
unbehandelt weiss belassen. Mit chinesischer

Tusche, wie sie auch für die

Kalligraphie verwendet wird, und breitem
Pinsel werden in bauschendem Schwarz

wolkig quellende Formen mit un-

gleichmässig verlaufenden Randzonen

herausgearbeitet. Die schwarzen

Quellkörper verbinden sich zu Knäueln,

gewebeartigen Clustern, zu zellularen

Ketten oder kompakten Ballungen, zu

161 PARKETT 67 2003



«3

CO

s
5
o

as

s
5

§
as
a,

S
k,
O

bebenden Fluids und brodelnden
Wirbeln; sie bilden fedrige Spiralen, lose

geschürzte Zentren, amorphe Texturen,

flaumige Kissen, schwärmende Scharen

oder hybride Figuren. Immer schweben

sie auf der Grenze zwischen Form-

werdung und Dekomposition. Sie

erscheinen als zufällig festgehaltene
Zustände eines Prozesses, dessen Sinn

sich zunächst ganz entzieht. Zwischen

den locker verknüpften, die ganze
Bildebene füllenden schwarzen Quellmassen

schimmert hier und leuchtet dort
der helle Hintergrund, der den

dominanten Schwarzfiguren Kontur und

Körperlichkeit, Tiefe und Raum gibt.
An einzelnen Stellen, unregelmässig
auf die Gemälde verteilt, verdichtet

sich das Hell des Hintergrunds zu gelb
und orange glühenden Zonen. Was

geschieht?

Wir wissen es nicht. Und so beginnen

Augen und Denken des Betrachters

Halt zu suchen am möglichen
Dejä-vu der visuellen Gestalten oder an

wieder erkennbaren Denkfiguren. Das

setzt einen unabschliessbaren Prozess

des Sehens und Deutens frei, unab-

schliessbar, weil die Serie der Bilder
selbst infinit zu sein scheint. Jedes

einzelne Bild setzt sich variierend und
beinahe selbstschöpferisch in einem

neuen fort. Und auch im Inneren der

Bildkörper versinkt man und steigt auf

vom Grossen ins Kleine, von der
Oberfläche in die Tiefe, vom Ganzen ins

Teil und vice versa - ähnlich, so meint

man, wie bei den Visualisierungen der

Mandelbrotmengen und dem frakta-

len, sich selbst generierenden Formenspiel

der Chaostheorie.

Nehmen wir diese Assoziation auf.

Nicht ohne vorauszuschicken, dass diese

Bilder jede Festlegung auf einen

Sinn von vornherein verweigern. Erst

im Durchlauf der vielen Deutungsvarianten

mag man eine vage Ahnung des

Formgewoges dieser Gemälde und
ihres (vielleicht) möglichen Sinns gewinnen.

Denn diese Bilder stehen nicht

jenseits, sondern vor jeder
identifizierbaren Gestalt und vor jedem
eindeutigen Sinn. Sie weisen den
Betrachter in seinem inständigen Begeh-

162



ren nach Bildexegese und Bedeutung
ab Sie stürzen ihn ins Abenteuer einer

Vorstellungsreise, die vielleicht an den

Anfang der Welt zurückführt Doch

hüte man sich, dies für den «Sinn» dieses

ästhetischen Unternehmens zu

halten, das uns das Inkommensurable und
Geheimnishafte zumutet

Das Lichte, Farbige und das Schwarze

sind nicht Gegensatz, nicht wechselseitige

Negation, sondern eine
dynamische Polarität von Energien, die am

primordialen Prozess der Formwer-

dung gemeinsam arbeiten Nicht ohne

Recht, doch ohne dabei das Wahre zu

treffen, mag man an die Genesis der
Welt aus einem chaotischen Materiemeer

denken, in welchem die ersten,
instabilen Formen emergieren Man

erinnert sich an den vorsokratischen

Atomismus eines Demoknt und Leu-

kipp Sie hessen die Welt hervorgehen
aus dem Zufallsspiel einer chaotischen

Atommasse Im zufälligen Wechsel des

Vollen und Leeren fügen sich die

flüchtigen Atome mal zu schwellenden

Figuren, fedngen Wolken, fluidalen

Quellkörpern oder flockigen Verbänden,

mal zu brodelnden Zentren,

massigen Klumpen, verstrebten Verbänden,

energischen Spiralnebeln und stabilen

Mustern Schaut man hier der Autopoie-
sis der Materie auf der Suche nach

ihrer noch unbekannten Formenvielfalt

zu' Darf man an das prästrukturelle
Tohuwabohu denken, das den

Ausgangspunkt für das kreative Handeln

eines Gottes bot, der über Trennungsvorgänge

erst die grossen Formenkreise

des Weltalls und des Lebens schuP

Schöpfung als opus disiunctionis, als

Trennung des bis dahin absolut Amorphen,

das man auch das unendliche
Schwarz nennen darP Blitzt nicht
zwischen das wogende, unbestimmt
verfliessende Schwarz das Licht hinein

trennend, formgebend, abgrenzend?
Glüht nicht schon an manchen Stellen

Feuriges auf, primäre Energie, die sich

m den dunklen Formgebilden materialisiert

wie in erkaltender Lava und
TufP Werden die Weltkörper generiert
durch nigredo, den Vorgang der

Schwärzung - wie ihn die Alchemie
dachte -, wodurch das Glutende sich

erst zu stabiler Form verfestigt' Fühlt

man sich etwa zu Unrecht erinnert an

das intelligente Materiemeer (oh,
doppelte Mutter!) in dem Film Solaris von

Andrej Tarkowski, wo Raumfahrer die

schöpferischen, doch flüchtigen
Verkörperungen dieses formbegabten Ozeans

erforschen sollen und nicht bemerken,

dass sie dabei selbst von eben

diesem Urmedium untersucht werden'
Werden wir als Betrachter womöglich
selbst von den Bildern Wang Fus einem

Experiment unterzogen' Untersuchen

sie unsere Wahrnehmungsformen, unser

Denkvermögen, unsere Einbildungskraft'

Vielleicht Dann nahmen wir
angesichts der Gemälde Wang Fus teil an

der Vision der Welt vor der Entstehung

anorganischer und organischer
Formen und zugleich an der Genesis des

Ästhetischen, wenn Kunst denn die

verkörpernde Darstellung des

Wahrnehmbaren ist Wir partizipieren am

primären Zustand amorpher Energie-

verteilung, einer anfänglichen Station

des Werdens, das voller Unruhe noch

zu keiner definitiven Lösung seiner
Gestalt gefunden hat Prima materia So

nannten die Alten den primordialen
Zustand energiegesattigter, dynamischer

Materie Das erregte, unruhige Chaos,

das der Schoss allen Werdens ist (etwa

bei Hesiod) Aus ihm geht auch der

Aufruhr (not) hervor
Schon bei Hesiod bricht bald nach

der Entstehung der Welt aus dem

Chaos und sofort mit der ersten
göttlichen Ordnung der wüste Aufruhr
hervor, die endlose Kette einer Gewalt,

deren heisse Vitalität bis heute nicht

zur Ruhe gekommen ist Jetzt sind wir
bei der beklemmenden Seite der
Gemälde angelangt Vergessen wir nicht
der Aufruhr (not) in allen seinen

Formen ist ein bleibendes Element
der menschlichen Welt geworden Der

Mensch selbst ist bebende Unruhe,

fluchtige Verkörperung, Aufstand und
Aussatz homo destitutus Seit den

Bürgerkriegen und Revolutionen des

siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts

sind die Bilder des brodelnden
Aufstands eng mit der Metaphonk des

Vulkanischen, des Erdbebens, des

wilden Umsturzes, der kollabierenden

Gleichgewichte, der eruptiven Entladung

gärender Energien, mit entfesselten

Feuersturmen oder apokalyptischer
Nacht verbunden Die deregulierten
Kriege heute, die mordrauschenden

Pogrome der Burgerkriege, der explosive

Anschlag des Terrors bilden den

düsteren Untergrund, ein amorphes
Rhizom der Gewalt, die von keiner

Ordnung gezähmt werden konnte Das

Chaos wächst mit der Zivilisation,
deren archaischer Kontrapunkt es bleibt

Auch wenn das morphmg des

Schwarzen dominant scheint, so zeigt
die nähere Analyse der Bilder Wang

Fus, dass Licht und Schwärze in einem

komplementären Verhältnis stehen

Sie organisieren das ästhetische
Verhältnis von Vorder- und Hintergrund
Die tradierte Konkurrenz von pittura
und disegno wird von Wang Fu zugunsten
des Malerischen entschieden Doch m

Umkehrung der klassischen Auffassung,

dass das Malerische durch die

Farbe agiere, ist es hier die «Farbe

Schwarz» (Max Raphael), welche das

Morphologische organisiert. Dennoch

163



s
05

C/5 53

S *
O
5 £

as

£
5

£

h.
U
S:

g

zeigen sich Lineamente, Vorstufen von

Kontur und Gestalt, einerseits durch
das Leuchtende des Hintergrunds, das

durch das deckende und verrinnende
Schwarz freigelassen wird. Andererseits

erkennt man schwingende, gleichsam

dereguläre Lineamente. Sie stellen die

kompositorischen Führungen der

zellularen, wuchernden, sich ballenden
oder spiralig verkettenden Schwarzkörper

dar.

Die völlige Absenz der Himmelsfarbe

Blau und der Lebensfarben Grün

und Braun mag anzeigen, dass hier
Himmel und Erde noch nicht
auseinander getreten sind und damit ein

Zustand vor der Ausdifferenzierung
des Blauen (der Luft), des Braunen

(der Erde) und des Grünen (des

Pflanzenkleids) dargestellt ist. Und
dennoch hat man den Eindruck dem Werden

lebendiger Formen beizuwohnen.

Das hängt auch mit der Irritation des

Raumsinns zusammen: Befinden wir

uns eigentlich in einem mikroskopischen

Raum des (Körper-)Inneren
oder im Makrokosmischen brodelnder

Urmaterie? Vieles lässt sich als

präorganische Form, Ursuppe des Lebendigen

lesen. Schon die Assoziation der

Schwarzkörper mit Zellketten und
Gewebeformen deutete dies an. Ist man

gar im mikrobiologischen Raum?

Beobachtet man Prozesse der Zellteilung,
der hybriden Vermehrung und

Selbstverdoppelungen, der Kopien und
formalen Redundanzen, wie sie für den

biologischen Prozess charakteristisch
sind? Spielen sich auf dieser Ebene

Prozesse ab, deren Dynamik und
Formbildung nicht nur zu den Bausteinen

des Lebens, sondern auch der Kunst

gehören? Sind das Autopoietische und
das Emergente, wie man sie in den
Gemälden Wang Fus zu sehen glaubt,
vielleicht Merkmale, die das Werden der
Materie und des selbstorganisierten
Lebens verbinden? Artikulieren diese

Bilder Gestaltvorgänge, welche die Natur

nicht als vollendetes und erstarrtes

Produkt, sondern als Prozess zeigen?

Also die natura naturans des romantischen

Naturphilosophen Schelling, Prinzip

des Selbstschöpferischen, das auch

Natur und Kunst konvergieren lässt?

164



Selbstverständlich dürfen wir auch ans

Erdinnere und die vulkanische

Lebendigkeit denken An den Grenzzonen

des Glühens und des Erstarrens bilden
sich die primären Formen, die jene
Kruste hervorbringen, auf der wir
leben Wir dürfen denken ans Meerische,

insbesondere an die dunklen
Zonen der Tiefsee mit ihren rätselhaften

Formspielen, ihren polypischen, medu-

senhaften und hybriden Morphologien,
ihren uralten Bautypen des Lebens

im fluidalen Medium Poseidonisches,

seismisches Reich Wir dürfen ebenso

denken an die Schwindel erregenden
Tiefen des schwarzen Weltalls, das

unzählige Sternennebel, aufblitzende

Supernovas, kollabierende Systeme in sich

birgt Uranos Wir erkennen schliesslich

das Argushafte der Bilder, die uns

mit ebenso vielen Augen ansehen, wie

wir Blicke in sie versenken Es handelt
sich um proteische Labyrinthe, die uns

emschhessen, ohne ihr Geheimnis

herzugeben

Ins Auge schliesslich fallen die

gewebeartigen Grundformen Sie sind die

«Elementarteilchen», semina rerum, dieser

Bilder Gewebe - das ist textura,

Text der Natur, Elementarschrift der
Zellen und Aufbauform organischer

Körper Diese textura aber zeigt kein

Alphabet, keine Grammatik, keine

kubisch-geometrische Struktur, die sich

dem Gesetz der Zahlen fugt, sie ist

nicht mathesis universalis oder Graphik
der Schrift, nicht kristalline Formel

Sondern ihre Grundform ist der «Pneu

als formbildendes Prinzip» (Frei Otto),
den man heute als Bauform des Lebens

zu verstehen lernt Pneu stammt von

griechisch pneumos, Luft Dieses

Luftartige, das die Formen füllt und

aufspannt, sich mit Membranen, Hüllen,
Häuten umgibt und zu Packungen,
Ketten von Zellkammern, zu wolkigen

Geweben und elastisch gestützten

Aggregaten fugt, dieses Pneumatische wird
als Konstruktionssystem und Bauplan

lebendiger Natur heute wissenschaftlich

erforscht und sogar als architektu-
rales Verfahren in «weichen» Bauformen

verwendet - abgesehen von

unzähligen technischen Anwendungsformen

in Produkten, bei denen es auf
weiche Stabilität ankommt vom Reifen

bis zur Verpackung, von
Mehrkammerkonstruktionen bis zu Membrantechniken

Wang Fu demonstriert dieses

Verfahren der Natur, das weit m die
technische Welt hineinragt, auch als

ästhetisches Prinzip Es folgt anderen Gesetzen

als die kubische Geometrie, der

perspektivische Tiefenraum und die

lineare Kontur Diese beherrschten die
klassische Malerei Weil sie hier gänzlich

fehlen, sind wir bei der
räumlichen Zuordnung der Gemälde so

irritiert Denn ihr «pneumatisches» Form-

pnnzip wirkt im Grössten wie im Kleinsten,

im Mikro- wie im Makroraum, in
Natur wie Technik und somit auch

in der Kunst Dies ist die eigentliche
ästhetiktheoretische Entdeckung der
Bilder Wang Fus Er hat nicht nur eine
Serie von Werken geschaffen, sondern

zugleich einen Beitrag zur Kunstre-

flexion geleistet, zur Besinnung des

ästhetischen Prozesses auf die ihm

zugrunde hegenden Verfahren
Die pneumatische Elastizität, die

wolkige Quellform, die zellularen Clus-

terungen, energetisch versorgt von un-

regelmassig verteilten Zentren des

Glutens, des Lichtes, der Wärme Sie sind

es, die hier vielleicht zur Darstellung
kommen Sie erklären auch, warum

nur prekäre Gleichgewichte gehalten
werden können, stabile Instabilitäten
und vibrierende Aggregate Dies sind

Vorgänge, die weit vor dem Moment

hegen, wo Objektkonstanzen und Form-

ldentitäten erkennbar werden, die

unserem Auge vertraute Gegenständlichkeiten

bieten würden Wir sind einem

vergegenständlichen, einem präsym-

bohschen, einem präidentitären Raum

ausgesetzt, in dem die elementaren

Formen sich erst herausprozessieren
Darum auch kann unser Auge nirgends
anhalten und wir sind, sehend und
suchend, als Betrachter selbst in einen
anhaltenden Prozess der Formerzeugung

verwickelt

In gewisser Hinsicht greift Wang Fu

auf die 50er und 60er Jahre des

Informellen, der monochromen Malerei
und des Abstrakten Expressionismus

zurück, in denen schon einmal nach

den vorgegenständhchen Elementen

der Malerei gesucht wurde Er verlasst

damit die Jahrzehnte der Popkunst,
des Neorealismus, der Installations-

und Raumkunst oder der action art,

welche die bisherigen Werke Wang Fus

charakterisierten Durchweg waren die

Objekte und Installationen Wang Fus,

bei aller Vielfalt der eingesetzten
Formensprache, decodierbar Kunst war
Kunst und Medium der Botschaft

zugleich In der Serie Prima Materia /
Riots ist das radikal anders Nach der

Epoche der Entgrenzung von Kunst,

ihrer oft multimedialen Verbindung
oder wenigstens ihres Dialogs mit
neuen Medien und Popkultur scheint

es, als wurde Wang Fu sich in dieser Serie

zuruckbesinnen auf das Herzstück

der europaischen Kunstgeschichte, das

Tafelbild Er tut dies in einer
neuartigen Wendung, welche uns die
Elementarstrukturen des Bildlichen
überhaupt und damit der visuellen Welt, in
der wir leben, vor Augen bringt

1) Walter Benjamin, «Neues von Blumen»,
in Gesammelte Schuften, Bd III, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1972, S 152

165



Wang Fu's Cycle
Prima Materia/Riots

HARTMUT BÖHME

Primordialforms ofart—certainly Yet what

else can that mean but primordial forms of
nature? - Walter Benjamin

The artist Wang Fu, based in Stuttgart,
was born in China in 1960 He studied

painting in his native Shijazhong and

in Beijing and later set off on an

adventurous journey to Europe Arriving
here in 1987, he pursued his studies

with K R H Sonderborg and Joseph

Kosuth His most recent paintings,

measuring at least 222 by 150 cm and

done in both horizontal and vertical

formats, require a large exhibition

space and viewers prepared to spend
the necessary time to discover the mystery

of his pictures Wang Fu painted
this series of pictures in 2002 while on

a grant at the Kunstlerhaus Schloss

Wiepersdorf, the country residence of
the Romantic poets Bettina and Achim

von Arnim The small Classicist palace

is located m a park set back from the

main street in a tiny village in the

Brandenburg county of Teltow-Fläming
Stairs facing the garden lead from
the terrace to a stylized and slightly
Baroque ground floor encircled by

HARTMUT BÖHME is Professor of
Cultural Studies and the History of Mentality

at Humboldt University, Berlin

statues of ancient gods To the left
a curved orangene, to the right a

small pond with the mandatory pair of
swans A central axis leads to the statue

of Zeus at the end of the small park,

irregularly planted with isolated trees

and stands of trees in the style of an

English landscape garden One of the

wings of the palace and the former
stables provide quarters for some twenty
writers and artists, for a few months at a

time The artists have spacious studios

at their disposal in a separate building
Above this peaceful and remote jewel
of a place, where hard-working retreat
and good company are beautifully
balanced, immoderately expansive skies

both shelter and challenge aesthetic

inspiration
On seeing Wang Fu's pictures, we

cannot help standing still The dominant

black and the amorphous shapes

seem at first sight to exude an aura of
gloom and oppression What are they

doing to us?

The canvases are white and un-

pnmed With Chinese ink, the kind
that is used for calligraphy, and a wide

brush, cloudy, billowing shapes with

irregular marginal zones are worked in
black ink The surging black bodies
coalesce into tangles, tissue-like clusters,

cellular chains or compact bundles,

into quivering fluids and seething
whirls and eddies; they form feathery

spirals, loosely shirred centers,
amorphous textures, fluffy pillows, swarming

hordes, or hybrid figures And they

always hover between consolidation

and decomposition They look like

chance images of a process arrested in

time, whose meaning at first eludes

us entirely Among the loosely linked

billowing masses of black that fill the

entire picture plane, the light
background shimmers through and lights

up the surface here and there, lending
the dominant black figures contour
and shape, depth and space In areas

unevenly scattered throughout the

picture, the brightness of the background
is compressed into glowing yellow and

orange zones What is happening'
We do not know And so the eyes

and mind of the viewer seek support
from the possible deja vu of visual

design or recognizable mental images
This triggers off an endless process of

seeing and interpreting, endless

because the series of pictures themselves

seems to be infinite Every picture
produces variations of itself in new

pictures, yielding an almost self-creative

process of reproduction In addition,
we sink inside the pictorial body, rising
from large to small, from surface to

PARKETT 67 2003 166



depth, from whole to part, and vice

versa—somewhat like imagined
visualizations of Mandelbrot sets and the

fractal, self-generating play of forms

in chaos theory.
We shall pursue this association, but

let it be said that these pictures categorically

resist confinement to one single

interpretation. One must explore many
avenues of interpretation before

acquiring even a vague understanding of
the billowing shapes in these paintings
and their possible meaning. For they

are not situated beyond but rather

before identifiable shape and
before unequivocal meaning. They
refuse to satisfy viewers' importunate
longing for pictorial exegesis and

meaning. They thrust them into the

adventure of an imaginative journey that

may take them back to the beginning
of the world. But beware of presuming
that herein lies the "sense" of this
aesthetic enterprise and the challenge

posed by its incommensurability and

mystery.

Lighting, coloring, and blackness

are not opposites, they are not mutual

negations; instead they are a dynamic

polarity of energies which have joined
forces in the primordial process of
generating form. There is justification but

not truth in inventing the genesis of
the world out of a chaotic sea of matter,
where the first, unstable forms emerge.
One is reminded of the pre-Socratic
atomism of Democritus and Leucippus,

according to whom the world arose out
of the chance interplay of a chaotic

mass of atoms. In the accidental

exchange of fullness and emptiness, fleeting

atoms combine into swelling
figures, feathery clouds, bulging liquid
bodies, or flaky configurations, into
seething nodes, solid lumps, buttressed

configurations, an energetic spiraling

a;
at

O

as

s
I
s
Ü"
fc,
e>

£

mist, and stable patterns. Are we here

looking at the autopoiesis of matter
seeking its still unknown diversity of
form? Dare we evoke a pre-structural
Tohuwabohu, the point of departure for
the creative deeds of a god who created

the great forms of the universe and life

through the act of separation?
Creation as an opus disiunctionis, as

separation of the hitherto absolutely
inchoate, which might also be called
infinite blackness? Do we not see light
flashing in the undulating, indeterminate

flowing black, light that divides,

gives form, and defines contours? Do

we not see, here and there, the fiery
glow of primordial energy as it takes

shape in these dark configurations, like

solidifying lava and tuff? Are the world
bodies being generated by nigredo, the

process of blackening conceived by

alchemy, through which glowing mat¬

ter consolidates into stable form? Is it
far-fetched to recall the intelligent sea

of matter in Andrej Tarkowsky's film
Solaris, where astronauts have been sent

to study the creative but fleeting
embodiments of the ocean so rich in
form, unaware that they are themselves

being investigated by this primordial
medium? Are we as viewers possibly
being subjected to experiment by Wang
Fu's pictures? Are they investigating

our forms of perception, our mental

processes, and our imaginative powers?

Possibly—in which case we would
be taking part in a vision of the world

prior to the emergence of inorganic
and organic forms and in the genesis of
aestheticism, assuming that art is the

embodying representation of the
perceivable. We participate in the primary
state of the amorphous distribution of

energy, an incipient stage of becoming

167



co
Sä

o*
&

O

cd
&

0*
Öh

ST

O

that is still full of unrest and has not yet
found a definitive solution to its shape.

Prima materia. This is what the ancients

called the primordial state of dynamic

matter saturated with energy: agitated,

uneasy chaos which is the lap of all

becoming (as in Hesiod). It is also the

source of upheaval (riot).
Hesiod already postulated a savage

revolt breaking out soon after the

world emerged out of chaos and in
instant response to the first divine order,
a revolt that has since spawned an endless

chain of violence whose burning
vitality has never abated. We have now
arrived at the oppressive side of the

paintings. Lest we forget: revolt (riot)
in all of its forms has become a perma¬

nent factor in the life of mankind.

Humanity itself is quivering unrest, fleeting

embodiment, rebellion and

leprosy: homo destitutus. Since the civil wars

and revolutions of the seventeenth and

eighteenth centuries, the depiction of
seething rebellion has been closely
associated with the metaphorical imagery

of volcanoes, earthquakes, savage

overthrow, the collapse of equilibrium,
the eruptive release of churning
energy, with the fury of raging fires or
apocalyptic night. Today's deregulated

wars, the murderously orgiastic pogroms
of civil wars, and the explosive assault

of terror form a bleak background,
an amorphous rhizome of unbridled
violence that no order has ever been

able to contain. Chaos increases with

civilization; it is its eternal, archaic

counterpoint.

Although the morphing of blackness

seems to dominate, closer analysis

of Wang Fu's pictures shows that

brightness and blackness complement
each other. They organize the aesthetic

relationship of foreground and

background. Wang Fu settles the traditional

rivalry between pittura and disegno in
favor of the painterly. But he inverts

the classical notion that painting acts

through color by using "the color
black" (Max Raphael) to organize his

morphology. Nonetheless, lineation—

prefigured contour and shape—appears

in the background, in a luminosity

that seeps through the black cover.

On the other hand, one recognizes

undulating, quasi deregulated forms of
lineation as guiding elements in the

composition of the cellular, rampant,
billowing, and spiraling bodies of black.

The complete absence of sky blue

or the vital colors of green and brown

may indicate that heaven and earth

have not yet separated and that we are

confronted with a state prior to the

differentiation of blue (air), brown (earth),
and green (vegetation). Yet we still

seem to be witnessing the emergence
of living forms, an impression heightened

by the artist's unsettling treatment

of space. Where are we actually:

in the microscopic space of the

(body's) interior or in the macrocosm

of seething primordial matter? Much

can be interpreted as pre-organic form,
as the primordial soup of life, already

implied by the association of the black

bodies with chains of cells and tissue.

Or are we perhaps in microbiological
space? Are we observing typical biological

processes such as cell division,
hybrid reproduction and self-replication,

168



duplication and formal redundancy? Do

the dynamics and articulation of the

processes unraveling on this level not
only constitute the building blocks of
life but also of art? Do the autopoietic
and emergent qualities that we see in

Wang Fu's paintings possibly provide a

link between the formation of matter
and self-organized life? Do these paintings

articulate nature not as a

perfected, immutable product but rather
as a process, as natura naturans, which
the Romantic philosopher Schelling
described as the principle of self-creation,

where nature and art converge?

Obviously we may also be reminded
of the interior of the earth and
volcanic vitality. The primary forms that

yield the crust on which we live are

generated in the marginal zones of
incandescence and solidification. We

may think of the oceanic, in particular
of the dark zones in the depths of the

seas with their enigmatic play of forms,

their polypoidal, medusa-like and
hybrid morphologies, their ancient life
structures in the fluid medium. Posei-

donic, seismic realm. We may equally
envision the vertiginous heights of
black outer space containing infinite
seas of stars, flashing Supernovae, and

dramatically collapsing systems. Uranus.

Finally we note the Argus-like nature of
the paintings, for they look at us with as

many eyes as we do when we gaze at

them. The protean labyrinths that
surround us do not give away their secret.

Then there are the conspicuous
tissue-like configurations. They are the

"elementary particles," the semina re-

rum of these paintings. Tissue is also

textura, the text of nature, the elementary

script of the cells and structures of

organic bodies. But this textura has no

alphabet, no grammar, no cubic-geometric

structure that obeys the law of

numbers; it is not mathesis universalis or
the graphics of writing or crystalline
formula. Its basic shape is the (pneumatic)

tire as form-giving principle
(Frei Otto), which we are now learning
to read as the structural form of life.

Pneumatic comes from the Greek word

for air, pneumos. This airy matter that
fills and tautens shapes, that wraps
itself in membranes, shells, and skins,

and that coalesces into packing, chains

of cell chambers, cloudy tissues, and

elastically supported aggregates—this

pneumatic element is now undergoing
scientific study as the constructive
system and building plan of living nature.

It has even been adopted as an
architectural procedure for "soft" forms of
construction—not to mention its countless

technical applications in products
that rely on soft stability, from tires to

packaging, from honeycomb constructions

to the use of membranes. These

natural operations penetrate deep into
the technical world; Wang Fu demonstrates

that they are also an aesthetic

principle. He does not follow the laws

of solid geometry, perspectival space,
and linear contours. Those are the laws

that govern classical painting. Moreover,

since he ignores them entirely, we

find ourselves unable to identify the

spatial order of his paintings. The

"pneumatic" principle applies to the

biggest and the smallest elements, to

microspaces and macrospaces, to nature

and technology—and also to art. This

discovery is actually the contribution

Wang Fu's paintings make to aesthetic

theory. He has not just created a series

of works; he has contributed to the

understanding of art, to the contemplation

of the fundamental procedures
that underlie its aesthetic passage.

Pneumatic elasticity, cloudy billowing

shapes, and clustered cells are sup¬

plied with energy from the irregularly
scattered centers of incandescence, of

light and warmth. They are perhaps
the subject matter of these paintings,
which also explains why their balance is

at best precarious, with stable instabilities

and vibrating aggregates. These

processes take place long before the

moment when objective constants and

formal identities can be distinguished
as familiar modes of figuration. We are

exposed to space that precedes figuration,

symbol, and identity, in which

elementary shapes are just beginning to

emerge. Thus, our roving eye can

never come to rest; seeing and seeking,

we as viewers are ourselves embroiled
in the halting but unhaltable process of
generating form.

In some respects, Wang Fu draws on

movements of the fifties and sixties

that had already explored pre-figura-
tive elements of painting, such as the

Informel, monochrome painting, and

Abstract Expressionism. But he has

abandoned the decades of Pop art,

neorealism, installations, and art in

space or action art, which characterized

his earlier work. Despite their
extreme diversity of formal idiom, Wang
Fu's earlier objects and installations

are consistently decodable. The Prima

Materia/Riots series is radically different.

After an age in which the boundaries

of art have been eliminated to

make room for a multi-media approach

or at least to enter into a dialogue with
the new media and Pop culture, Wang
Fu seems to be taking a look back at

the heart of European art history, the

painting. In so doing he has taken a

new turn; he shows us the elementary

structures, indeed the essence of the

pictorial and visual world in which we

live.

(Translation: Catherine Schelbertj


	"Les infos du paradis" : über den Zyklus Prima Materia / Riots von Wang Fu = Wang Fu's cycle Prima Materia / Riots

