
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2002)

Heft: 64: Olafur Eliasson, Tom Friedman, Rodney Graham

Artikel: Tom Friedman : mapping your world : Tom Friedman's flexible sculpture
= eine Kartographie unserer Welt : Tom Friedmans flexible Skulptur

Autor: Matsui, Midori

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tom Friedman

Mapping
Your WorId

Tom Friedman's Flexible Sculpture

MIDORI MA TSUI

Tom Friedman's sculptural works radically modify
our view of things. Small and fragile, made of
mundane, frequently expendable materials, they evoke

meditation on the interconnectedness of natural and
industrial worlds, even suggesting that the human
mind, body, and inanimate things are all involved in
the same process of transmutation.

The view of a flexible universe is potently
manifested by Friedman's early sculptural pieces that
maintain simple geometrical shapes. Among the best

examples are: UNTITLED (1990), a soft-edged circle
on the floor composed of eraser-shavings that Friedman

collected by erasing on a wooden board; UNTITLED

(1990), a spiral orbit of laundry detergent
drawn with a string-and-funnel; and UNTITLED
(1993), a white continuous ring of plastic cups
stacked inside one another. Retaining a serene,
exquisite beauty, these works suggest a transcendence

MIDORI MATSUI is a Tokvo-based art critic and scholar.

She has written essays on contemporary culture and art for art

journals and catalogues in Japan and abroad, including "New

Openings in Japanese Painting" in Painting at the Edge of the

World, ex. cat. (Walker Art Center, 2001) and "Beyond Oedipus:

Desiring Production of Yayoi Kusama" in Parkett, no. 59.

of fixed shapes: geometrical shapes referring at once
to an abstract diagram of the phenomenal world and

to the shapes and processes found in the natural
world—vortex or galaxy—releasing things from their
prescribed usage and form. Friedman's use of repetition

as a method of reduction enhances the effect of
liberating industrial materials from their functional
limits: broken down into tiny units and rearranged as

a circle, an eraser is shown to be involved in a new

cycle of life; an accumulation of cups leads to the
annihilation of each separate identity in the acquisition
of a larger, holistic one. In such operations, insignificant

objects are redeemed by constituting a new

body whose connectedness indicates some internal
necessity, while repetition helps both the artist and
the audience detach themselves from their fixation
on the conventionally acquired definition of things.

Friedman ascribes this method of reduction to
Zen meditation.1' At the same time, he seeks conceptual

models to support his reconstruction of given
shapes out of particles in Timothy Leary's
Info-Psychology,2' as well as in electronic music:

I think of it more as a pattern and texture, the way
different patterns and textures work offeach other. I mean once

you start dealing with electricity you begin to enter into

=5

*:
S3

3

5
o

2
a
2"
-5
5
Q

OS

§
5
5

2
2
c

PARKETT 64 2002 64





Tom Friedman

TOM FRIEDMAN, ENTITLED, 1997, plastic cup, plastic drinking straws, 19 x 44" /
OHNE TITEL, Plastikbecher, Plastiktrinkhalme, 48,3 x 111,8 cm. (PHOTO: OltF.X St.ORi

thinking about synaptic functions, how one constructs

thought or thinking based on electronic impulses, and hoiu

these impulses affect the body,3'

A less hermetic view of the self-determining
universe finds a counterpart in Spinoza's philosophy as

interpreted by Gilles Delenze. In the following parts
of my essay, I will draw parallels between Friedman's
attitude toward, and representation of, self, body,
and universe, with Spinoza's parallelism between
mind and body, and his mapping of body, as clarified
in Deleuze's Spinoza: Practical Philosophy. This is by no
means to reduce Friedman's aesthetic to a derivative
of philosophical ideas; the purpose is to reveal, with

the aid of a relevant philosophical model, a potent
view of mind, body, and creativity that sustains Friedman's

practice.
According to Deleuze, one of the most remarkable

characteristics of Spinoza's Ethics is its redefinition

of body as a locus of knowledge.4' The body
responds to and registers those outer stimuli that affect
it in certain ways that surpass the limits ofwill or
consciousness. In Spinoza's system, there is no hierarchy
between mind and body; the action in mind
corresponds to one in body.5' According to this idea,

"good" and "bad" have no reference to some
transcendental ideal. "Good" is a state in which one's

66



Totn Friedman

mind or body finds a harmonious relation with
others to form a new compound, and "bad" the
incompatible relation that induces decomposition or
disruption of the present unity. A "good" combination

evokes joy from a person, while a "bad" one
sorrow; a "good" individual strives "to combine relations

compatible with his, to increase his power," while
a "bad one" merely suffers consequences of his passive

servitude to the outside.6'
Deleuze maintains that Spinoza's Ethics liberates

man from morality. From Spinoza's first principle of
"one substance for all the attributes," Deleuze
suggests such ideas can be extracted as "one Nature for
all bodies... a Nature that is itself an individual varying

in an infinite number of ways"; in short it implies
the philosophy that affirms "the laying out of a common

plane of immanence on which all bodies, all
minds, and all individuals are situated."7' On this

"plane of immanence," there is no distinction
between animate and inanimate things, "since each

thing, on the immanent plane of Nature, is defined
by the arrangements of motions and affects into
which it enters, whether these arrangements are
artificial or natural."8'

Deleuze calls this plane "a plan." It is not a mental
design or a project, but "a plan in the geometric
sense: a section, an intersection, a diagram."9' In
Spinoza's system, geometric figures function as a

"plan" that helps one find one's location in the
universe without depending on the order devised by a

higher intellect or a program.
Friedman's sculptural method demonstrates

directions similar to the ones defined by the Spinozan
"mapping." Deleuze maintains that in the Spinozan
conception, the body is not attached to an ineffably
determined individual identity, but is realized as a

mode or a compound of modal relations. Its constitution

is not determined by a form or by "functions,
organs, substances or subjects." Spinoza maps the

body according to the categories of "longitude and
latitude." "The longitude of a body" suggests "the set

of relations of speed and slowness, of motion and

rest, between particles that compose it." "Latitude,"
on the other hand, designates "the set of affects that

occupy a body at each moment the intensive states

of an anonymous force."10'

Deleuze defines "affect" as "the trace of one
body upon another," whose works ("affections") we

67



Tom Fr iedma n

know "through our ideas, sensations and
perceptions."11' For Friedman, meditation provided a vital

way of mapping:
When you think about something over and over again, it
sort ofvanishes. It diffuses into possibilities and loses its

objectivity. I have this fascination with mapping things out,

mapping out very complex systems.12'

Friedman's early geometrical works demonstrate
g

his mapping of his body in response to the affects. ^
Although created separately, they can be seen as a 5
series of attempts to define his body through its frag- *

mentary parts and the objects through which he be- c
came aware of his body's attributes or his contact
with the world: a partially-used bar of soap into which e

the artist has laid a spiral of his own pubic hair, a t
ball made of his feces or chewing gums, a collection &

of balls he stole from stores over the period of half 3

a year—all function as metonymies indicating his g

points of contact with life. £

Friedman's "mapping" also takes him to a radical S

process of breaking his image into a complex of in- ^
formation. Starting with a photograph of himself £

buried under thousands of arrows pointing to differ- «
ent parts of his body (UNTITLED, 1995), Friedman's «

self-portraits always present an in-between state of ^
being obliterated or configuring: a photograph |
showing only traces of overlapping lines made by su- £

perimposing three hundred photos of the artist as a I
child (UNTITLED, 1997); a self-portrait made with S

wooden cubes (UNTITLED, 1998); plastic drinking
straws glued together to create a frontal cross-section

of the artist (from AIR, 1999); and layers of horizon- ^

tal lines made with pixels taken from the artist's profile

(UNTITLED, 1998).
The process of accumulation and reduction

applied here implies that the artist is constituted with

particles, like everything else, while the geometry of
circles, lines, and cubes provides a "plan" through
which the artist regains his footing in the world without

relying on his social record or an idealized
model. Above all, the state of mutation in these
portraits indicates the modal existence of the artist's

body—how its reality is perceived as a mode
determined by different velocities or densities of connecting

parts. At the same time, the specific identity of
the artist's contour, preserved in spite of varying ma-

68



Tom Friedman

terials and sizes, indicates his intrinsic attribute
rediscovered through the process of self-annihilation.

A newlv acquired graphic tendency in his recent
works indicates his interest in exploring complex
ways in which people process information.13' This
shift ma) he traced to the contrasting milieu of his

two installations: his 1998 solo show in London
(Stephen Friedman Gallery) and the 2000 one in
New York (Feature Inc.). In the former, objects
suggestive of molecular structures and geometrical
variations, in tranquil monochrome, with Friedman's
drinking-straw portrait, constitute an exquisite
allegory for the purification and rebirth of life; in the
latter, a graphic representation of decomposition
through Friedman's self-portrait as a mutilated
corpse, made of colored construction paper,
indicates the ways in which the actual and the fictitious
connect with each other.

Newly appearing dramatic figures are products of
the free play Friedman allows his unconscious: "I'd
sort of plant an idea in my head and then something
would come from that."14' Created out of his efforts
to give fantasy a material reality, or connectivity with
"a real space,"15' they are phantasmal constructions
marking the "edge between mind space and real
space."16' In the production of such images, which
"appear but are not real," Friedman maps his unconscious

through its responses to affects.17'

One being reductive, and the other inclusive,
Friedman's two installations represent his two-part
investigation of his location in the immanent world.

In his 2001 solo show in Tokyo (Tomio Koyama
Gallery), Friedman extended his vision of multiple
construction of the world bt presenting diverse

metaphors of its flexibility and wealth: a life-size self-

portrait made of meshed wooden sticks, a collection
of minuscule Plav-Doh objects arranged to form an

expanding circle—a "mandala"—with a tinv electric
bulb in the center, and the miniatures of bees and

pollen-like balls connected with wire. The sense of
existing in the middle of things, thrown in the midst
of continuous creation (as the bee suggests an act of
pollination, as well as punning on the verb "be") is

demonstrated by Friedman's placing of his meshed
wood-stick portrait in the center of the room; it is as

if to confirm Deleuze's reinstatement of the Spi-

nozan existence in which "one never commences;
one never has a tabula rasa: one slips in, enters in the

middle; one takes up or lays down rhythms."18'
Deleuze describes Spinoza's Ethics as "ethics of

joy," and his philosoph) as "voyage in
immanence." 19' Friedman's work also presents diagrams of
a fluid and plural existence through a careful
reworking of relations and affects that render mundane

images saturated with wisdom. Through his

sculptural practice Friedman projects the figure of
artist as philosopher, a "good" individual whose

incorporation of compatible parts in his own system
infuses him with joy and the power of acting.

1) Tom Fnedman in "Dennis Cooper in conversation with Tom
Fnedman" in Tom Friedman, ed by Biuce Hainley, Dennis Coopei,
Adilan Searle (London/New York Phaidon Press, 2001), p 14

2) Timothy Leary, "Glossary, Info-Psychology 1975-76,"
reprinted in Tom Fnedman, op cit pp. 99-101
3) Tom Friedman, p 25

4) Gilles Deleuze, Spinoza• Practical Philosophy, translated by
Robert Hurley (San Francisco City Lights Books, 1988).
5) Ibid p 18

6) Ibid p. 23.

7) Ibid p. 122

8) Ibid., p. 124

9) Ibid p 122

10) Ibid p 128

11) Gilles Deleuze, "Spinoza and thiee 'Ethics'" in Essays Critical
and Clinical, translated by Daniel W Smith and Michael A. Greco
(Minnesota University of Minnesota Pi ess, 1997), pp 138-9
12) Tom Friedman, p 32

13) Friedman states that "a shift" of thinking towaid an interest
in infoimation and its effect on human perception occuired
with his 1995 show at the Museum of Modern Art in New Yoik
(Robert Storr, "Projects 50- Tom Fi ledman," Museum of Modern
Art, New Yoik, biochure lepnnted in Tom Friedman, p 34.)
14) Friedman in "Dennis Cooper in conversation with Tom
Friedman" in Tom Friedman, p 27

15) Ibid p 29

16) Deleuze also points out that "At the limit [of the
unconscious], the imaginary is a \ntual image that is intei fused with
the real object, and \ice veisa, thereby constituting a crystal of
the unconscious " (Gilles Deleuze, "What Children Sa\" in Essays
Critical and Clinical, p 63

17) Deleuze indicates that the Spinozan mapping can be applied
to those other than human bodv, including "the human unconscious

and Nature." since "longitudes and latitudes togethei
constitute the plane of immanence or consistency, which is
always vanable and is constantly being altered by lndmduals
and collectivities." (Deleuze, Spinoza Piactical Philosophy,

p 128.)
18) Ibid., p 123

19) Ibid pp 28-9

70



Tom Friedman

Eine Kartographie
unserer Welt

Tom Friedmans flexible Skulptur

MIDORI MA TSUI

Tom Friedmans skulpturale Arbeiten verändern
grundlegend unsere Sicht der Dinge. Diese kleinen,
fragilen Objekte aus gewöhnlichen, meist wertlosen
Materialien lassen uns über die gegenseitige
Durchdringung von natürlichen und industriellen Welten
nachdenken und scheinen sogar zu suggerieren,
dass Geist, Körper und unbelebte Materie demselben

Transformationsprozess unterworfen sind.
Dieses Konzept eines äusserst flexiblen Universums

schlägt sich in den einfachen geometrischen
Formen der frühen Werke Friedmans nieder.
Beispiele sind u.a: UNTITLED (1990), ein auf dem
Fussboden installierter zerfranster Kreis aus
Radiergummikrümeln, die beim Radieren auf einer Holzfläche
abfielen; UNTITLED (1990), eine mittels Faden und
Trichter gezogene Spirale aus Waschpulver, und
UNTITLED (1993), ein durchgehender Ring aus
ineinander gesteckten Plastikbechern. Die heitere, zarte

MIDORI MATS VI lebt als Kunstkritikern! und

Kunstwissenschaftlern! m Tokio Sie schreibt in japanischen und

westlichen Kunstzeitschiiften und Katalogen über zeitgenössische

Kultur und Kunst, u.a. «New Openings in Japanese Pamting» im

Ausstellungskatalog Painting at the Edge of the World {Walker Art

Center, 2001) und «Be\ond Oedipus Desiring Pioduction of
Yavoi Kusama» m Paikett Ni 59

S *

- c

K r'« ©
s ^ a

5 ^- a:

S f I
5; ^ "r-

w ©
<

71 PARKETT 64 2 0 02



Tom Friedman

TOM FRIEDMAN, UNTI FLED, 1998, Lambda print, 24'A x 46", a full body profile of the artist was scanned into a computei,

then each color pixel from the front profile was extended horizontally, and the profile xoas removed leaving only the layers

of horizontal lines / OHNE TITEL, Lambda-Print, 61,6 x 116,8 cm, eine Ganzkorperaufnahme des Kunstleis im Profil wuide

in den Computer gescannt, der jexueils ausserste Farbpixel des Vordeiprofils horizontal verlange! t und schliesslich alles bis

auf diese horizontale Linienschicht entfernt. (PHOTO ORb.N Hl.OR)

Schönheit dieser Arbeiten suggeriert eine Transzendenz

der festen Formen, während sich ihre Geometrie

sowohl auf ein abstraktes Diagramm der sinnlich
erfahrbaren Welt, wie auch auf Formen und Prozesse

in der Natur - Wirbel oder Galaxien - bezieht.
Indem er die Wiederholung als reduktive Methode
benutzt, verstärkt Friedman den Effekt, den er durch
die Befreiung von industriellen Materialien aus

ihrem funktionalen Kontext erreicht. Ein in winzige
Einheiten zerlegter und neu zu einem Kreis

zusammengesetzter Radiergummi wird in einen neuen
Lebenszyklus integriert; eine Ansammlung von
Plastikbechern lässt die einzelne individuelle Form in
einer grösseren Einheit aufgehen. So werden
gewöhnliche Dinge als Elemente einer neuen Form aus

ihrem Schattendasein erlöst, und ihr Eingebettetsein
weist auf eine innere Notwendigkeit hin, während
die Wiederholung dem Künstler wie dem Publikum

hilft, sich von der Fixierung auf übernommene
Begriffe zu lösen.

Friedman bringt dieses reduktive Verfahren mit
Zen-Meditation in Verbindung.1' Gleichzeitig sucht

er auch in Timothy Learys «Info-Psychologie»,2' und
in der elektronischen Musik nach Denkmodellen,
die seine Rekonstruktion bestehender Formen aus

kleinen Teilchen untermauern:
Ich stelle es mir eher als Muster und Struktur vor, so,

wie verschiedene Muster und Strukturen auseinander

hervorgehen. Beginnt man zum Beispiel, sich mit Elektrizität

zu beschäftigen, wird man über kurz oder lang auch

über Synapsen nachdenken, und wie man sich auf
elektronischen Impulsen beruhende Denkvorgänge oder das

Denken vorstellen muss, und wie diese Impulse auf den

Körper wirken.3'

Eine weniger hermetische Sicht eines
selbstbestimmten Universums findet sich in Gilles Deleuze'

72



Tom Friedman

TOAl FRIEDMAN, UNTITLED, 1990, eraser shavings, ca. 30" diameter / OHNE TITEL, Radiergummikrümel, Durchmesser ca. 76 cm.

Interpretation der Philosophie Spinozas. Im Folgenden

möchte ich anhand von Deleuze' Spinoza. Praktische

Philosophie Friedmans Sicht und Darstellung von
Ich, Körper und Universum mit Spinozas Parallelismus

zwischen Körper und Geist und seiner Auffassung

des Körpers vergleichen. Friedmans Ästhetik
soll aber auf keinen Fall zu einem Aufguss
philosophischer Ideen reduziert werden; meine Absicht ist

vielmehr, dank eines relevanten, philosophischen
Modells eine überzeugende Sicht von Körper, Geist
und Kreativität aufzudecken, die Friedmans künstlerische

Praxis untermauert.
Deleuze zufolge zeichnet sich Spinozas Ethik vor

allem durch ihre Neubestimmung des Körpers als

Ort der Erkenntnis aus.4' Der Körper verarbeitet und

registriert Reize von aussen auf eine Weise, die
jenseits von Willen oder Bewusstsein liegt. In Spinozas
System gibt es keine Hierarchie zwischen Geist und

Körper; die Aktivität des Geistes entspricht einer
Aktivität im Körper. Dementsprechend verweisen
«Gut» und «Böse» auch nicht auf ein transzendentes
Ideal. «Gut» ist, wenn sich «zwei Verhältnisse

zusammensetzen, um ein vermögenderes Ganzes zu

bilden», in die Kategorie des «Bösen» fällt, was die
vorhandene Einheit zersetzt oder zerstört.5' Eine

«gute» Kombination lässt ein Individuum Lust, eine
schlechte Unlust empfinden, und ein «gutes» Individuum

ist bemüht, sich mit dem zu vereinen, «was mit

73



Tom Friedman

TOM FRIEDMAN, VNTFITAU), 1990, bubble gum, 5" diameter;

approximately 1500 pieces of chewed bubble gum molded into a sphere /
OHNE ITTEL, Kaugummi, Durchmesser 12,7 cm; rund 1500 gekaute

Kaugummis zu einer Kugel geformt.

seiner Natur übereinstimmt» und sein Vermögen
vermehrt, während «schlecht oder Knecht» derjenige

geheissen wird, «der sich dem Zufall der
Begegnungen überlässt, der sich damit zufriedengibt, dessen

Auswirkungen zu erleiden.»b)

Deleuze hält fest, dass Spinozas Ethik den Menschen

von moralischen Zwängen befreit. Aus Spinozas
erstem Prinzip, «eine einzige Substanz für alle
Attribute», schliesst Deleuze, lasse sich «eine einzige Natur

für alle Körper ableiten, eine Natur, die selbst

ein auf unendlich viele Weisen variierendes Individuum

ist». Hier geht es um «die Aufdeckung eines

gemeinsamen Plans der Immanenz, in dem alle Körper,

alle Seelen, alle Individuen enthalten sind».7'

Auf diesem «immanenten Plan der Natur» wird nicht
zwischen belebten und unbelebten Dingen
unterschieden, vielmehr definiert sich alles «durch die

Anordnungen der Bewegungen und Affekte, die sie

(die Natur) eingeht, ob diese Anordnungen nun
künstlich oder natürlich seien».8'

Deleuze nennt diese Ebene einen «Plan». Es ist

«kein Plan im Sinn eines Entwurfs im Geist, kein
Projekt, Programm, sondern ein Plan im geometrischen
Sinn, Schnitt, Uberschneidung, Diagramm».9' In

Spinozas System fungieren geometrische Formen wie

ein «Plan», der uns hilft, unseren Platz im Universum

zu finden, unabhängig von der Ordnung einer
höheren geistigen Macht oder eines Programms.

Friedmans Auffassung der Skulptur weist in

Richtungen, die Spinozas «Kartographie» ähneln.
Deleuze argumentiert, dass der Körper bei Spinoza
nicht das Anhängsel einer wie auch immer gearteten
individuellen Identität ist, sondern sich als Modus
oder Verknüpfung modaler Beziehungen konstituiert.

Er wird «weder durch seine Form noch durch
seine Organe und Funktionen, noch als Substanz

oder Subjekt» definiert. Spinoza benutzt für die

Kartographie des Körpers Kategorien wie «Länge

(Longitudo) und Weite (Latitudo), Längen- und
Breitengrade». Die Länge eines Körpers nennt er die
«Gesamtheit der Verhältnisse von Schnelligkeit und
Langsamkeit, Ruhe und Bewegung zwischen
Teilchen, die ihn unter diesem Gesichtspunkt
zusammensetzen», seine Weite «die Gesamtheit der
Affekte, die einen Körper in jedem Augenblick
ausfüllen, d.h. die intensiven Zustände einer anonymen
Kraft».10'

Deleuze definiert «Affekt» als «die Spur eines

Körpers auf einem anderen», dessen Tätigkeiten
(Affektionen) wir durch unsere Ideen, Empfindungen

oder Wahrnehmungen erkennen.11' Für Friedman

stellt Meditation ein wichtiges Hilfsmittel der

Kartographierung dar.

Denkt man immer loieder über ein und dieselbe Sache

nach, verschwindet sie irgendwie. Sie löst sich in Möglichkeiten

auf und verliert ihre Objektivität. Ich finde es

faszinierend, Dinge kartographisch festzuhalten, komplexe
Systeme zu kartographieren,12'

74



Friedmans frühe geometrische Arbeiten sind ein
Beispiel für das Kartographieren seines eigenen Körpers
bezüglich seiner Affekte. Obwohl sie unabhängig
voneinander entstanden sind, kann man sie als

Versuchsreihe zur Definition des eigenen Körpers durch
seine Fragmente und die Gegenstände betrachten,
die ihm die Eigenschaften seines Körpers oder
seinen Kontakt mit der Welt vermittelten: ein benutztes
Stück Seife, dem der Künstler eine Spirale aus eigenen

Schamhaaren aufgedrückt hatte; ein Ball aus

seinem Kot oder Kaugummiresten; eine Sammlung
von Bällen, die er im Lauf eines halben Jahres aus

diversen Geschäften entwendet hatte: alles Sinnbilder
für den Kontakt mit dem Leben.

Friedmans «kartographische Tätigkeit» hat auch
ein radikales Aufbrechen des eigenen Bilds zu einem

Informationskomplex zur Folge. Angefangen mit
einem Photo seiner eigenen Person, begraben unter
Tausenden von Pfeilen, die auf verschiedene Teile
seines Körpers weisen (UNTITLED, 1995), stellen
Friedmans Selbstporträts immer einen Zustand
zwischen Auflösung und Entstehen dar: ein Photo, das

Spuren sich überschneidender Linien von dreihundert

zu einem einzigen Schwarzweissbild addierten
Kinderphotos des Künstlers zeigt (UNTITLED, 1997);
ein Selbstporträt aus Holzwürfeln (UNTITLED,
1998); Trinkhalme aus Plastik, zu einem frontalen
Querschnitt des Künstlers zusammengeklebt (AIR,

1999), und Schichten horizontaler Linien aus
Pixeln, die dem Profil des Künstlers entstammen (UN-

TITLED, 1998).
Der verwendete Akkumulations- und Reduktions-

prozess impliziert, dass der Künstler sich wie alles

Übrige aus Partikeln zusammensetzt, während die
Geometrie der Kreise, Linien und Quadrate einen
«Plan» liefert, dank dem sich der Künstler in der
Welt verankern kann, ohne seine gesellschaftliche
Herkunft oder irgendein Idealbild bemühen zu müssen.

Vor allem verweist der Zustand der Mutation in
den Porträts auf die modale Existenz seines Körpers

- darauf, wie seine Realität als Modus wahrgenommen

wird, der von den unterschiedlichen Geschwindigkeiten

oder Dichten der verbindenden Teile

abhängt. Gleichzeitig lässt der trotz wechselnder
Materialien und Grössen erhalten gebliebene
charakteristische Umriss des Künstlers wesentliche

In m Fr ied man

TOM FRIEDMAN, UNTITLED. 1990, pubic hair, soap, 4 x 2 x I " /
OHNE TITEL, Schamhaar, Seife, 10 x } x 2,5 cm.

Eigenschaften erkennen, die durch den Prozess der
Selbstzerstörung wiederentdeckt wurden.

Das graphische Moment in den jüngsten Arbeiten
zeugt von Friedmans Interesse an den komplexen
Wegen der Informationsverarbeitung.13' Sichtbar ist
diese Interessensverlagerung bereits in der
unterschiedlichen Gestaltung der folgenden beiden
Installationen: seiner Londoner Einzelausstellung von
1998 (Stephen Friedman Gallery) und seiner New

Yorker Ausstellung von 2000 (Feature Inc.). In der
ersteren bilden ruhige, monochrome, an molekulare
Strukturen und geometrische Variationen
erinnernde Gegenstände zusammen mit dem Porträt
Friedmans aus Plastiktrinkhalm eine wunderbare
Allegorie für Reinigung und Wiedergeburt; in der
letzteren, der graphischen Darstellung eines

Auflösungsprozesses anhand eines Friedmanschen

Selbstporträts als verstümmelte Leiche aus Buntpapier,

werden verschiedene Möglichkeiten aufgezeigt,
wie sich Faktisches und Fiktives verbinden.

Neu auftretende dramatische Figuren sind
Produkte des freien Spiels, das Friedman seinem Unter-
bewusstsein gestattet. «Ich lasse in meinem Kopf eine
Idee keimen und aus ihr entwickelt sich dann etwas
Neues.»14' Diese Versuche, Phantasie in etwas Greif-

75



Tom Friedman

bares zu verwandeln oder innere Zusammenhänge
mit einem «realen Raum»b) in Verbindung zu bringen,

sind imaginäre Konstruktionen, die den «Grat
zwischen Realem und Imaginärem» markieren.16'

Mit Bildern, die «real erscheinen, es aber nicht
sind», kartographiert Friedman sein Unterbewusst-
sein durch dessen Reaktion auf Affekte.17'

Die eine reduktiv, die andere inklusiv, stehen
beide Installationen für Friedmans binäre Investigation

des Ortes, den er in der immanenten Welt
einnimmt.

In seiner Tokioter Einzelausstellung 2001 (Tomio
Koyama Gallery) erweiterte Friedman seine Vision

von einer multiplen Welt, indem er ihre Flexibilität
und ihren Reichtum in mehreren Metaphern
darstellte: einem Selbstporträt in Lebensgrösse aus

ineinander verwobenen Holzstäbchen; einer Sammlung

von winzigen Gegenständen aus Knetmasse, die
einen immer grösser werdenden Kreis - ein Mandala

- bilden, mit einer winzigen Glühbirne in der Mitte;
und in Miniaturen aus Bienen und pollenähnlichen,
an Drähten befestigten Kügelchen. Das Gefühl, im
Zentrum der Dinge zu existieren, sich mitten im

Schöpfungsprozess zu befinden (die Biene lässt an
den Akt der Bestäubung denken und das englische
«bee» spielt gleichzeitig auf das Verb «be», «sein»,

an), wird durch die zentrale Platzierung von Friedmans

Holzstäbchen-Porträt mitten im Raum noch
verstärkt, als wolle Friedman Deleuze' Wiederaufnahme

von Spinozas «Existenz»-Philosophie bestätigen:

«Man fängt niemals an, man macht niemals
reinen Tisch, man schleicht sich ein, man tritt mitten
hinein, man passt sich Rhythmen an oder zwingt sich

ihnen auf.»18'

Deleuze beschreibt Spinozas Ethik als eine «Ethik
der Lust» und seine Philosophie als einen Weg «in

der Immanenz».19' Durch seine sorgfältige Betrachtung

und Umgestaltung von Beziehungen und Affekten,

die an sich belanglosen Bildern tiefe Weisheit
verleiht, schafft auch Friedman Diagramme einer
fliessenden und vielfältigen Existenz. In seinen

Skulpturen entwirft er das Bild des Künstlers als

Philosoph, als «gutes» Individuum, das durch die
Integration kompatibler Teile in sein System von Lust
und Tatkraft durchdrungen ist.

(Übersetzung: Uta Goridis)

TOM FRIEDMAN, UNTITLED. 1990, a spiral of laundry detergent

created with a pendulum consisting of a string and funnel, 72"

diameter / OHNE TITEL, Spirale aus Waschpulver, erzeugt mit

einem an einer Schnur befestigten Trichter, Durchmesser 183 cm.

1) Vgl. «Dennis Cooper in conversation with Toni Friedman»,
in: Tom Friedman, ed. by Bruce Hainley, Dennis Cooper, Adrian
Searle, Phaidon Press, London/New York 2001, S. 14.

2) Timothy Leary, «Glossary, Info-Psychologie 1975-76,
abgedruckt in: Tom Friedman, op. cit., S. 99-101.
3) Tom Friedman, op. cit., S. 25.

4) Gilles Deleuze, Spinoza. Praktische Philosophie, übers, v. H.

Linden, Merve Verlag, Berlin, 1988, S. 27 ff.
5) Ebenda, S. 29.

6) Ebenda, S. 34.

7) Ebenda, S. 159.

8) Ebenda, S. 161/162.
9) Ebenda, S. 159.

10) Ebenda, S. 165.

11) Gilles Deleuze, «Spinoza und die drei Ethiken», in: Kritik
und Klinik, Aesthetica, edition suhrkamp, Frankfurt am Main,
2000, S. 188.

12) Tom Friedman, op. cit., S. 32.

13) Friedman bemerkt, Anlass für diese Verlagerung seines
Interesses auf Information, Informationsflut und ihre Auswirkung

auf die menschliche Wahrnehmung sei seine Ausstellung
im New Yorker Museum of Modern Art gewesen (Robert Storr,
«Projects 50: Tom Friedman», Museum of Modern Art, New York
1995), vgl. Tom Friedman, op. cit., S. 34.

14) Ebenda, S. 27.

15) Ebenda, S. 29.

16) Gilles Deleuze, «Was Kinder sagen», in: Kritik und Klinik,
Aesthetica, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2000, S. 87. Deleuze
weist auch darauf hin, dass das Imaginäre bestenfalls «ein
virtuelles Bild» ist, «das sich an das reale Objekt heftet und umgekehrt,

um so einen Kristall des Unbewussten zu bilden», S. 87.

17) Deleuze deutet an, dass Spinozas kartographische Methode,
abgesehen vom menschlichen Körper, auch auf das menschliche
Unbewusste und die Natur angewendet werden kann: «Die
Gesamtheit der Längen und Weiten konstituiert die Natur, den
Immanenz- und Konsistenzplan, der ständig veränderbar ist und
von den Individuen und Kollektiven unaufhörlich umgearbeitet,

zusammengesetzt, wieder zusammengesetzt wird. Vgl.
Deleuze, Spinoza. Praktische Philosophie, op. cit., S. 165.

18) Ebenda, S. 160.

19) Ebenda, S. 40-41.

76



TOM FRIEDMAN, UNTITLED (SMALL WORLD), 1995-97, arrangement of things made with Play-Doh, 72" diameter /
OHNE TITEL (KLEINE WELT), Arrangement von Dingen aus Play-Doh, Durchmesser 183 cm.

77


	Tom Friedman : mapping your world : Tom Friedman's flexible sculpture = eine Kartographie unserer Welt : Tom Friedmans flexible Skulptur

