
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2000)

Heft: 59: Collaborations Maurizio Cattelan, Yayoi Kusama, Kara Walker

Artikel: Yayoi Kusama : beyond Oedipus : desiring production of Yayoi Kusama
= jenseits von Ödipus : Yayoi Kusamas Wunschproduktion

Autor: Matsui, Midori / Nansen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yayoi Kusama

Beyond Oedipus:
Desiring Production
of Yayoi Kusama

MIDORI MATSUI

In spite of hei poweiful signatiue style, Yayoi
Kusama's aitwork never fails to surprise with its fresh

intensity that makes one imagine the moment of its

genesis Customanh this intensity refers to the mental

illness she has suffeied since childhood, and the
effects of those psychic forces that Kusama heiself
does not quite conti ol aie leferred to as the "creative
will " While biogiaphical and chronological explication

doubtless secuies Kusama's place in art history,
what escapes the pathology-i elated analyses of Kusama's

woiks is piecisely the fluidity and lichness of
hei aesthetics Unfoitunateh the central characteristics

of Kusama's foimal execution seem to invite
pathological mterpietations A repetition of simple
monadic patterns prohfeiates beyond the boundaiies
of individual genre, from hei eailv gouaches,
INFINITY NETS (1965), and polka dots, to "accumulations"

of objects such as classifying labels, macaroni,

and flowers The overwhelming materiality of
her accumulated surface unaccompanied b\ eithei

M ID 0 RI M A I S UI is Associate Professoi of American Studies

at Tohoku Uiuveisity She has wideh published on contem-

poiaiy culture and ait 111 Japanese and English She is also a

fiequent conti lbutor to Flash Art

lational 01 structuial linking codes suggests an inhuman

drive and impel sonal mechanicity, and this has

been explained in terms of "obsession " While the
artist's own comments legitimize this approach, the
intense joy of her work, evoked by the sheer force of
her pioductivity, qualitatively differs from explanations

based on personal suffering '' In fact, it seems

that the positive meaning of Kusama's artistic pio-
duction demands that her repetitive aesthetic be m-
terpieted regaidless of hei "peisonahty " The impersonal

flow of desne that drives her images should be

understood not as an effect of her Oedipal lack, but
an affnmation of her unlimited eneigy of life
Numerous scholaily essays offer accounts of Kusama's
works in biographical and ait-historical contexts,
I will venture a rudimentary attempt to explain
Kusama's "schizophiema" as an aesthetic

Gilles Deleuze and Felix Guattari's theory of
"schizophiema" is useful as a means to unfold
Kusama's productivity As piovocatively defined m
Anti-Oedipus (1972), "schizophrenia" indicates a

liberating countei-movement within capitalist culture
that lesists its functional institutions, or "desiring
machines," which turn people into cogs of the

repressive social organization 2' "Schizophrenia" sets

PARKETT 59 2000 92





Yayoi Kusama

up a "counter-flow of amorphous, undifferentiated
fluids, transforming a part of the libidinal energy
that drives human production into the energy of
disjunctive inscription," which records the genealogy of
desire.3' Every creation, say Deleuze and Guattari,
that radically disperses the dominant patterns of
social institutions has this "schizophrenic" character.

Creativity, consequently, has nothing to do with the

Oedipal triangle, or psychoanalysis. Psychoanalysis is

an apparatus for consolidating the repressive social

organization, and treats "schizophrenia" as a

psychotic phenomena only to reintegrate its subject into
the Oedipal unity, blocking the flow of libidinal
energy that precedes the social legitimation of the

"subject."4' The subject of schizophrenic production has

"no fixed identity," wandering about over the
domain of expression, but "always remaining peripheral"

to institutional functions, "being defined by the
share of product it takes for itself."5'

A "schizophrenic" is defined as an individualistic
creator with his or her own original codes of production,

which do not conform to social codes, except in

YAYOI KUSAMA, PHALLI'S FIELD, 1964, float show at Castellan

Gallery, New Yotk / PHALLENFELD.

parody; these codes, influenced by desire and delirium,

are extremely fluid. Against the repressive Oedipal

machine, a "schizophrenic's" production
constructs its own machine, a "celibate machine," that
forms a new alliance between functional institutions
and the expressive domain, "so as to give birth to a

new humanity or a glorious organism."6' Unlike the

paranoiac creation of the Oedipal machine that
turns every object into a part of its imaginary identity,

the celibate machine accumulates molecular
elements'—"partial objects that enter into indirect
syntheses or interactions"—creating "intensities under
which a unit of matter always fills space in varying
degrees," while its parts are continually referring to an

entirely different composition.7' The schizophrenic
"subject" can be seen as a trace of the working of this
new machine, which produces intense affects of
creative joy and pain: "a celibate misery and glory
experienced to the fullest, like a cry suspended between
life and death, an intense feeling of transition, states

of pure, naked intensity stripped of all shape and
form."8'

Many aspects of Kusama's productivity show affinity

with this definition of "schizophienia": the
mechanical distribution of discrete dots in INFINITY
NETS that does not suggest an external organizational

code or a structural system, but still demonstrates

a powerful physical presence. She achieves a



protean transformation of the "polka dot" pattern
into the accumulation of banal found objects
(airmail stickers, working gloves, sofa springs) and
stuffed protruding sculptural units, and maintains

stylistic independence from major artistic schools of
her time—Abstract Expressionism, Pop, Minimalism,
Nouvelle Tendance—while indicating some overlap
with their experimental characteristics. More
fundamentally, it is Kusama's ability to transmit the intense

pain and joy of creation whose relentless process
demands her to undergo a state of death in life—"self-
obliteration"— in her individual works that confirms
her place in Deleuze and Guattari's cosmology.9' The
artist who emerges as a sum of such creative invocations

is not the Oedipal daughter sublimating her
psychiatric scars through art, but the bold agent of a

radical aesthetic.

"Self-Obliteration," the idea Kusama used to justify

her performances in the late sixties, reveals the
hermetic paradox at the heart of her creation: By

covering individual shapes of people and things with
polka dots, Kusama erases their subjectivity or identity

conferred by institutions and common sense, in
order to release them in a flow of vital energy, and

envelop them in the realization of "eternity."
Kusama's own words reverberate with the Utopian
message underlying Anti-Oedipus's vision of molecular

production: "My performances are a kind of
symbolic philosophy with polka dots. A polka dot has the
form of the sun, which is a symbol of the energy of
the whole world and our living life, and also the form
of the moon, which is calm. Round, soft, colorful,
senseless, and unknowing. Polka dots can't stay
alone; like the communicative life of the people, two

or three and more polka dots become movement."10'

DRIVING IMAGE (1959-64), exhibited between
1964 and 1966 in three cities, brilliantly exemplifies
the fluidity and dynamism of Kusama's creation. The
first of the three shows, held at the Castellane Gallery
in New York, put together ACCUMULATION furniture,

arranged like a living room set, phallus-laden
dresses, and mannequins covered with dried macaroni,

which was also scattered on the floor. Kusama's

repetitive aesthetic acquired a dazzling finality in

multiplication, whose vertiginous mutual reference
mirrored the obliteration of Kusama's "self" in cre-

Yayoi Kusama

ation. Just as Deleuze and Guattari maintained that
the product of desire is real, not imaginary, the room
conveyed the sheer physicality of an internal reality
translated into an image.11'

Unlike the hermetic intensity of its New York

counterpart, the last version of DRIVING IMAGE,
exhibited at Galerie M.E.Thelen in Essen, in 1966,

conveyed an almost light-hearted "estrangement" of
the commodity of everyday life, indicating Kusama's

link with the "schizophrenic" intensification of material

signifiers that characterizes a postmodern
experience of reality.12' In this version, the gallery room
was set up as a modern living room with a TV set:

female mannequins, three adults and one girl,
painted in fluorescent pink and blue, and covered
with pink, silver, yellow and green polka dots, posed
by the tea table adorned with bottles full of flowers, a

tea pot and cups, a dressing table with a large
looking-glass, on the macaroni-strewn floor. Painted in

pop colors, and incorporating objects linked to
female vanity (including a comb, a brush, a handbag,
and high-heeled shoes), the installation humorously
recreated the glittery surfaces created in postmodern

commodity culture. While innocently celebrating

a feminine experience, the installation recreated
the dizziness of contemporary experience in which
consumer "subjectivity" was split between the pain
and ecstasy of being lost in the desire for seductive
objects.13'

Kusama's ability to respond to the dual nature of
"desiring production"—both personal and social—

may have induced Guattari's comments on the
ambivalent nature of her creation in his review of her
exhibition at Fuji Television Gallery in 1986.14) The

essay itself is a tribute to Kusama's approximation
of the great libidinal "celibate machine." Guattari

praises Kusama's ability to embody the "germinal
state of the world beyond the walls of everydayness."

Distinguishing her art from "narcissistic self-supplication"

or "autistic reflection," he defies a psychoanalytic

approach bound to reduce "the origin of her
work to regression or infantile fixation." He also

comments that Kusama's work leads her viewers to
the discovery of "the potentiality such as possessed by

plants, which haunts our subjectivity." This recapitulates

his earlier description of the molecular compose



Yayoi Kusama

sition opeiating b\ the non-humanistic codes that
nevertheless possess a unique orientation Fai fiom
being piopelled by elementary cathexes 01 stiuctural

patterns, he says, Kusama's ait "destioys materials,
fonns, colors and meanings m oidei to acquire the

vectoi of creatrwty fai fieei than that from which she

departed, functioning "like chemistry", through the

piocess of "undiffeientiated and modulated proliferation,"

Kusarna subjects her vieweis to the "highly
elaboiated and diffeientiated piocesses," which
produce "hyper-complex emotions " Neveitheless, Guat-

tan points out that the "extraordinary apparatuses
that subjectisely and aesthetically intensify the most

contempoiarv materials" cieated b\ Kusama's art are
also the ones "thiough which consumer society se-

cietes its miserable and disenchanted unit eise " The
remark seems to modify the revolutionary optimism
of a thesis m Anti-Oedipus that "capitalism pio-
duces an awesome schizophienic accumulation of
energy 01 chaige, against which it brings all its vast

powers of repression to bear, but which nonetheless
continues to act as capitalism's limit "lo'

Guattaii ultimately sees Kusarna as a gieat en-
chantiess leboin from the ashes of the Beatnik
Geneiation, who will guide us m the primal as well as

unknown future imagination At the same time, he

notices that Kusama's powerful repetitive creation,
which transmits the flow of pie-Symbolic imagination,

nonetheless renders itself vulnerable to the

postmodern exploitation of image for hedonistic
seduction This analysis of hei duality reveals a

deeply social pioblematic inscribed m Kusama's

"schizophrenic" aesthetic, especially concerning the

impeccable matenal surface created bv the even dis-

tnbution of color and almost stylized flat composition

of biomorphic patterns m Kusama's paintings
since the late eighties Neveitheless, it is etident that
Kusarna presents an exemplaiy "schizophienic" de-

sning pioduction that thwaits the functions of le-
pressive social appai atuses Above all, embodying the

pain of postmodern split, while indicating a possibility

of tiansfoiming its material fixation, Kusama's art
gives the audience, living m the momentary
reconfirmation of life through artificial excitation of
senses, the model through which to comprehend the

profound ambnalence of life and art

1) Among kusama's own account of hei hallucinations, which
leads like poetic tiansciiptions of hei own paintings, the most
famous is the childhood memon of seeing led flower patterns
eveivwheie around hei and having hei hist expeiience of'self-
obhteiation " Incoipoiating this, as well as numeious othei
accounts, into the apt and elaboiate analysis of kusarna s sty listic
executions, Lama Hoptman s essav tieats the sensitive ielation
between kusama's psychosis and cieativitv, see Lauia Hoptman
"Ya\oi Kusarna A Reckoning" m Ya\oi Kusarna (London
Phaidon Press, 2000), pp 34-82 "k\osei to uchu (Castiation
and Cosmos) " b\ Piofessoi kuni-ichi Ono, on the othei hand
tieats Kusama's "obsessive lepetition of the same" as a

4

passage
to bieak open the limits of perception" (Bijutsu Techo, \ol 40

no 590, Septembei 1989), p 119 He piaises Kusarna s endless

lepetition of "soft bnght foim" as a positive aesthetic that de

stiovs "phallic, well constiucted stiuctuies' to fill the woild with
a cosmic flow and compaies it with Antonin Aitaucl s metaphoi-
lcal castiation of the lational univeise p 123

2) Gilles Deleuze and Felix Guattaii, Anti Oedipus Capitalism and

Schizophienia, tiansl bv RobeitHuilev et al (Minneapolis Uni-
veisity of Minnesota Piess, 1983) p 10

3) Ibid p 13

4) Ibid p 13

5) Ibid p 20

6) Ibid p 17

7) Ibid pp 309, 323

8) Ibid p 18

9) kusarna frequently lemarks about how her creation is urged
by an impulse, almost indistinguishable from pain, like "the
deep, chiving compulsion to lealize in visible form the repetitive
image inside (hei)," quoted bv Udo kultermann, "Dnving
Image Essen, 1966" in Yayoi Kusarna (London Phaidon, 2000), p
86 Also in her interview with Akna Tatehata, kusarna explains
the paiadox of hei "self-obhteiation' m which she lepeats dots,
food and sexual svmbols she fears as a rescue fiom pain see

'Intemew Akira Tatehata in conveisation with Yavoi Kusarna"

in Yayoi Kusarna, op cit pp 14,16
10) Yayoi Kusarna, "Naked Self Obhteiation Inteiuew withjud
\alkut, 1968 ' lepunted in Yayoi Kusarna, op cit, p 112

kusarna s use of the woid "svmbolism" must not be confused
with the one bv Deleuze and Guattari foi whom 'symbol" means
a sign that mediates unambiguous social communication with
one anothei, wheieas she betrays the ambiguity of hei "svmbol
ism" bv companng polka dots at once to the sun and the moon
11) Deleuze and Guattai l, op cit pp 6-7
12) Fiediic Jameson, "Postmodernism and Consumei Society"
m The Anti-Aesthetic, ed bv Hal Foster (Port Townsend,
Washington Bav Press, 1983), p 120

13) Kulteimann "Dining Image, Essen, 1966" in Yayoi Kusarna,

op cit pp 91-2
14) Felix Guattaii "Les Riches Affects de Madame Yayoi
kusarna" in Infinity Explosion (ex cat Fuji Television Gallery,
1986

15) Deleuze and Guattaii, op cit p 34

HOMOSEXUAL HAPPENING, 1968, at Kusama's studio, New Yoik /
HOMOSEXUELI IS HAPPENING (PHOTO BILI BARO\ \t W YORK)

96





Ya) o i K u a m a Yay 01 Kit 6 a m a

OO^oOo0^p^{£o^^o^o

^ÄÄ?o°ofeÄ

li<föteZ6di qOO oxo0V

gii®f|g

YAYOI KUSAMA, THE GALAXY AQ, 1993, actylu on canvas, triptych, 76% * 513/i6" each panel /
DIL GALAXIE AQ, Aayl auf Leinwand, Tnptychon, jede Tafel 194 x 130 cm

OO OoSc
°0 0°sP(
£00°O0
oO^ogo,
oO^Wi0

fo«
?<&*&
O00°o0
"OO o °
°?0°n°i
0°00°0
•Oofic

9« 99



Jenseits von Odipus:
Yayoi Kusamas
Wunschproduktion

MIDORI MATSUI

Trotz ihrer unverkennbaren Handschrift gelingt es

Yayoi Kusamas Werk immer wieder aufs Neue, den
Betrachter mit einer vitalen Intensität zu überraschen,

die ihm quasi den Augenblick der Entstehung
vor Augen fuhrt. Gewohnlich wird diese Intensität
mit dei Geisteskrankheit in Verbindung gebracht, an
der Kusama seit ihrer Kindheit leidet. Die
Auswirkungen jener psychischen Kräfte, die sie selbst nicht
ganz unter Kontrolle hat, gelten als Ausdruck ihres

«schöpferischen Willens». Zweifellos sichert diese

biographisch-chronologische Interpretation Kusama

einen Platz in der Kunstgeschichte. Doch die
überschäumende ästhetische Fülle dieses Werks entzieht
sich jeder pathologisch begründeten Analyse.
Unglücklicherweise scheint das Hauptmerkmal in Kusamas

formalem Zugriff die pathologische Interpreta-

MIDORI MATSUI ist Gastpiofessonn flu Amenkanistik an

dei Universität Tohoku Sie veröffentlichte zahlieiche Schuften

in Englisch und Japanisch über zeitgenössische Kultur und

Kunst und schieibt legelmassig fur Flash Art

tion geradezu herauszufordern: Sich wiederholende
einfache monadische Muster überwuchern die Grenzen

des individuellen Genres - von ihren frühen
Gouachen, INFINITY NETS (Unendlichkeitsnetze,
1965) und Tupfenmustern bis hin zu «Akkumulationen»

von Objekten wie Etiketten, Makkaroni und
Blumen. Die überwältigende Materialität ihrer prallen

Oberfläche, in der man rationale oder strukturelle

Zusammenhänge vergeblich sucht, suggeriert
einen beinah unmenschlichen Drang und etwas

unpersönlich Mechanisches, was ihr als «Besessenheit»

ausgelegt wird. Zwar rechtfertigen die Kommentare
der Künstlerin selbst diese Interpretation, doch die
intensive Freude, die das Werk dank der schieren
Kraft ihrer Produktivität ausstrahlt, setzt es qualitativ
ab von jeder Erklärung, die sich auf ihr individuelles
Leiden stützt.1! Tatsächlich legt der positive Inhalt
von Kusamas künstlerischer Produktion es nahe, ihre
repetitive Ästhetik unabhängig von ihrer «Persönlichkeit»

zu beurteilen. Das von der Person losgelöste

Dranghafte ihrer Bilder ist nicht als Ausdruck

PARKETT 59 2000 100



eines ödipalen Mangels zu verstehen, sondern
vielmehr als Hinweis auf ihre unerschöpfliche
Lebensenergie. Zahlreiche wissenschaftliche Aufsätze
behandeln Kusamas Werk im biographischen und
kunsthistorischen Kontext. Ich möchte wenigstens
ansatzweise versuchen die «Schizophrenie» der
Künstlerin als ästhetisches Programm zu verstehen.

Hilfreich für das Verständnis von Kusamas
Produktivität ist dabei die Theorie der Schizophrenie
von Gilles Deleuze und Felix Guattari. In ihrem Anti-
Odipus formulierten die Autoren 1972 die provoka-
tive These, dass «Schizophrenie» als befreiende
Gegenbewegung innerhalb der kapitalistischen
Kultur zu verstehen sei und sich deren Produktionsprozessen

oder «Wunschmaschinen» widersetze;
denn diese machten die Menschen zu Rädchen im
Getriebe der gesellschaftlichen «Organmaschine».
Dieser setzt der schizophrene «organlose Körper
seine glatte, straffe und opake Oberfläche entgegen,
den verbundenen, vereinigten und wieder abgeschnittenen

Strömen sein undifferenziertes, amorphes
Fliessen».2' Dabei wird ein Teil der libidinösen Energie,

die die menschliche Produktion antreibt, in
disjunktive Einschreibungsenergie umgewandelt, die
die Wunschgenealogie aufzeichnet.3' Laut Deleuze
und Guattari hat jede schöpferische Äusserung, die
die herrschenden Muster gesellschaftlicher Institutionen

auflöst, diesen «schizophrenen» Charakter.

Folglich hat Kreativität nichts mit dem ödipalen
Dreieck oder mit Psychoanalyse zu tun. Die Psychoanalyse

ist ein Apparat zur Festigung der repressiven
Gesellschaftsordnung und behandelt die
Schizophrenie als psychotisches Phänomen, um deren

Subjekt in die ödipale Einheit zurückzuführen und
damit den Strom jener libidinösen Energie zu
unterbinden, der der gesellschaftlichen Legitimation des

Subjekts vorhergeht.4' Das Subjekt der schizophrenen

Produktion ist «ohne feste Identität»: «Selbst

nicht im Zentrum stehend, nicht von der Maschine
in Anspruch genommen, am Rande lagernd, ohne
feste Identität, immerzu dezentriert, wird es

erschlossen aus den Zuständen, die es durchläuft.»5'
Der oder die Schizophrene wird definiert als

individualistische (r) Schöpfer(in) mit ureigenen
Produktions-Codes, die - ausser als Parodie - nicht mit
den gesellschaftlichen Codes übereinstimmen. Diese

Yayoi Kus am a

von Lust und Delirium geprägten Codes sind äusserst

wandelbar. Gegen die repressive ödipale Maschine
setzt die schizophrene Produktion ihre eigene, «zöli-
batäre Maschine», die eine neue Verbindung
zwischen Wunschmaschine und organlosem Körper
herstellt, «zum Zwecke einer neuen Menschheit oder
eines glorreichen Organismus».6' Im Gegensatz zur
paranoiden Kreation der ödipalen Maschine, die

jeden Gegenstand zum Teil ihrer eigenen imaginären

Identität macht, häuft die zölibatäre Maschine
molekulare Elemente an - «Partialobjekte, die
indirekte Synthesen oder Interaktionen eingehen» - und

erzeugt «Intensitäten, unter denen immer eine
Materie den Raum in unterschiedlichen Graden
ausfüllt», während ihre Teile unentwegt auf einen ganz
anderen Zusammenhang verweisen.'' Das

schizophrene Subjekt kann als Spur des Funktionierens
dieser neuen Maschine gelten, welche intensive
Gefühle schöpferischer Lust und Qual hervorruft:
«zölibatäre Grösse und Elend als höchste
Empfindungen, gleich einem Schrei zwischen Leben und
Tod, ein Gefühl heftigen Ubergangs, Zustände
reiner und von jeglicher Formbestimmung entblösster
Intensität».8'

Manches an Kusamas Produktivität erinnert an
diese Definition der «Schizophrenie»: die mechanische

Verteilung einzelner Tupfen in INFINITY NETS,

die weder ein externes noch ein strukturimmanentes
Organisationsprinzip erkennen lässt und dennoch
eine starke physische Präsenz ausstrahlt. Es gelingt
ihr, das Tupfenmuster auf fast proteische Weise in
eine Anhäufung banaler Fundobjekte (Luftpostaufkleber,

Arbeitshandschuhe, Sofafedern) und prall
gefüllter, in den Raum ragender, skulpturartiger
Elemente zu verwandeln. Dabei bleibt Kusama stilistisch

unabhängig von den grossen künstlerischen
Strömungen ihrer Zeit - abstrakter Expressionismus,
Pop, Minimalismus, Nouvelle Tendance - und teilt
zugleich deren experimentellen Charakter. Letztlich
aber ist es Kusamas Fähigkeit, die intensive Lust und
Qual ihres gnadenlos konsequenten Schaffensprozesses

zu vermitteln - wobei sie sich in jedem Werk
einer Art Tod im Leben, einer «Selbstauslöschung»
aussetzt -, die ihr einen Platz in der Kosmologie von
Deleuze und Guattari sichert.9' Die Künstlerin, die

am Ende aus solch kreativen Beschwörungen hervor-

101



Yd v o i Kusa m a

YAYOI KUSAMA, INFINITY NET, 1965,

oil on canvas, 52 x 597/s" / UNENDLICIIKEITSNETZ, Ol auf Leinwand, 132 x 152 cm.

102



geht, ist nicht die ödipale Tochter, die ihre psychiatrische

Versehrtheit durch Kunst sublimiert, sondern
kühne Verfechterin einer radikalen Ästhetik.

Die Idee der «Selbstauslöschung», mit der Kusa-

ma in den späten 60er Jahren ihre Performances
erklärt, verrät das hermetische Paradox, das ihrem
Schaffen zugrunde liegt: Indem sie die einzelnen
Menschen und Dinge mit Tupfen übersät, löscht
Kusama deren auf Institutionen und «gesundem
Menschenverstand» basierende Subjektivität oder
Identität aus und befreit sie in einem Strom vitaler
Energie, auf dass sie die «Ewigkeit» schauen. In
Kusamas eigenen Worten klingt jene utopische
Botschaft an, die der Schilderung der molekularen
Produktion im Anti-Odipus zugrunde liegt: «Meine
Performances sind eine Art symbolischer Philosophie in
Form von Tupfenmustern. Ein Tupfen hat die Form
der Sonne, die ja das Symbol für die Energie der ganzen

Welt und unser lebendiges Leben ist, aber auch

die Form des Mondes, also der Stille. Rund, weich,

farbig, empfindungslos und unwissend. Ein Tupfen
kann nicht allein bleiben; wie im kommunikativen
Leben der Menschen entsteht Bewegung erst, wenn
zwei, drei oder mehr Tupfen zusammenkommen.»10'

DRIVING IMAGE (1959-64) wurde zwischen 1964

und 1966 in drei Städten gezeigt und ist ein brillantes

Beispiel für den Fluss und die Dynamik in Kusamas

Schaffen. Die erste der drei Ausstellungen
präsentierte eine Ansammlung von Möbeln, die zu einer
Art Wohnzimmer arrangiert waren, mit Phallen
übersäte Kleider und mit trockenen Makkaroni
bedeckte Mannequins, weitere Makkaroni waren über
den Boden verteilt. Kusamas repetitive Ästhetik
erlangte eine verwirrende Endgültigkeit durch die

Multiplikation, in deren Schwindel erregenden
wechselseitigen Bezügen sich die Auslöschung von Kusamas

Selbst im Schaffensprozess spiegelte. Ganz im
Sinn der Aussage von Deleuze und Guattari, dass die

Wunschproduktion nicht imaginär, sondern «wesentliche

Realität» sei, vermittelte dieser Raum die
schiere Körperlichkeit einer ins Bild übersetzten
inneren Wirklichkeit.11'

Im Gegensatz zur hermetischen Intensität der
New Yorker Version zeigte sich in der letzten Installation

von DRIVING IMAGE (1966, in der Essener

Galerie M. E. Thelen) eine fast unbekümmerte «Ent-

Yayoi Kusama

fremdung» gegenüber der Warenwelt des täglichen
Lebens. Ein Hinweis auf die bei Kusama wirksame
und für die postmoderne Realitätserfahrung
typische «schizophrene» Intensivierung materieller
Bedeutungsträger.12' Diesmal war aus dem Galerieraum
ein modernes Wohnzimmer mit Fernseher geworden:

lebensgrosse, fluoreszierend rosa und blau
bemalte Puppen, drei Frauen und ein Mädchen, übersät

mit rosafarbenen, silbernen, gelben und grünen
Punkten, standen um ein Teetischchen, auf dem
Flaschen voller Blumen sowie eine Teekanne und
Tassen standen. Dann stand da noch ein Toilettentisch

mit grossem Spiegel, und der Boden war mit
Makkaroni übersät. Mit ihren poppigen Farben und
den Symbolen weiblicher Eitelkeit (Kamm, Bürste,
Handtasche, Stöckelschuhe) imitierte die Installation

augenzwinkernd die glitzernden Oberflächen
der postmodernen Warenkultur. Die scheinbar naiv-

lustvolle Wiedergabe einer weiblichen Erlebniswelt
führte zugleich den Wahnwitz der zeitgenössischen
Konsumerfahrung vor Augen, in der die «Subjektivität»

zerrissen ist zwischen Schmerz und Ekstase

ihres völligen Aufgehens im Wunsch nach verführerischen

Objekten.13'
Vielleicht hat Kusamas Fähigkeit, auf das

Zwiespältige sowohl der individuellen wie der gesellschaftlichen

Wunschproduktion zu reagieren, Guattari zu
dessen Bemerkungen über die Ambivalenz in ihrem
Werk veranlasst.14' Guattari hebt dabei besonders
Kusamas Annäherung an die grosse libidinöse «zöli-
batäre Maschine» lobend hervor und preist ihre
Fähigkeit, dem «ursprünglichen Zustand der Welt

jenseits der Mauern der Alltäglichkeit» eine Form zu
verleihen. Er sieht ihre Kunst fern von «narzissti-
scher Selbstbeweihräucherung» oder «autistischer
Reflexion» und lehnt eine psychoanalytische
Interpretation ab, da sie «den Ursprung ihres Werks auf
Regression oder infantile Fixierung» reduziert. Nach

seiner Ansicht ermöglicht Kusamas Werk dem
Betrachter die Entdeckung eines pflanzenhaften
Wachstumspotenzials, das eine Bedrohung unserer
Subjektivität darstelle. Er greift damit auf seine
frühere Beschreibung der molekularen Ordnung
zurück, die nichtmenschlichen Codes unterliegt und
dennoch bestimmten eigenen Regeln folgt. Kusamas

Kunst gehe keineswegs von elementaren Fixierun-

103



Yayoi Kusama

YAYOI KL'SAMA, DRIVING IMAGh, 1959-64,

installation view, Seipentine Gallery, London, 2000 /
REIZTREIBENDES BII.D.

gen oder Ordnungsmustern aus, meint Guattari,
sondern zerstöre gerade Materialien, Formen, Farben

und Bedeutungen, um grössere kreative Freiheit zu

erlangen; in ihren undifferenzierten und modulierenden

Wucherungen funktioniere sie wie «ein
chemischer Prozess». Kusama setze ihre Betrachter

«hochkomplexen und differenzierten Vorgängen»

aus, die wiederum «hyperkomplexe Emotionen»
hervorriefen. Gleichwohl weist Guattari darauf hin,
dass die von Kusama geschaffenen «aussergewöhn-
lichen Maschinen, die zutiefst zeitgenössische Stoffe

subjektiv und ästhetisch intensivieren», dieselben

sind, «mithilfe derer die Konsumgesellschaft ihre
ebenso erbärmliche wie entzauberte Welt verschleiert».

Diese Bemerkung scheint den revolutionären
Optimismus der These aus dem Anti-Odipus
einzuschränken, «dass der Kapitalismus im Zuge seines

Produktionsprozesses eine ungeheure schizophrene
Ladung erzeugt, auf der wohl seine Repression lastet,

die sich aber unaufhörlich als Grenze des Prozesses

reproduziert».13'
Letztendlich sieht Guattari Kusama als eine grosse

Zauberin, die sich wie Phoenix aus der Asche der
Beatnik-Generation erhoben hat und uns in die
ebenso ursprüngliche wie unbekannte Phantasie der
Zukunft führen wird. Zugleich stellt er fest, dass Kti-

samas kraftvolles repetitives Schaffen, das den Strom

einer präsymbolischen Phantasie zum Ausdruck

bringe, selbst durchaus anfällig sei gegenüber der

postmodernen Ausbeutung des Bildes zum Zweck

der hedonistischen Verführung. Diese Analyse ihrer
Ambivalenz enthüllt eine zutiefst gesellschaftliche
Problematik in Kusamas «schizophrener» Ästhetik.
Das betrifft vor allem die perfekte materielle
Oberfläche, die in Kusamas Bildern seit den späten 80er

Jahren durch die gleichmässige Verteilung der Farbe

und die fast stilisiert flache Komposition biomorpher

105



Yay oi Kusa ma

\A\OI KUSAMA BIAONDM} ILLUSION, 2999,

detail, mixed media installation, dimensions vanable /
JENSIIES MEINIR II LUSION

Mustei zustande kommt Dennoch präsentiert Kusa-

ma unbestieitbar eine exemplai ische «schizophie-
ne» Wunschproduktion, die den Funktionen repressiver

Gesellschaftsmechamsmen zuwidei lauft. Voi
allem aber veikoipeit ihre Kunst den Schmeiz der

postmodernen Spaltung und zeigt zugleich eine
Möglichkeit auf, deien mateiielle Fixierung aufzulösen

Damit hefeit die Künstlerin ihrem Publikum,
das in künstlichen Sinnesieizen die fluchtige Bestätigung

des Lebens sucht, ein Modell, das uns die tiefe
Ambivalenz von Kunst und Leben begreifbar macht

(Übersetzung Nansen)

1) kusamas Schildeiungen ihrei Halluzinationen lesen sich wie
poetische Ubersetzungen lhiei eigenen Bildei Die bekannteste
ist die Ennneiung daian, wie sie in lhiei Kindheit uberall um
sich hei um Mustei aus roten Blumen sah und lhie eiste «Selbst-

Auslöschung» ei lebte lauia Hoptmans Aufsatz bei ucksichtigt
diese und zahlieiche andere Schildeiungen in lhiei ebenso
ausführlichen wie schaifsichtigen Analvse von kusamas stilistischen
«Selbst-Exekutionen» llu Aufsatz behandelt die sensible Beziehung

zwischen Kusamas Psychose und Kieativität Siehe Laura
Hoptman «Yavoi Kusama A Reckoning» in Yayoi Kusama,
Phaidon Press, London 2000, S 34-82 kuni-ichi Ono hingegen
sieht in seinem Aitikel «Kyosei to uchu (Kastiation und
Kosmos)» Kusamas «obsessive Wiederholung des immei Glei¬

chen» als ein «Voigehen, um diese Grenzen dei Wahrnehmung
aufzubiechen» in Bijutsu Techo, Bd 40, Ni 599, September
1989, S 119 Ei lobt Kusamas endlose Wiedeiholung dei
«weichen, stiahlenden Foim» als positive Ästhetik, die «phallische,
duichkonstiinerte Stiuktuien» zerstört, um die Melt mit einem
kosmischen Strom zu ei füllen, und vergleicht dieses Voigehen
mit Antonin Aitauds metaphoiischer Kastiation des lationalen
Univeisums S 123

2) Gilles Deleuze und Felix Guattan, Anti-Odipus Kapitalismus
und Schizophrenie, ubeis v Beind Schwibs, Suhikamp, Fiankfint
am Main 1981, S 15

3) Ebenda, S 20, 21

4) Ebenda
5) Ebenda, S 28

b) Ebenda, S 25

7) Ebenda, S 398

8) Ebenda, S 26

9) Kusama weist immei wiedei daiauf hin, dass sie bei lhiei
Aibeit einem Impuls folgt, dei kaum von Schmeiz zu untei-
scheiden sei, wie «dei tiefe, unausweichliche Diang, in dei
sichtbaien Foim das immei wiedei kehlende inneie Bild zu ei-
kennen» Zitiert nach Udo Kulteimann, «Dnving Image, Essen

1966» in Yayoi Kusama, Phaidon Piess, London, 2000, S 86

Auch in lhiem Inteiview mit Akira Tatehata eiklait Kusama das

Paiadox iluer «Selbstausloschung», bei dem sie Punkte, Nah-

lung und sexuelle Svmbole wiedei holt, mit denen sie dem
Schmeiz zu entkommen sucht Siehe «Inteiview Akna Tatehata
im Gespiach mit Yayoi Kusama» in Yayoi Kusama, op eil S 14

und 16

10) Yayoi Kusama, «Naked Self-Obliteiation Inteiview with Jud
Yalkut, 1968», wiedei abgediuckt m Yayoi Kusama, op cit S

112 Kusamas Veiwendung des Begnffs «Svmbolismus» ist nicht
zu veivsechseln mit jenei von Deleuze und Guattan Letzteie
veistehen untei «Symbol» ein Zeichen, das eine nicht zweideutige

soziale Kommunikation befoideit, v\ahiend Kusama das

Zweideutige ihies «Svmbolismus» kundtut, wenn sie die Tupfen
sowohl mit dei Sonne wie mit dem Mond veigleichl
11) Deleuze und Guattan, op cit S 11

12) Fiednc Jameson, «Postmodeinism and Consumer Society»
in The Anti Aesthetic, Hal Fostei (Hisg), Bav Press Port Town-
send Washington 1983. S 120

13) Udo Kulteimann, «Dnving Image, Essen, 1966» in Yayoi

Kusama, Phaidon Piess, London 2000, S 91-92
14) Felix Guattan, «les Riches Affects de Madame Yayoi
Kusama» in Infinity Explosion, Ausstellungskatalog. Fuji Television

Gallery, 1986

15) Deleuze und Guattan, op cit S 45

106


	Yayoi Kusama : beyond Oedipus : desiring production of Yayoi Kusama = jenseits von Ödipus : Yayoi Kusamas Wunschproduktion

