Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2000)

Heft: 59: Collaborations Maurizio Cattelan, Yayoi Kusama, Kara Walker

Artikel: Yayoi Kusama : beyond Oedipus : desiring production of Yayoi Kusama
= jenseits von Odipus : Yayoi Kusamas Wunschproduktion

Autor: Matsui, Midori / Nansen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yayoi Kusama

Beyond Oedipus:

Desiring Production

of Yayor Kusama

MIDORI

MATSUI

In spite of her powerful signature style, Yayoi
Kusama’s artwork never fails to surprise with its fresh
intensity that makes one imagine the moment of its
genesis. Customarily this intensity refers to the men-
tal illness she has suffered since childhood, and the
effects of those psychic forces that Kusama herself
does not quite control are referred to as the “creative
will.” While biographical and chronological explica-
tion doubtless secures Kusama’s place in art history,
what escapes the pathology-related analyses of Kusa-
ma’s works is precisely the fluidity and richness of
her aesthetics. Unfortunately the central characteris-
tics of Kusama’s formal execution seem to invite
pathological interpretations. A repetition of simple
monadic patterns proliferates beyond the boundaries
of individual genre, from her early gouaches,
INFINITY NETS (1965), and polka dots, to “accumu-
lations” of objects such as classifying labels, maca-
roni, and flowers. The overwhelming materiality of
her accumulated surface unaccompanied by either

MIDORI MATSUI is Associate Professor of American Stud-
ies at Tohoku University. She has widely published on contem-
porary culture and art in Japanese and English. She is also a
frequent contributor to Flash Art.

PARKETT 59 2000

rational or structural linking codes suggests an inhu-
man drive and impersonal mechanicity, and this has
been explained in terms of “obsession.” While the
artist’s own comments legitimize this approach, the
intense joy of her work, evoked by the sheer force of
her productivity, qualitatively differs from explana-
tions based on personal suffering.” In fact, it seems
that the positive meaning of Kusama’s artistic pro-
duction demands that her repetitive aesthetic be in-
terpreted regardless of her “personality.” The imper-
sonal flow of desire that drives her images should be
understood not as an effect of her Oedipal lack, but
an affirmation of her unlimited energy of life. Nu-
merous scholarly essays offer accounts of Kusama’s
works in biographical and art-historical contexts;
I will venture a rudimentary attempt to explain
Kusama’s “schizophrenia” as an aesthetic.

Gilles Deleuze and Felix Guattari’s theory of
“schizophrenia” is useful as a means to unfold
Kusama’s productivity. As provocatively defined in
Anti-Oedipus (1972), “schizophrenia” indicates a lib-
erating counter-movement within capitalist culture
that resists its functional institutions, or “desiring

5

machines,” which turn people into cogs of the re-

pressive social orgamzatlonf) “Schizophrenia” sets



6661 “UINVINHOIHIAL ANV NOLLVTITVLSNI LOd VITOd ‘VINVSNY I0AVA

colyoy 9y Cavaoduaruor) fo wnasnpy “oynCpy Cvssy yrm worvL0q))09



)v”,\‘ 0i Kusama

up a “counter-flow of amorphous, undifferentiated
fluids, transforming a part of the libidinal energy
that drives human production into the energy of dis-
junctive inscription,” which records the genealogy of
desire.?) Every creation, say Deleuze and Guattari,
that radically disperses the dominant patterns of so-
cial institutions has this “schizophrenic” character.
Creativity, consequently, has nothing to do with the
Oedipal triangle, or psychoanalysis. Psychoanalysis is
an apparatus for consolidating the repressive social
organization, and treats “schizophrenia” as a psy-
chotic phenomena only to reintegrate its subject into
the Oedipal unity, blocking the flow of libidinal en-
ergy that precedes the social legitimation of the “sub-
ject.” The subject of schizophrenic production has
“no fixed identity,” wandering about over the do-
main of expression, but “always remaining periph-
eral” to institutional functions, “being defined by the
share of product it takes for itself.””

A “schizophrenic” is defined as an individualistic
creator with his or her own original codes of produc-

tion, which do not conform to social codes, except in

YAYOI KUSAMA, PHALLI'S FIELD, 1964, floor show at Castellane

Gallery, New York / PHALLENFELD.

parody; these codes, influenced by desire and delir-
ium, are extremely fluid. Against the repressive Oedi-
pal machine, a “schizophrenic’s” production con-
structs its own machine, a “celibate machine,” that
forms a new alliance between functional institutions
and the expressive domain, “so as to give birth to a
new humanity or a glorious ()l‘ganism.“‘” Unlike the
paranoiac creation of the Oedipal machine that
turns every object into a part of its imaginary iden-
tity, the celibate machine accumulates molecular ele-
ments—“partial objects that enter into indirect syn-
theses or interactions”—creating “intensities under
which a unit of matter always fills space in varying de-
grees,” while its parts are continually referring to an
entirely different comp()siti()n.ﬂ The schizophrenic
“subject” can be seen as a trace of the working of this
new machine, which produces intense affects of cre-
ative joy and pain: “a celibate misery and glory expe-
rienced to the fullest, like a cry suspended between
life and death, an intense feeling of transition, states
of pure, naked intensity stripped of all shape and
form.”®

Many aspects of Kusama’s productivity show affin-
ity with this definition of “schizophrenia”: the me-
chanical distribution of discrete dots in INFINITY
NETS that does not suggest an external organiza-
tional code or a structural system, but still demon-

strates a powerful physical presence. She achieves a




protean transformation of the “polka dot” pattern
into the accumulation of banal found objects (air-
mail stickers, working gloves, sofa springs) and
stuffed protruding sculptural units, and maintains
stylistic independence from major artistic schools of
her time—Abstract Expressionism, Pop, Minimalism,
Nouvelle Tendance—while indicating some overlap
with their experimental characteristics. More funda-
mentally, it is Kusama’s ability to transmit the intense
pain and joy of creation whose relentless process de-
mands her to undergo a state of death in life—"self-
obliteration”— in her individual works that confirms
her place in Deleuze and Guattari’s cosmology.?) The
artist who emerges as a sum of such creative invoca-
tions is not the Oedipal daughter sublimating her
psychiatric scars through art, but the bold agent of a
radical aesthetic.

“Self-Obliteration,” the idea Kusama used to jus-
tify her performances in the late sixties, reveals the
hermetic paradox at the heart of her creation: By
covering individual shapes of people and things with
polka dots, Kusama erases their subjectivity or iden-
tity conferred by institutions and common sense, in
order to release them in a flow of vital energy, and
envelop them in the realization of “eternity.”
Kusama’s own words reverberate with the Utopian
message underlying Anti-Oedipus’s vision of molecu-
lar production: “My performances are a kind of sym-
bolic philosophy with polka dots. A polka dot has the
form of the sun, which is a symbol of the energy of
the whole world and our living life, and also the form
of the moon, which is calm. Round, soft, colorful,
senseless, and unknowing. Polka dots can’t stay
alone; like the communicative life of the people, two
or three and more polka dots become movement.”!?)

DRIVING IMAGE (1959-64), exhibited between
1964 and 1966 in three cities, brilliantly exemplifies
the fluidity and dynamism of Kusama’s creation. The
first of the three shows, held at the Castellane Gallery
in New York, put together ACCUMULATION furni-
ture, arranged like a living room set, phallus-laden
dresses, and mannequins covered with dried maca-
roni, which was also scattered on the floor. Kusama'’s
repetitive aesthetic acquired a dazzling finality in
multiplication, whose vertiginous mutual reference
mirrored the obliteration of Kusama’s “self” in cre-

Yayoi Kusama

ation. Just as Deleuze and Guattari maintained that
the product of desire is real, not imaginary, the room
conveyed the sheer physicality of an internal reality
translated into an image. ')

Unlike the hermetic intensity of its New York
counterpart, the last version of DRIVING IMAGE, ex-
hibited at Galerie M.E.Thelen in Essen, in 1966,
conveyed an almost light-hearted “estrangement” of
the commodity of everyday life, indicating Kusama’s
link with the “schizophrenic” intensification of mate-
rial signifiers that characterizes a postmodern expe-
rience of reality.!?) In this version, the gallery room
was set up as a modern living room with a TV set:
female mannequins, three adults and one girl,
painted in fluorescent pink and blue, and covered
with pink, silver, yellow and green polka dots, posed
by the tea table adorned with bottles full of flowers, a
tea pot and cups, a dressing table with a large look-
ing-glass, on the macaroni-strewn floor. Painted in
pop colors, and incorporating objects linked to
female vanity (including a comb, a brush, a handbag,
and high-heeled shoes), the installation humorously
recreated the glittery surfaces created in postmod-
ern commodity culture. While innocently celebrat-
ing a feminine experience, the installation recreated
the dizziness of contemporary experience in which
consumer “subjectivity” was split between the pain
and ecstasy of being lost in the desire for seductive
objects.!?

Kusama’s ability to respond to the dual nature of
“desiring production”—both personal and social—
may have induced Guattari’s comments on the am-
bivalent nature of her creation in his review of her
exhibition at Fuji Television Gallery in 1986.'" The
essay itself is a tribute to Kusama’s approximation
of the great libidinal “celibate machine.” Guattari
praises Kusama’s ability to embody the “germinal
state of the world beyond the walls of everydayness.”
Distinguishing her art from “narcissistic self-suppli-
cation” or “autistic reflection,” he defies a psychoan-
alytic approach bound to reduce “the origin of her
work to regression or infantile fixation.” He also
comments that Kusama’s work leads her viewers to
the discovery of “the potentiality such as possessed by
plants, which haunts our subjectivity.” This recapitu-
lates his earlier description of the molecular compo-



Yayoi Kusama

sition operating by the non-humanistic codes that
nevertheless possess a unique orientation. Far from
being propelled by elementary cathexes or structural
patterns, he says, Kusama’s art “destroys materials,
forms, colors and meanings in order to acquire the
vector of creativity far freer than that from which she
departed, functioning “like chemistry”; through the
process of “undifferentiated and modulated prolifer-
ation,” Kusama subjects her viewers to the “highly
elaborated and differentiated processes,” which pro-
duce “hyper-complex emotions.” Nevertheless, Guat-
tari points out that the “extraordinary apparatuses
that subjectively and aesthetically intensify the most
contemporary materials” created by Kusama’s art are
also the ones “through which consumer society se-
cretes its miserable and disenchanted universe.” The
remark seems to modify the revolutionary optimism
of a thesis in Anti-Oedipus that “capitalism ... pro-
duces an awesome schizophrenic accumulation of
energy or charge, against which it brings all its vast
powers of repression to bear, but which nonetheless
continues to act as capitalism’s limit.”!%)

Guattari ultimately sees Kusama as a great en-
chantress reborn from the ashes of the Beatnik
Generation, who will guide us in the primal as well as
unknown future imagination. At the same time, he
notices that Kusama’s powerful repetitive creation,
which transmits the flow of pre-Symbolic imagina-
tion, nonetheless renders itself vulnerable to the
postmodern exploitation of image for hedonistic
seduction. This analysis of her duality reveals a
deeply social problematic inscribed in Kusama’s
“schizophrenic™ aesthetic, especially concerning the
impeccable material surface created by the even dis-
tribution of color and almost stylized flat composi-
tion of biomorphic patterns in Kusama’s paintings
since the late eighties. Nevertheless, it is evident that
Kusama presents an exemplary “schizophrenic” de-
siring production that thwarts the functions of re-
pressive social apparatuses. Above all, embodying the
pain of postmodern split, while indicating a possibil-
ity of transforming its material fixation, Kusama’s art
gives the audience, living in the momentary recon-
firmation of life through artificial excitation of
senses, the model through which to comprehend the
profound ambivalence of life and art.

96

1) Among Kusama’s own account of her hallucinations, which
reads like poetic transcriptions of her own paintings, the most
famous is the childhood memory of seeing red flower patterns
everywhere around her and having her first experience of “self-
obliteration.” Incorporating this, as well as numerous other ac-
counts, into the apt and elaborate analysis of Kusama'’s stylistic
executions, Laura Hoptman'’s essay treats the sensitive relation
between Kusama's psychosis and creativity; see Laura Hoptman,
“Yayoi Kusama: A Reckoning” in: Yayo: Kusama (London:
Phaidon Press, 2000), pp. 34-82. “Kyosei to uchu (Castration
and Cosmos),” by Professor Kuni-ichi Ono, on the other hand,
treats Kusama’s “obsessive repetition of the same” as a “passage
to break open the limits of perception™ (Bijutsu Techo, vol. 40,
no. 599, September 1989), p. 119. He praises Kusama’s endless
repetition of “soft, bright form™ as a positive aesthetic that de-
stroys “phallic, well-constructed structures” to fill the world with
a cosmic flow, and compares it with Antonin Artaud’s metaphor-
ical castration of the rational universe, p. 123.

2) Gilles Deleuze and Felix Guattari, Anti-Oedipus: Capitalism and
Schizophrenia, transl. by Robert Hurley et. al. (Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press, 1983), p. 10.

3) Ibid., ps13:

4) lbid:; pil 5

5) Ibid., p. 20.

6) Ibid., p. 17.

7) Ibid., pp. 309, 323.

8) Ibid., p. 18.

9) Kusama frequently remarks about how her creation is urged
by an impulse, almost indistinguishable from pain, like “the
deep, driving compulsion to realize in visible form the repetitive
image inside (her),” quoted by Udo Kultermann, “Driving Im-
age, Essen, 1966” in: Yayoi Kusama (London: Phaidon, 2000), p.
86. Also in her interview with Akira Tatehata, Kusama explains
the paradox of her “self-obliteration” in which she repeats dots,
food, and sexual symbols she fears as a rescue from pain, see
“Interview: Akira Tatehata in conversation with Yayoi Kusama”
in: Yayoi Kusama, op. cit., pp. 14, 16.

10) Yayoi Kusama, “Naked Self-Obliteration: Interview with Jud
Yalkut, 1968,” reprinted in:
Kusama’s use of the word “symbolism” must not be confused

Yayoi Kusama, op. cit.,, p. 112.

with the one by Deleuze and Guattari, for whom “symbol” means
a sign that mediates unambiguous social communication with
one another, whereas she betrays the ambiguity of her “symbol-
ism” by comparing polka dots at once to the sun and the moon.
11) Deleuze and Guattari, op. cit., pp. 6-7.

12) Fredric Jameson, “Postmodernism and Consumer Society”
in: The Anti-Aesthetic, ed. by Hal Foster (Port Townsend, Wash-
ington: Bay Press, 1983), p. 120.

13) Kultermann, “Driving Image, Essen, 1966” in: Yayoi Kusama,
op. cit., pp. 91-2.

14) Felix Guattari, “Les Riches Affects de Madame Yayoi
Kusama” in: Infinity Explosion (ex. cat.), Fuji Television Gallery,
1986.

15) Deleuze and Guattari, op. cit., p. 34.

HOMOSEXUAL HAPPENING, 1968, at Kusama'’s studio, New York /
HOMOSEXUELLES HAPPENING. (PHOTO: BILL BARON, NEW YORK)






Yayoi Kusama Yayoi Kusama

90005000 °
£2.055008
592 06200

59308 5 020009009 5 09.0()% .9 %0 0030030080020 9:309800230800308 o0
2502 00,00609L620% 00 0% 20505630 9350:0° 9:855020:00:9920008
020, 0505800562000 000
0009, 809620 B?§0%0%8°°°°°°°

50050
5050952500
90225725060
00000
el

0,00

o, 0%0
0!
0% 05500
590

02060 505
2000
200

90

0

029500

922062550 O

Q0.

250,
U%DO
000
0%
oS
0030593
0020
5520500
15)
000
00,.2
0203
5o
{o}
o)

000,
950,
0500,
50

639
0,
o
50
20
O
S5
S

0,
520
S0
550,

of
00
259
()
of

3
9°,003000
el
0960205 ©,
0000000‘15000
0.0,
3

Q0|
o0
O
20
Qo
902
0
o5
00,

foXC)
exy

T
© 00,
o3

200"

00
5
00,

O,

0000
09,50
oA
0
908
0020
50
030
O
0O

o
02!
S
3
9%
50,
O
562
0520,
goo
0 O,
200550
Rl

036,
S0
o
020,
o
000,

c
o]
205000
09 aoo
0,08
56
00!

(0)
Soo
o

S
5
25

o)
o o)
o) 0050
5

{e)
5800,
o0
o
Q0
50
050
53
O
o
0002
50085,
2
2 035650
o8
Oo!
20

000
O
O
O
)
c(‘)m
O
(o}
000
X
O:

(o)
oMo
500030
0090
e
0208
20,558
03290
"Oe OUo
(o)
0c0,
0,

St
5
O
O
00062
00
00
00,

dgréo %O

SOR0V00

3
20005588
02020

000003

o O,

808

0
009 g
55
20505
0503
S
3

220,
3

O
O

RN v% oo o %00
09, 0.0, o, Q 5 { it SR [O 1) 0, ] 050,
5003620 90 OO, foXexs X 4 9 00x
SR e SRR S5O0 SO e saiirtaes D200
000 320 06005 200000 O 05005 00 O 050595 800 260200 (905°000°00 %20 1508
s 0208 20052500 080850,0%0305050°00, S0 8825660000 ‘ 855002005033 8850830008
2 900 = c 2
. 2550 SRS R
50009005 :20 550
00330::% 52000 3~,’§50Gov°o°
O B08000800 550508 O
62036920,

O,
oo‘o)
X 0ho
R
)

.0—_
O
9050

906
SO A0;

0~
0203595 i)
0086096 9 8000

0200950, 903050 G > 3 o
069, C o o C o 3 o = o ¢ o
50°02080 o 52060 0 ALl 030,9; O0o2oc 05032 538300322053 035% O a30 06500 00 0° 0 O 0 0213209566250 59550

9020 0%

YAYOI KUSAMA, THE GALAXY AQ, 1993, acrylic on canvas, triptych, 76% x 51%s” each panel /
DIE GALAXIE AQ, Acryl auf Leinwand, Triptychon, jede Tafel 194 x 130 cm.

98 99



Ya yoi Kusama

Jenseits von Odipus:
Yayor Kusamas
Wunschprodukiion

MIDORI MATSUI

Trotz ihrer unverkennbaren Handschrift gelingt es
Yayoi Kusamas Werk immer wieder aufs Neue, den
Betrachter mit einer vitalen Intensitit zu uberra-
schen, die ihm quasi den Augenblick der Entstehung
vor Augen fihrt. Gewohnlich wird diese Intensitat
mit der Geisteskrankheit in Verbindung gebracht, an
der Kusama seit ihrer Kindheit leidet. Die Auswir-
kungen jener psychischen Krifte, die sie selbst nicht
ganz unter Kontrolle hat, gelten als Ausdruck ihres
«schopferischen Willens». Zweifellos sichert diese
biographisch-chronologische Interpretation Kusama
einen Platz in der Kunstgeschichte. Doch die tuber-
schaumende asthetische Fulle dieses Werks entzieht
sich jeder pathologisch begrindeten Analyse. Un-
glucklicherweise scheint das Hauptmerkmal in Kusa-
mas formalem Zugriff die pathologische Interpreta-

MIDORI MATSUI ist Gastprofessorin fliir Amerikanistik an
der Universitat Tohoku. Sie veroffentlichte zahlreiche Schriften
in Englisch und Japanisch tber zeitgendssische Kultur und

Kunst und schreibt regelmdssig fur Flash Art.

PARKETEE5982/0/0:0

tion geradezu herauszufordern: Sich wiederholende
einfache monadische Muster iuberwuchern die Gren-
zen des individuellen Genres — von ihren frithen
Gouachen, INFINITY NETS (Unendlichkeitsnetze,
1965) und Tupfenmustern bis hin zu «Akkumulatio-
nen» von Objekten wie Etiketten, Makkaroni und
Blumen. Die uberwaltigende Materialitat ihrer pral-
len Oberflache, in der man rationale oder struktu-
relle Zusammenhange vergeblich sucht, suggeriert
einen beinah unmenschlichen Drang und etwas un-
personlich Mechanisches, was ihr als «Besessenheit»
ausgelegt wird. Zwar rechtfertigen die Kommentare
der Kunstlerin selbst diese Interpretation, doch die
intensive Freude, die das Werk dank der schieren
Kraft ihrer Produktivitat ausstrahlt, setzt es qualitativ
ab von jeder Erkldarung, die sich auf ihr individuelles
Leiden stutzt.!) Tatsichlich legt der positive Inhalt
von Kusamas kuinstlerischer Produktion es nahe, ihre
repetitive Asthetik unabhangig von ihrer «Person-
lichkeit» zu beurteilen. Das von der Person losge-
léste Dranghafte ihrer Bilder ist nicht als Ausdruck

100



eines 6dipalen Mangels zu verstehen, sondern viel-
mehr als Hinweis auf ihre unerschopfliche Lebens-
energie. Zahlreiche wissenschaftliche Aufsatze be-
handeln Kusamas Werk im biographischen und
kunsthistorischen Kontext. Ich mochte wenigstens
die der
Kiinstlerin als asthetisches Programm zu verstehen.
Hilfreich fir das Verstindnis von Kusamas Pro-

ansatzweise versuchen «Schizophrenie»

duktivitat ist dabei die Theorie der Schizophrenie
von Gilles Deleuze und Felix Guattari. In ihrem Anti-
Odipus formulierten die Autoren 1972 die provoka-
tive These, dass «Schizophrenie» als befreiende

Gegenbewegung innerhalb der kapitalistischen
Kultur zu verstehen sei und sich deren Produktions-
prozessen oder «Wunschmaschinen» widersetze;

denn diese machten die Menschen zu Radchen im
Getriebe der gesellschaftlichen «Organmaschine».
Dieser setzt der schizophrene «organlose Korper
seine glatte, straffe und opake Oberfliche entgegen,
den verbundenen, vereinigten und wieder abgeschnit-
tenen Stromen sein undifferenziertes, amorphes
Fliessen».? Dabei wird ein Teil der libidinoésen Ener-
gie, die die menschliche Produktion antreibt, in dis-
junktive Einschreibungsenergie umgewandelt, die
die Wunschgenealogie aufzeichnet.?) Laut Deleuze
und Guattari hat jede schopferische Ausserung, die
die herrschenden Muster gesellschaftlicher Institu-
tionen auflost, diesen «schizophrenen» Charakter.
Folglich hat Kreativitait nichts mit dem O&dipalen
Dreieck oder mit Psychoanalyse zu tun. Die Psycho-
analyse ist ein Apparat zur Festigung der repressiven
Gesellschaftsordnung und behandelt die Schizo-
phrenie als psychotisches Phanomen, um deren
Subjekt in die 6dipale Einheit zuriickzufiithren und
damit den Strom jener libidinésen Energie zu unter-
binden, der der gesellschaftlichen Legitimation des
Subjekts vorhergeht.?) Das Subjekt der schizophre-
nen Produktion ist «ohne feste Identitiat»: «Selbst
nicht im Zentrum stehend, nicht von der Maschine
in Anspruch genommen, am Rande lagernd, ohne
feste Identitit, immerzu dezentriert, wird es er-
schlossen aus den Zustinden, die es durchlauft.»”
Der oder die Schizophrene wird definiert als indi-
vidualistische(r) Schopfer(in) mit ureigenen Pro-
duktions-Codes, die — ausser als Parodie — nicht mit
den gesellschaftlichen Codes tibereinstimmen. Diese

101

Yayoi Kusama

von Lust und Delirium gepragten Codes sind dusserst
wandelbar. Gegen die repressive O0dipale Maschine
setzt die schizophrene Produktion ihre eigene, «zoli-
batiare Maschine», die eine neue Verbindung zwi-
schen Wunschmaschine und organlosem Koérper her-
stellt, «zum Zwecke einer neuen Menschheit oder
eines glorreichen Organismus».”) Im Gegensatz zur
paranoiden Kreation der o6dipalen Maschine, die
jeden Gegenstand zum Teil ihrer eigenen imagina-
ren Identitat macht, hauft die zolibatire Maschine
molekulare Elemente an — «Partialobjekte, die indi-
rekte Synthesen oder Interaktionen eingehen» — und
erzeugt «Intensitaten, unter denen immer eine Ma-
terie den Raum in unterschiedlichen Graden aus-
fallt», wahrend ihre Teile unentwegt auf einen ganz
anderen Zusammenhang verweisen.”) Das schizo-
phrene Subjekt kann als Spur des Funktionierens
dieser neuen Maschine gelten, welche intensive
Geflihle schopferischer Lust und Qual hervorruft:
«z6libatdare Grosse und Elend als hochste Empfin-
dungen, gleich einem Schrei zwischen Leben und
Tod, ein Gefiihl heftigen ["Jbergangs, Zustande rei-
ner und von jeglicher Formbestimmung entblosster
Intensitit».%

Manches an Kusamas Produktivitit erinnert an
diese Definition der «Schizophrenie»: die mechani-
sche Verteilung einzelner Tupfen in INFINITY NETS,
die weder ein externes noch ein strukturimmanentes
Organisationsprinzip erkennen ldsst und dennoch
eine starke physische Prasenz ausstrahlt. Es gelingt
ihr, das Tupfenmuster auf fast proteische Weise in
eine Anhdufung banaler Fundobjekte (Luftpostauf-
kleber, Arbeitshandschuhe, Sofafedern) und prall
geftllter, in den Raum ragender, skulpturartiger Ele-
mente zu verwandeln. Dabei bleibt Kusama stilistisch
unabhingig von den grossen kiinstlerischen Stro-
mungen ihrer Zeit — abstrakter Expressionismus,
Pop, Minimalismus, Nouvelle Tendance — und teilt
zugleich deren experimentellen Charakter. Letztlich
aber ist es Kusamas Fihigkeit, die intensive Lust und
Qual ihres gnadenlos konsequenten Schaffenspro-
zesses zu vermitteln — wobei sie sich in jedem Werk
einer Art Tod im Leben, einer «Selbstausléschung»
aussetzt —, die ihr einen Platz in der Kosmologie von
Deleuze und Guattari sichert.”) Die Kiinstlerin, die
am Ende aus solch kreativen Beschwoérungen hervor-



Yayoi Kusama

INFINITY NET, 1965,

[USAMA,

YAYOI

15

X

32

NDLICHKEITSNE

9%” / UNE

5

512 %

oil om canvas,

WL (0)) auf Leinwand, 1

102



geht, ist nicht die 6dipale Tochter, die ihre psychiat-
rische Versehrtheit durch Kunst sublimiert, sondern
kithne Verfechterin einer radikalen Asthetik.

Die Idee der «Selbstausloschung», mit der Kusa-
ma in den spaten 60er Jahren ihre Performances er-
klart, verrat das hermetische Paradox, das ihrem
Schaffen zugrunde liegt: Indem sie die einzelnen
Menschen und Dinge mit Tupfen tbersdt, 16scht
Kusama deren auf Institutionen und «gesundem
Menschenverstand» basierende Subjektivitait oder
Identitat aus und befreit sie in einem Strom vitaler
Energie, auf dass sie die «Ewigkeit» schauen. In
Kusamas eigenen Worten klingt jene utopische Bot-
schaft an, die der Schilderung der molekularen Pro-
duktion im Anti-Odipus zugrunde liegt: «Meine Per-
formances sind eine Art symbolischer Philosophie in
Form von Tupfenmustern. Ein Tupfen hat die Form
der Sonne, die ja das Symbol fiir die Energie der gan-
zen Welt und unser lebendiges Leben ist, aber auch
die Form des Mondes, also der Stille. Rund, weich,
farbig, empfindungslos und unwissend. Ein Tupfen
kann nicht allein bleiben; wie im kommunikativen
Leben der Menschen entsteht Bewegung erst, wenn
zwel, drei oder mehr Tupfen zusammenkommen.» 10)

DRIVING IMAGE (1959-64) wurde zwischen 1964
und 1966 in drei Stadten gezeigt und ist ein brillan-
tes Beispiel fiir den Fluss und die Dynamik in Kusa-
mas Schaffen. Die erste der drei Ausstellungen pra-
sentierte eine Ansammlung von Mobeln, die zu einer
Art Wohnzimmer arrangiert waren, mit Phallen
ubersate Kleider und mit trockenen Makkaroni be-
deckte Mannequins, weitere Makkaroni waren tuber
den Boden verteilt. Kusamas repetitive Asthetik er-
langte eine verwirrende Endgultigkeit durch die
Multiplikation, in deren Schwindel erregenden wech-
selseitigen Beztligen sich die Ausléschung von Kusa-
mas Selbst im Schaffensprozess spiegelte. Ganz im
Sinn der Aussage von Deleuze und Guattari, dass die
Wunschproduktion nicht imaginar, sondern «wesent-
liche Realitat» sei, vermittelte dieser Raum die
schiere Korperlichkeit einer ins Bild tbersetzten in-
neren Wirklichkeit.!V

Im Gegensatz zur hermetischen Intensitat der
New Yorker Version zeigte sich in der letzten Instal-
lation von DRIVING IMAGE (1966, in der Essener
Galerie M. E. Thelen) eine fast unbekiimmerte «Ent-

Yayoi Kusama

fremdung» gegentber der Warenwelt des tdglichen
Lebens. Ein Hinweis auf die bei Kusama wirksame
und fir die postmoderne Realititserfahrung typi-
sche «schizophrene» Intensivierung materieller Be-
deutungstriger.!? Diesmal war aus dem Galerieraum
ein modernes Wohnzimmer mit Fernseher gewor-
den: lebensgrosse, fluoreszierend rosa und blau be-
malte Puppen, drei Frauen und ein Madchen, tuber-
sat mit rosafarbenen, silbernen, gelben und griinen
Punkten, standen um ein Teetischchen, auf dem
Flaschen voller Blumen sowie eine Teekanne und
Tassen standen. Dann stand da noch ein Toiletten-
tisch mit grossem Spiegel, und der Boden war mit
Makkaroni tibersat. Mit ihren poppigen Farben und
den Symbolen weiblicher Eitelkeit (Kamm, Burste,
Handtasche, Stockelschuhe) imitierte die Installa-
tion augenzwinkernd die glitzernden Oberflichen
der postmodernen Warenkultur. Die scheinbar naiv-
lustvolle Wiedergabe einer weiblichen Erlebniswelt
fihrte zugleich den Wahnwitz der zeitgendssischen
Konsumerfahrung vor Augen, in der die «Subjek-
tivitat» zerrissen ist zwischen Schmerz und Ekstase
ihres volligen Aufgehens im Wunsch nach verfiihre-
rischen Objekten.!'®

Vielleicht hat Kusamas Fahigkeit, auf das Zwie-
spaltige sowohl der individuellen wie der gesellschaft-
lichen Wunschproduktion zu reagieren, Guattari zu
dessen Bemerkungen tiber die Ambivalenz in ihrem
Werk veranlasst.!*) Guattari hebt dabei besonders
Kusamas Anndherung an die grosse libidinose «zoli-
batire Maschine» lobend hervor und preist ihre
Fahigkeit, dem «urspringlichen Zustand der Welt
jenseits der Mauern der Alltaglichkeit» eine Form zu
verleihen. Er sieht ihre Kunst fern von «narzissti-
scher Selbstbeweihrducherung» oder «autistischer
Reflexion» und lehnt eine psychoanalytische Inter-
pretation ab, da sie «den Ursprung ihres Werks auf
Regression oder infantile Fixierung» reduziert. Nach
seiner Ansicht ermoglicht Kusamas Werk dem Be-
trachter die Entdeckung eines pflanzenhaften
Wachstumspotenzials, das eine Bedrohung unserer
Subjektivitit darstelle. Er greift damit auf seine fru-
here Beschreibung der molekularen Ordnung zu-
ruck, die nichtmenschlichen Codes unterliegt und
dennoch bestimmten eigenen Regeln folgt. Kusamas
Kunst gehe keineswegs von elementaren Fixierun-

103



Yayoi Kusama

YAYOI KUSAMA, DRIVING IMAGE, 1959-64,

installation view, Serpentine Gallery, London, 2000 /

RE

"REIB

'DES BILD.

gen oder Ordnungsmustern aus, meint Guattari, son-
dern zerstore gerade Materialien, Formen, Farben
und Bedeutungen, um grossere kreative Freiheit zu
erlangen; in ihren undifferenzierten und modulie-
renden Wucherungen funktioniere sie wie «ein che-
mischer Prozess». Kusama setze ihre Betrachter
«hochkomplexen und differenzierten Vorgangen»
aus, die wiederum «hyperkomplexe Emotionen»
hervorriefen. Gleichwohl weist Guattari darauf hin,
dass die von Kusama geschaffenen «aussergew6hn-

lichen Maschinen, die zutiefst zeitgendssische Stoffe

subjektiv und ésthetisch intensivieren», dieselben
sind, «mithilfe derer die Konsumgesellschaft ihre
ebenso erbarmliche wie entzauberte Welt verschlei-
ert». Diese Bemerkung scheint den revolutionaren
Optimismus der These aus dem An[z'-O/iijms einzu-
schrinken, «dass der Kapitalismus im Zuge seines
Produktionsprozesses eine ungeheure schizophrene
Ladung erzeugt, auf der wohl seine Repression las-
tet, die sich aber unaufhorlich als Grenze des Prozes-
ses reproduziert».'?)

Letztendlich sieht Guattari Kusama als eine grosse
Zauberin, die sich wie Phoenix aus der Asche der
Beatnik-Generation erhoben hat und uns in die
ebenso urspriungliche wie unbekannte Phantasie der
Zukunft fuhren wird. Zugleich stellt er fest, dass Ku-
samas kraftvolles repetitives Schaffen, das den Strom
einer prasymbolischen Phantasie zum Ausdruck
bringe, selbst durchaus anfillig sei gegeniiber der
postmodernen Ausbeutung des Bildes zum Zweck
der hedonistischen Verfithrung. Diese Analyse ihrer
Ambivalenz enthillt eine zutiefst gesellschaftliche
Problematik in Kusamas «schizophrener» Asthetik.
Das betrifft vor allem die perfekte materielle Ober-
fliche, die in Kusamas Bildern seit den spaten 80er
Jahren durch die gleichmassige Verteilung der Farbe

und die fast stilisiert flache Komposition biomorpher

105



Yayoi Kusama

Muster zustande kommt. Dennoch prasentiert Kusa-
ma unbestreitbar eine exemplarische «schizophre-
ne» Wunschproduktion, die den Funktionen repres-
siver Gesellschaftsmechanismen zuwiderlauft. Vor
allem aber verkorpert ihre Kunst den Schmerz der
postmodernen Spaltung und zeigt zugleich eine
Moglichkeit auf, deren materielle Fixierung aufzu-
l6sen: Damit liefert die Kunstlerin ihrem Publikum,
das in kunstlichen Sinnesreizen die flichtige Bestati-
gung des Lebens sucht, ein Modell, das uns die tiefe
Ambivalenz von Kunst und Leben begreifbar macht.

( Ubersetzu ng: Nansen)

1) Kusamas Schilderungen ihrer Halluzinationen lesen sich wie
poetische Ubersetzungen ihrer eigenen Bilder. Die bekannteste
ist die Erinnerung daran, wie sie in ihrer Kindheit tberall um
sich herum Muster aus roten Blumen sah und ihre erste «Selbst-
Ausléschung» erlebte. Laura Hoptmans Aufsatz berticksichtigt
diese und zahlreiche andere Schilderungen in ihrer ebenso aus-
fuhrlichen wie scharfsichtigen Analyse von Kusamas stilistischen
«Selbst-Exekutionen». Ihr Aufsatz behandelt die sensible Bezie-
hung zwischen Kusamas Psychose und Kreativitdt. Siehe Laura
Hoptman: «Yayoi Kusama: A Reckoning» in: Yayoi Kusama,
Phaidon Press, London 2000, S. 34-82. Kuni-ichi Ono hingegen
siecht in seinem Artikel «Kyosei to uchu (Kastration und
Kosmos)» Kusamas «obsessive Wiederholung des immer Glei-

YAYOI KUSAMA, BEYOND MY ILLUSION, 1999,

detail, mixed media installation, dimensions variable /

JENSEITS MEINER ILLUSION.

chen» als ein «Vorgehen, um diese Grenzen der Wahrnehmung
aufzubrechen» in: Bijutsu Techo, Bd. 40, Nr. 599, September
1989, S.119. Er lobt Kusamas endlose Wiederholung der «wei-
chen, strahlenden Form» als positive Asthetik, die «phallische,
durchkonstruierte Strukturen» zerstort, um die Welt mit einem
kosmischen Strom zu erftllen, und vergleicht dieses Vorgehen
mit Antonin Artauds metaphorischer Kastration des rationalen
Universums. S. 123.

2) Gilles Deleuze und Felix Guattari, An,ti—On‘.ipus: Kapitalismus
und Schizophrenie, ibers. v. Bernd Schwibs, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1981, S. 15.

3) Ebendaj, S. 20; 21.

4) Ebenda.

5) Ebenda, S. 28.

6) Ebenda, S. 25.

7) Ebenda, S. 398.

8) Ebenda, S. 26.

9) Kusama weist immer wieder darauf hin, dass sie bei ihrer
Arbeit einem Impuls folgt, der kaum von Schmerz zu unter-
scheiden sei, wie «der tiefe, unausweichliche Drang, in der
sichtbaren Form das immer wiederkehrende innere Bild zu er-
kennen». Zitiert nach Udo Kultermann, «Driving Image, Essen
1966» in: Yayoi Kusama, Phaidon Press, London, 2000, S. 86.
Auch in ihrem Interview mit Akira Tatehata erklart Kusama das
Paradox ihrer «Selbstausléschung», bei dem sie Punkte, Nah-
rung und sexuelle Symbole wiederholt, mit denen sie dem
Schmerz zu entkommen sucht. Siehe «Interview: Akira Tatehata
im Gespriach mit Yayoi Kusama» in: Yayoi Kusama, op. cit., S. 14
und 16.

10) Yayoi Kusama, «Naked Self-Obliteration: Interview with Jud
Yalkut, 1968», wieder abgedruckt in: Yayoi Kusama, op. cit. S.
112. Kusamas Verwendung des Begriffs «Symbolismus» ist nicht
zu verwechseln mit jener von Deleuze und Guattari. Letztere
verstehen unter «Symbol» ein Zeichen, das eine nicht zweideu-
tige soziale Kommunikation beférdert, wahrend Kusama das
Zweideutige ihres «Symbolismus» kundtut, wenn sie die Tupfen
sowohl mit der Sonne wie mit dem Mond vergleicht.

11) Deleuze und Guattari, op. cit., S. 11.

12) Fredric Jameson, «Postmodernism and Consumer Society»
in: The Anti-Aesthetic, Hal Foster (Hrsg.), Bay Press, Port Town-
send, Washington 1983, S. 120.

13) Udo Kultermann, «Driving Image, Essen, 1966» in: Yayo:
Kusama, Phaidon Press, London 2000, S. 91-92.

14) Felix Guattari, «Les Riches Affects de Madame Yayoi
Kusama» in: Infinity Explosion, Ausstellungskatalog, Fuji Televi-
sion Gallery, 1986.

15) Deleuze und Guattari, op. cit., S. 45.

106



	Yayoi Kusama : beyond Oedipus : desiring production of Yayoi Kusama = jenseits von Ödipus : Yayoi Kusamas Wunschproduktion

