Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2000)

Heft: 59: Collaborations Maurizio Cattelan, Yayoi Kusama, Kara Walker
Artikel: Maurizio Cattelan : every artist can be a man : the silence of beuys is

understandable = Jeder Klnstler kann Mensch sein : Beuys' Schweigen

ist verstandlich
Autor: Bonami, Francesco / Goridis, Uta
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mauwrizio Cattelan

Every Artist

Can Be a Man

The Silence of Beuys
Is Understandable

FRANCESCO BONAMI

I do not want any more esthetic art work, I am making myself a fetish. — Ewald Matare !

Stars represent typical ways of behaving, feeling and thinking in contemporary society, ways that have been socially,
culturally, historically constructed ... Stars are also embodiments of the social categories in which /)m/)/(' are /1/(1(‘1’(/ and
through which they have to make sense of their lives, and indeed through which we make our lives—categories of class,

gender, ethnicity, religion, sexual orientation, and so on.?)

Short Frequency

Dir. Ludo Peters, 2000, PG 13, 476 mins.

Short Frequency opens in the fall of 1943, as maverick dive-bomber Joseph Beuys
once again risks his life on a death-defying call, but his plane is hit by anti-aircraft
gunfire. He succeeds in bringing his plane behind Italian lines only to have the
altimeter fail during a sudden and unseasonable snowstorm. His plane can no
longer function properly, and it crashes behind the Scrovegni chapel in Padua. A
young nurse discovers Joseph Beuys unconscious in the middle of total civilization.
She cares for him for about eight days. When he awakens, they make love. An

extraordinary solar flare has been lighting up the Padua night sky for weeks. A

PARKETT 59 2000 60



German search commando finds Beuys and transports him to a military hospital.
After nine months, the nurse gives birth to a boy called Maurizio Cattelan. Then
the film jumps ahead—to the same date in 1999, when a similar celestial phenome-
non is taking place—to meet the adult Maurizio, an unhappy artist whose father
died of rabies after having been bitten by a wild coyote. Maurizio discovers Beuys’s
old cordless phone (not a cellular phone, just a cordless one) and, presumably due
to the quirky solar activity, manages to contact his father in 1943. Maurizio’s warn-
ing saves Beuys from sex with his mother and from the rabid coyote, but their com-
munication alters other events as well. The film ends with a surreal conversation
between four friends: Beuys (Robert Duvall), Janis Kounellis (Richard Dreyfuss),
Anselm Kiefer (Maximilian Schell), and Cattelan (John Turturro). Don’t bother
thinking about Short Frequency’s rickety logic. Doing so will only give you less time

to enjoy this big hearted, low-tech, and exceptionally rousing yarn. (See Index for

Mawrizio Cattelan

venues.)—BB

I adapted this review from an original of the film
Short Frequency as a pretext for formulating some
questions about the idea of destiny in contemporary
art and how cutting and pasting different stories,
ideas, and works of art could eventually lead to a new
kind of individual—and maybe to a new kind of artist
and a new race of fetishes.

Icons make history, but what if these icons could,
for some kind of “short frequency,” be changed?

If Jesus had been hanged instead of crucified,
what would have happened to the entire symbolism
of Christianity? If Warhol had had short dark hair,
what would have happened to the surface of his per-
sonality, his diaries, and his semiological impact? If
Beuys had not worn a felt hat, a fishing jacket, and a
fur coat, what influence would his overwhelming
visual personality have had on the arts of his time? If
Maurizio Cattelan had a smaller nose, what would
have happened to most of his multiple self-portraits,
which have made him the last of the contemporary
icons, the mask of visual arts? Some art succeeds be-
cause of the collective memory produced by the
strong feature of an artist. Buster Keaton’s art col-
lapsed when sound invaded moviemaking, yet after a

FRANCESCO BONAMI is Senior Curator at the Museum

of Contemporary Art, Chicago.

61

period of decline, his image survived and was pro-
pelled into a new career in the world of television:
While few remember his seminal silent masterpieces,
his face remains a work of art. In an unlikely collec-
tive amnesia, the art world will always remember
Warhol’s synthetic face, Beuys’s preacher persona,
and Cattelan’s foolish gaze. Their paintings, their in-
stallations, and their sculptural pranks will not save
them from oblivion, but their respective bodies will.
The moment when the body of an artist becomes the
logo of his or her art is the only moment when art
gets close to the movie industry. We don’t have the
story of a boxer, the story of a priest, the story of a
cop, the story of a taxi driver. But you have the story
of Robert De Niro as a boxer, a priest, a cop or a taxi
driver. Cattelan carries on himself all of his iconogra-
phy: You see him and you can fast-forward his entire
production. Likewise, Beuys’s figure drags into our
minds masses of felt, fat, butter, oaks, and stones. For
these artists, their image is superimposed on their
objects and their actions. In the case of Warhol his
persona was a model for two-dimensional experi-
ences very much related to the art world and to en-
tertainment. Madonna, Jeff Koons, Damien Hirst,
and Michael Jackson followed his path. Beuys and
Cattelan answer more to a call that comes from spiri-
tual sources. They are very much rooted in the tradi-



Maurizio Cattelan
MAURIZIO CATTELAN, UNTITLED (GERARD), 1999,
lifesize plastic dummy, clothes, shoes / OHNE TITEL (GERARD),

Plastikpuppe, Kleider, Schuhe. (PHOTO: ATTILIO MARANZANO)

62




MAURIZIO CATTELAN, UNTITLED, 2000, car installation at the Expo Hannover / OHNE TITEL. (PHOTO: ROMAN MENSING)

tion of European saints and pilgrims. For them, art is
a coded language that allows for communication
with different species: Their audience is more like St.
Francis’s birds than Studio 54’s paparazzi. Yet never
have two artists been more dissimilar from each
other—one a shaman and the other a street actor
and, like these characters, both sharing a fantastic
amount of hypocrisy. They fight, at different levels,
the formal narrative of contemporary art, and yet
over and over again they are able to create sculptural
visions. Their ability is in transforming revolutionary
and iconoclastic energy into pure art works, while

63

avoiding any questions of integrity: If the birds don’t get
it we’ll talk to dead hares or stuffed dogs. For different
reasons, they belong to the same category (never
named before)—“Sculptors of Identification.” We
identify with Beuys at a cathartic, more abstract level,
while with Cattelan, we identify at a sympathetic
level: We feel solidarity with the suffering personality.
The viewer identifies with the religious aura of
Beuys’s vitrines, something spiritually and formally
perfect that contains all of the energy dispersed in
real time. Beuys used the object to create meaning
around his hat, his fishing vest, and his coat. If we




Mawurizio Cattelan

look at Cattelan’s Picasso head (UNTITLED, 1999), we
are admiring the contemporary editing of art history
and entertainment, a story and history cut and
pasted together, to be manifested in a sculpture. Still
looking at the goofy Picasso, we also identify with
Cattelan as a street actor, nomadic entrepreneur, con
artist. By the time we realize that both Beuys and Cat-
telan stole our money, they are already out of the
country, and we are angry but transformed at a spiri-
tual level, enlightened by a successful trick. We know
that rabbits cannot be transformed into napkins, but
we like to see it happening. Nobody really counted
Beuys’s oaks and stones, and there is no reason to
doubt that there were in fact seven thousand. But
who really cared after he declared such a monumen-
tal effort? Nobody searched for the woman’s body in
the Munster lake where Cattelan dumped her one
evening. We know that Daniel Buren witnessed the
disposal of the body, but at the end of the day who
cares about the truth? For the entire day we kept
looking for her, happy to indulge in the idea of hav-
ing incurred another of Cattelan’s jokes. We like to
be the chosen ones from the audience, looking like a
fool when the magician pulls out the dove from our
pocket. Beuys was not joking: He was—like his
hare—deadly serious. He did not perform tricks but
rituals. His animals were transmitters of energy, not
entropic tools for entertainment. But Cattelan is al-
lowed to joke about Beuys because people joke about
Jesus and Moses. He is allowed to exploit the ani-
mal’s energy, because the transmitter is the viewer’s
laugh. What would have happened if Groucho Marx
had been one of the apostles? Do we know if jokes
were allowed at the Last Supper? Did Beuys ever
joke? Maybe he did all the time and Cattelan does
not. I think that Beuys was an artist who was desper-
ately trying to be a man, and Cattelan is a man who is
desperately trying to be an artist. If Cattelan would
explain Arte Povera to a dead squirrel, we would all
laugh, of course, but this, in the end, is a matter of
historical perspective. Beuys crashed with a plane in
Crimea, and Cattelan maybe just crashed with a bicy-
cle in his backyard. Yet looking backwards, we don’t
really know if Beuys was the revolution, if history was
flirting with democracy and freedom but in fact only
transformed the subversives into conservative gurus

64

with feet of clay. Beuys made of his family a piece of
art, while Cattelan’s family is the reason why he is
now an artist. The religious seriousness of Joseph
Beuys makes us wonder if he was fooling us. Cattelan
makes a fool of himself, and yet he reflects human
nature more than anybody else does today.

Beuys dressed himself in 1971 with his felt suit in
the action ISOLATION UNIT; Cattelan dressed people
like lions and a phallic rabbit. How would he have
dressed Beuys? He dressed himself as Beuys with a
felt suit, but in order to avoid confrontation, he
shrunk the suit and himself. The unit is no longer
isolated; he now hangs from a coat hanger. Who
takes himself more seriously? Beuys transformed
himself into an icon, and Cattelan transforms icons
into his own personality, his spirit, his delusions, and
his awkwardness. History can be changed, destiny
directed. Both Beuys and Cattelan rely on childhood
memories, heroic for the former, pathetic for the
latter. They use the energy of life, combined with
charisma and hypocrisy, faith and deception. Beuys
could walk on water while Cattelan follows him,
jumping from one stone to the other: Cheating can
save lives. The Bible in the hands of one, fairy tales in
the hands of the other. The seventies were about
dogmatic intervention; now life is about small truths,
short lies. If Cattelan would wear a hat, he would
look stupid; why didn’t Beuys look so? Maybe Jesus
was an artist, his crown of thorns a sign of narcissism.
So Beuys is a prophet and Cattelan a vicar of a small,
isolated parish. If so, his history would be different,
funnier, and banal. Today we wish we could call Jesus
and Beuys on the telephone, ask them if they ever
laugh, ask them if Cattelan were a saint or a fascist, a
village fool or a failed monk. The hare didn’t really
understand painting, but maybe the birds will start
laughing at Cattelan’s art. The noose, the hat, and
the nose—a new symbolism for a new millennium, a
new history where parables, speeches, and jokes
could have the same function in understanding
reality.

1) Albert Schulze Vellinghausen, “Ewald Matare” in: Prisma 1/8
(1947), p. 17.

2) Richard Dyer, Heavenly Bodies: Film Stars and Sociely (New York:
St. Martin’s Press, 1986), p.18.



Maurizio Cattelan

(ONVZNVIVIN OI'TLLLY ‘OLOHd) “YIM ANIS NOLLQATOATY AIA / Y210y Isunysimnusdon anf wnasnjy soidepy
‘0002 ‘NOLLATOATY TH.L TV AM / ION OWVIS AINOIZNTOAIN V1 ‘NVTALLYD OIZI4NVIN

65



Maurizio Cattelan

Jeder Kunstler

kann Mensch sein

Beuys’ Schweigen
ist verstandlich

FRANCESCO BONAMI

Asthetische Kunst interessiert mich nicht mehy, ich mache mich selbst zum Fetisch. — Ewald Matare!)

Stars symbolisieren in unserer Gesellschaft charakteristische Verhaltensweisen, Emotionen und Denkmuster, die gesell-
schaftlich, kulturell und historisch bedingt sind ... Stars verkirpern auch die sozialen Kategorien, unter die Menschen
fallen, innerhalb derer wir unserm Leben einen Sinn geben miissen und nach denen wir tatséichlich unser Leben

gestalten — Kategorien wie Klasse, Geschlecht, ethnische Zugehorigkeit, Religion, sexuelle Ausrichtung und so weiter.?)

Short Frequency

Regie: Ludo Peters, 2000, Jugendliche ab 13 Jahren, 476 Minuten.

Short Frequency (Kurzwelle) beginnt im Herbst 1942, als der im Alleingang operie-
rende Stuka-Pilot Joseph Beuys wieder einmal bei einem halsbrecherischen Unter-
nehmen sein Leben risikiert. Seine Maschine wird jedoch beschossen, und er
schafft es gerade noch, sich hinter die italienischen Linien zu retten, doch in ei-
nem flir diese Jahreszeit aussergewohnlichen Schneesturm fallt der Hohenmesser
aus. Seine Maschine ist nicht mehr funktionsfahig und stirzt in Padua hinter der
Scrovegni-Kapelle ab. Eine junge Krankenschwester entdeckt den bewusstlosen
Beuys inmitten dieser urbanen Umgebung. Acht Tage lang pflegt sie ihn, und als er
wieder zu sich kommt, lieben sich die beiden. Ungewdhnliche Sonneneruptionen

hatten seit Wochen den Nachthimmel von Padua hell erleuchtet. Ein deutscher

PARKETT 59 2000 66



Suchtrupp findet Beuys und transportiert ihn in ein Militarhospital. Nach neun
Monaten bringt die Krankenschwester einen Jungen namens Maurizio Cattelan zur
Welt. Dann macht der Film einen Sprung ins Jahr 1999, in dem zur selben Zeit ein
dhnliches Phanomen am Himmel beobachtet wird. Der erwachsene Maurizio er-
scheint, ein unglicklicher Kunstler, dessen Vater am Biss eines tollwiitigen, wilden
Kojoten gestorben war. Maurizio entdeckt Beuys’ altes, schnurloses Telefon (kein
Mobiltelefon, nur eines ohne Kabel), und er kann seinen Vater im Jahr 1943 errei-
chen, was wahrscheinlich auch den Sonneneruptionen zuzuschreiben ist. Von Mau-
rizio gewarnt, kann Beuys sowohl Maurizios Mutter wie auch dem tollwiitigen Kojo-
ten aus dem Weg gehen, aber durch den Anruf werden auch andere Ereignisse be-
einflusst. Der Film endet mit einer surrealen Unterhaltung zwischen vier Freun-
den: Beuys (Robert Duvall), Janis Kounellis (Richard Dreyfuss), Anselm Kiefer
(Maximilian Schell) und Cattelan (John Turturro). Die sprunghafte Logik von
Short Frequency sollte man hinnehmen, sonst verdirbt man sich nur den Spass an

dieser grossmiitigen, ohne viel technischen Aufwand inszenierten und ungewdhn-

Maurizio Cattelan

lich spannenden Geschichte (s. Liste der Spielorte) — BB.

Ich nehme diese kurze Zusammenfassung von Short
Frequency zum willkommenen Vorwand, um mich mit
dem Begriff des Schicksals in der zeitgendssischen
Kunst zu befassen und damit, wie durch das Aus-
schneiden und neu Zusammenfiigen verschiedener
Geschichten, Gedanken und Kunstwerke ein ganz
anderes Individuum, ja vielleicht auch eine ganz
andere Art Kiinstler und ein neues Genre von Feti-
schen entstehen konnte.

Ikonen machen Geschichte,
passieren, wenn sich diese Ikonen durch eine beson-

aber was wiurde

dere Kurzwellentechnik (short frequency) verandern
liessen?

Hétte man Jesus nicht ans Kreuz geschlagen, son-
dern gehingt, was ware aus der christlichen Sym-
bolik geworden? Hatte Warhol kurzes, dunkles Haar
gehabt, wie hatte sich das in seinem dusseren Er-
scheinungsbild, seinen Tageblichern und seiner
semiotischen Wirkung niedergeschlagen? Und hatte
Beuys keinen Filzhut, keine Anglerjacke und keinen

FRANCESCO BONAMI istleitender Kurator am Museum

of Contemporary Art in Chicago.

Pelzmantel getragen, welchen Einfluss hitte seine
optisch tuberwiéltigende Personlichkeit dann noch
auf die Kunst seiner Zeit gehabt? Ware Maurizio Cat-
telans Nase kleiner ausgefallen, wie hatte sich das auf
seine seriellen Selbstportrits ausgewirkt, die ihn zur
letzten Ikone unserer Zeit, zur Maske der visuellen
Kiinste werden liessen? Manche Kunst behauptet
sich, weil sich der Kiinstler durch eine besonders auf-
fallende Eigenschaft dem kollektiven Gedéchtnis
eingepragt hat. Als der Ton die Filmindustrie er-
oberte, war es erst einmal aus mit Buster Keatons
Kunst, doch sein Image war auch nach einer linge-
ren Auszeit noch lebendig und er schaffte es, in der
Welt des Fernsehens Fuss zu fassen. Heute erinnern
sich nur noch wenige wirklich an seine frithen,
stummen Meisterwerke, doch sein Gesicht hat als
Kunstwerk uberlebt. Selbst bei einer sehr unwahr-
scheinlichen, allgemeinen Amnesie wiirde sich die
Kunstwelt immer noch an Warhols synthetisches
Gesicht erinnern, an Beuys, den Prediger, und an
Cattelan mit dem torichten Blick. Nicht ihre Bilder,
nicht ihre Installationen und auch nicht ihre bild-
hauerischen Taten werden sie davor bewahren, in



Mauwrizio Cattelan

Vergessenheit zu geraten, sondern ihre korperliche
Erscheinung. Wenn der Korper eines Kinstlers zu
seinem Markenzeichen wird, bertthren sich Kunst
und Filmindustrie. Wir sehen nicht die Geschichte
eines Boxers, eines Priesters, eines Polizisten, eines
Taxifahrers, sondern die Geschichte Robert De Niros
als Boxer, als Priester, als Polizist oder Taxifahrer.
Cattelan ist eine wandelnde Ikone, man sieht ihn
und kann auch schon sein ganzes Werk erahnen.
Ahnlich assoziieren wir mit Beuys’ Erscheinung Un-
mengen von Filz, Fett, Butter, Eichen und Steinen.
Bei diesen Kunstlern tiberlagert das Image Arbeiten
und Aktionen. Im Fall von Warhol diente die von
ihm projizierte Person als Vorbild fir zweidimen-
sionale, mit der Kunstszene und Unterhaltungsin-
dustrie eng verbundene Erfahrungen. Madonna, Jeff
Koons, Damien Hirst und Michael Jackson traten in
seine Fussstapfen. Beuys und Cattelan folgen eher
dem Ruf spiritueller Quellen. Sie haben ihre Wur-
zeln in der Tradition der europaischen Heiligen und
Pilger. Kunst ist flir sie eine kodierte Sprache, dank
derer sie mit verschiedenen Lebewesen kommunizie-
ren kéonnen, und ihr Publikum bilden eher die Vogel
des heiligen Franziskus als die Paparazzi von Studio
54. Doch hat es nie zwei unterschiedlichere Kunstler
gegeben — der eine ein Schamane, der andere ein
Gaukler — und wie diese verfiigen sie auch tber ein
erstaunliches Mass an Scheinheiligkeit. Sie bekdmp-
fen auf verschiedenen Ebenen das formale erzih-
lerische Moment in der modernen Kunst, was sie
aber nicht daran hindert, immer wieder neue skulp-
turale Visionen zu realisieren. Sie sind in der Lage,
revolutiondre und ikonoklastische Energie in reine
Kunstwerke zu verwandeln und weichen dabei ge-
schickt der Frage nach der Integritit aus: Wenn die
Vogel uns nicht verstehen, sprechen wir mit toten Hasen
oder ausgestopften Hunden. Aus verschiedenen Grun-
den gehoren sie in dieselbe (noch nie erwahnte)
Kategorie der «Identifikationsbildhauer». Wir iden-
tifizieren uns mit Beuys auf einer kathartischen, eher
abstrakten Ebene, mit Cattelan dagegen auf einer
gefiihlsmdssigen; wir empfinden Mitgefithl mit der
leidenden Person. Der Betrachter verbindet mit der
religiosen Aura von Beuys’ Schaukasten etwas Geisti-
ges und formal Vollendetes, das all die in der wirk-
lichen Zeit verstreute Energie enthilt. Beuys be-

68

nutzte Objekte um seinem Hut, seiner Anglerjacke
und seinem Mantel Bedeutung zu verleihen. Wenn
wir Cattelans Picasso-Kopf betrachten (OHNE TITEL,
1999), bewundern wir den zeitgendssisch adaquaten
Umgang mit Kunstgeschichte und Unterhaltung:
Eine Geschichte und gleichzeitig die Zeitgeschichte
werden zerstiickelt und neu zusammengesetzt, um
sich in einer Skulptur zu verkérpern. Beim Betrach-
ten des tumben Picasso identifizieren wir uns gleich-
zeitig mit Cattelan, dem Gaukler, dem fliegenden
Handler, dem Schwindler. Und haben wir schliess-
lich erkannt, dass beide, Beuys wie Cattelan, uns die
Taschen geleert haben, sind sie schon uber alle
Berge, wahrend wir zornig, aber geistig verwandelt,
zuruckbleiben, erleuchtet durch einen erfolgrei-
chen Trick. Wir wissen, dass Kaninchen sich nicht in
Tucher verwandeln lassen, und trotzdem schauen
wir gerne dabei zu. Niemand hat Beuys’ Eichen und
Steine wirklich gezahlt, und eigentlich besteht auch
kein Grund, daran zu zweifeln, dass es 7000 waren.
Aber wen hat das schon interessiert, als er die heroi-
sche Tat bekannt gab? Niemand suchte im See von
Miunster nach der Leiche der Frau, die Cattelan eines
Abends dort abgeladen hatte. Wir wissen, dass Daniel
Buren bei der Entsorgung dabei war, aber wer zer-
bricht sich noch den Kopf tiber die Wahrheit, wenn
die Sache gelaufen ist? Den ganzen Tag tber haben
wir nach ihr Ausschau gehalten, amiusiert bei der
Vorstellung, Cattelan wieder einmal auf den Leim
gegangen zu sein. Wir lieben es, aus dem Publikum
ausgewdhlt zu werden, und lassen uns gerne zum
Narren halten, wenn der Zauberer uns eine Taube
aus der Tasche zieht. Beuys machte keine Spdsse; er
war — wie sein Hase — todernst. Er fiihrte keine
Zauberkunststiickchen vor, sondern Rituale. Seine
Tiere waren Energieleiter, keine verganglichen Ge-
genstande der Unterhaltung. Aber Cattelan darf sich
uber Beuys lustig machen, wie sich die Leute auch
uber Jesus und Moses lustig machen. Er darf die
Energie der Tiere zu seinem Zweck nutzen, weil das
Medium den Zuschauer zum Lachen bringt. Was

MAURIZIO CATTELAN, LA NONA ORA / THE NINTH HOUR,
1999, detail, carpet, glass, wax, paint, lifesize figure, Kunsthalle
Basel, Switzerland / DIE NEUNTE STUNDE, Teilansicht, Teppich,

Glas, Wachs, Farbe, lebensgrosse Figur. (PHOTO: A. MARANZANO)






Maurizio Cattelan

WYOYDIS QD] O[] DI YUUDIDY “UIYIULOYYIUT S21[d0)saFsn

/ wopuo Saappve) pavpjiuwas) sy qa2)s quing poom worusof runia) Qavianbs paffnis ‘9661 ‘OOIIAITOAILIAIT NV ITALLYD OIZI4NVIN

70



ware passiert, wenn Groucho Marx einer der zwolf
Apostel gewesen ware? Wissen wir, ob beim letzten
Abendmahl gelacht werden durfte? Hat Beuys jemals
einen Witz gemacht? Vielleicht hat er die ganze Zeit
uber welche gemacht, und Cattelan nie? Ich glaube,
Beuys war ein Kinstler und versuchte verzweifelt
Mensch zu sein, wihrend Cattelan ein Mensch ist,
der verzweifelt versucht Kunstler zu sein. Wurde
Cattelan versuchen einem toten Eichhornchen zu er-
klaren, was Arte Povera ist, wirden wir zweifellos
lachen, aber letztlich ist es natirlich eine Frage der
historischen Perspektive. Beuys stiirzte mit seinem
Flugzeug auf der Krim ab und Cattelan stiirzte viel-
leicht in einem Hinterhof mit seinem Rad. Ruck-
blickend koénnen wir nicht mehr genau sagen, ob
Beuys wirklich die Revolution bedeutete, ob die
Geschichte mit Demokratie und Freiheit flirtete,
tatsachlich aber nur die Umsttrzler in konservative
Gurus auf tonernen Fussen verwandelte. Beuys
machte aus seiner Familie ein Kunstwerk, wahrend
Cattelans Familie der Grund ist, weshalb er tber-
haupt Kunst macht. Angesichts von Beuys’ religit-
sem Ernst fragen wir uns, ob er uns nicht doch zum
Narren hielt. Cattelan macht zwar einen Narren aus
sich und sagt doch mehr tber die Natur des Men-
schen aus als jeder andere heutzutage.

Bei seiner Aktion ISOLATIONSZELLE trat Beuys
1971 in seinem Filzanzug auf. Cattelan kostiimierte
die Leute als Lowen oder phallische Kaninchen. In
welches Kostiim hatte er Beuys gesteckt? Er selbst ist
als Beuys im Filzanzug aufgetreten, da er aber keinen
Arger bekommen wollte, machte er sich und den An-
zug kleiner. Die Zelle ist nicht mehr isoliert und der
Anzug héingt am Biigel. Wer nimmt sich wichtiger?
Beuys verwandelte sich in eine Ikone, und Cattelan
verwandelt Ikonen in seine eigene Person und leiht
ihnen seinen Geist, seine Verblendung, sein Unge-
schick. Der Lauf der Geschichte lasst sich andern,
das Schicksal lenken. Beide, Beuys und Cattelan,
stutzen sich auf frihe Erinnerungen, heroische im
ersten, jammerliche im zweiten Fall. Sie setzen die
Lebensenergie ein, zusammen mit Charisma und
Scheinheiligkeit, Glauben und Tauschung. Beuys
vermochte ubers Wasser zu wandeln, wahrend ihm
Cattelan von Stein zu Stein hupfend folgt: Mogeln
kann lebensrettend sein. Der eine mit der Bibel in

71

Maurizio Cattelan

der Hand, der andere mit Sagen und Marchen. In
den 70er Jahren waren dogmatische Interventionen
angesagt, heute geht es um kleine Einsichten und
kurzlebige Ligen. Warde Cattelan einen Hut tragen,
sahe er dumm aus. Warum also nicht auch Beuys?
Vielleicht war Jesus ein Kiinstler und seine Dornen-
krone ein Zeichen seines Narzissmus. Oder Beuys
ware ein Prophet und Cattelan Pfarrer in einem
abgelegenen Dorf. Seine Geschichte ware eine ganz
andere, komischer und gleichzeitig banaler. Wir
wunschten uns heute, wir kénnten Jesus und Beuys
anrufen und sie fragen, ob sie jemals lachten, ob Cat-
telan eher ein Heiliger oder ein Faschist, ein Dorf-
trottel oder ein verhinderter Monch sei. Der Hase
hat von Malerei nicht viel verstanden, aber vielleicht
werden die Vogel tiber Cattelans Kunst lachen. Die
Schlinge, der Hut und die Nase, eine neue Symbolik
fiir ein neues Jahrtausend, eine neue Geschichte, in
der Parabeln, Reden und Spasse vielleicht dieselbe
Funktion fur das Verstehen der Wirklichkeit haben.

(Ubersetzun g: Uta Goridis)

1) Albert Schulze Vellinghausen, «Ewald Matare», in: Prisma,
No. 1/8 (1947), S. 17.

2) Richard Dyer, Heavenly Bodies: Film Stars and Society, St.Mar-
tin’s Press, New York 1986, S. 18.

R, 1999, fakir buried in earth, Venice

E
R, in Erde vergrabener Fakir, Biennale Venedig.

= I
S S
= 2
= N
¢ =
==
s
S
SEDER
Q =~
S S
N D
T
s
b§§
< S

= e



	Maurizio Cattelan : every artist can be a man : the silence of beuys is understandable = Jeder Künstler kann Mensch sein : Beuys' Schweigen ist verständlich

