
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (2000)

Heft: 59: Collaborations Maurizio Cattelan, Yayoi Kusama, Kara Walker

Artikel: Body malaise : Annette Messager's anatomical theater = Körper
Unbehagen : Annette Messagers anatomisches Theater

Autor: Bronfen, Elisabeth / Parker, W. / Schneider, N. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Body ELISABETH BRONFEN

Malaise
For Annette Messager, museums figure as the
churches of our world because of the theatricality
upon which the force of their architectural design
resides. Indeed, several series of works begun in the
late eighties explore the strange proximity between
secular art installations and traditional sacred spectacle.

In MES VOEUX (My Vows, 1988-91) a multitude
of gelatin-silver prints under glass, each depicting
individual body parts, are attached to different
lengths of strings and layered on top of each other.
These personal "vows" commemoiate a dual gesture
of dissection and reassemblage. While on the one
hand Messager has cut up the body of each of her
models, with the represented body fragment severed

from the whole, on the other hand these

photographs, depicting fragments from a plethora of
different bodies have been framed and compiled
together so as to form new configurations. As

abstract bodies, they nevertheless recall the very bodily
materiality that, in the act of reassemblage, has been
obliterated. Each geometric shape as a whole
resonates with the individual parts contained in it; it
recalls the triangular shape of pubic hair or nostrils,
the circular form of nipples and navels, of a clenched
hand, an opened mouth, or a protruding tongue, the
vertical line of the sole of a foot, the line of a nose,
the length of a penis.

ELISABETH BRONFEN teaches English Literature at the

University of Zurich Among her publications are The Knotted

Subject: Hysteria and its Discontents (Princeton University Press,

1998), and Over Her Dead Body: Death, Femininity and the Aesthetic

(New York- Routledge/Manchester University Press 1992).

The bodies that have come to be recreated in this

installation are thus disturbingly hybrid because they
perform the disquieting gesture of concealing as

much as they reveal. The photographs that are
assembled on top of each other, with the attached

strings falling on top of individual images like a net,
seem to offer an intimate view of particular body

parts even as the technique of layering signifies that
no unconstrained view is possible. In a similar vein,
those photographs that are not layered nevertheless
also stage an impaired vision. Foi here a second

frame, containing a single word written over and

over again, is superimposed on the photographic
image. What is apparently an intimate view of the body
becomes meaningful only in reference to the

language we have to describe it. Even the most private
parts of the body are textually constructed. What
Messager appropriates from the Christian tradition
of the exposed effigy is, thus, not only the recognition

that precisely because the body is mutable it
lends itself to the process of transformation. Rather,
she also makes use of the fact that the meaning
attached to any body fragments on display is also not
stable, indeed as mutable as the body itself.

In her secular appropriation of the Christian
display of the body Messager does not, however, limit
herself to representations of the human body. In
another series self-consciously entitled Mes petites effigies

(My Little Effigies, 1988), one of the details consists

in the assemblage of three different representational
media: a framed photograph of a woman's pubic hair
rests on the back of a dilapidated toy elephant, which
in turn is placed on top of the first line of a textual

PVRKETT 59 2000 16



Annette Messager's
Anatomical Theater

triangle consisting of the word "protection." This
word is written over and over again such that its

shape reiterates that of the photograph—the cluster
of words comparable visually to the photographic
representation. Ten years later Messager will once
again use this word as part of an installation, only
this time the letters are composed of diverse toy
animals which she has cut up and reassembled, each letter

an uncanny representation recalling the original
toy shape, even while commemorating the dissection
that has occurred. Seerr as a whole the materially
enacted word spells out a concept of solace yet each
individual letter indicates that protection of the body's
immutable integrity is precisely what has been
violated.

With these macabre recompositions of representations

of fractured bodies, Messager reiterates the

iconography of Christian relics. Owing to the belief
that the deceased continue to have an effect on the
world they leave behind, miraculous powers were
willingly ascribed to the remains of dead heroes,

martyrs, and saints. Decked with rare jewels and rich
fabrics their skulls and skeletons came to be staged as

elaborate auto-icons. In Wil (St. Gall, Switzerland)
the remains of St. Pancratius are shown standing
upright, fully clothed in an ornate armor made of gold
and silver. A knight fighting for the victory of Christian

belief, he represents the valiant victory both over
his aggressors and over death as such. And yet the
metal clothes he wears are riddled with holes, so that
the gaps in his armor render his skeleton visible. In a

similar vein St. Prosper lies in a glass coffin as though
he were on exhibition in Tavel, Switzerland. His

skeleton is dressed in a red satin and brocade frock,
elaborately lined with pearls and rubies. Leaning on
his right arm in the posture of blissful repose, a gold
tiara on his head, a golden feather in his left arm, he

seems to be mirthfully enjoying his uncanny liminal
state. The rich clothing and the bones supplement
each other. Their sheer physicality emphasizes their
worldliness, precisely because they are made of de-

animated material. They are what remains or returns
after death. Indeed, the rhetoric deployed by these

relics is supremely duplicitous. Even while they are
meant to warn the churchgoer of the inevitability of
death and thus the futility of all earthly pleasures,
they also forcefully celebrate the regeneration of life.
These relics warn that death will come and at the
same time emblematicallv perform a life produced
out of inorganic body material. They are bodily
materiality at its most crude, even while they are staged
as embodied tropes.

Stuffed taxidermic specimens, decked with the
heads of toy animals; a piece of fox fur studded with
photographs of body parts; toy animals clothed in
woolen masks and covered with nets; gloves to which
pencils are attached as though to mimic artificial
fingers, while the opening of each glove is covered up
with photographic images of a body orifice such as

the eye, the nose or the mouth—these are Messager's
secular relics. Though her installations self-consciously

transform the sacred into the profane, the

hybrid bodies she creates by gutting, cutting up and

reassembling representations of the body, also play
with the duplicitous way in which the relic's auto-
iconicity performs the murky interface between ma-

17



teriality and textuality. Messager uses her media to

explicitly refer to the mortality of the body whose
resurrection she also seeks to perform: As an agent of
death the photograph transforms the body into a

frozen image much as the word kills the thing it
represents. For in both cases the medium of representation—the

image, the word—severed from the body it
stands in for, implicitly signifies a time when it will
remain while its actual body referent will have died
and decomposed. Her installations thus emphasize
the sheer materiality of the bodies represented in
precisely the double gesture of the relic. They are
absent and present at the same time.

Using her secular relics to chart new geographies
of the body, even while producing designs that can
be read as pure embellishment, she recalls those
interiors of religious sites, where bones and skulls as

well as sculpted heads are brought together to decorate

the walls. When she frames her photographs of
individual body parts with strings and textual bodies
made up of words, she self-consciously recalls the

manner in which, in these churches, skeletons are

placed in the center of an alcove, with intricate
patterns made of bones adorning and framing them.
When she deploys the re-assemblage of her framed

photographs and text bodies, to configure simple
shapes like a cross, a triangle or a circle, she recalls
the manner in which skulls and bones came to be

assembled as emblems of the deceased person, depicting

his crown or coat of arms. Furthermore, even
while she repeatedly invokes the display of sacred

relics in museum sites, Messager also directly
intervenes in church spaces. Part of her series Mes

ouvrages (My Works, 1988), was installed in St. Martin
du Mejean, Aries. The skulls of traditional relics were

replaced with her personal effigies—images of the
bodies she had fragmented in the act of photographing

them, the remains of toy animals, decked not
with rare jewels but with masks, images or nets.

In contrast to the traditional relics Messager
replaces, her installations, of course, not only explicitly
carry her signature. Their emblematic meaning is

also not culturally fixed. The viewer must decipher
what the refashioned shapes represent. Yet in so far
as one of the meanings emerging from these

macabre installations is the duplicitous presence of

death in life, it is, nevertheless, useful to relate Mes-

sager's work to another privileged site for the display
of bodily mutability—the stage. In his reflections on
the origins of bourgeois tragedy Walter Benjamin
argues that the cultural celebration of emblems prevalent

in the Baroque period relies on the conviction
that the organic must be shattered in order for its

true meaning to emerge. Gutted human remains,

fragmented body parts, become significant precisely
because, in this state of decomposition, a second,

allegorical meaning can be imposed onto the human

shape, owing to which the body can experience an

allegorical resurrection. According to Benjamin, the
crucial figure of Baroque thought can be summarized

as follows: The true meaning of human
existence resides in an aesthetic staging of the human

corpse—gutted, disemboweled, fragmented—which
celebrates its translation into an emblem of mortality:

"Seen from the perspective of death it is the
production of the corpse which signifies life."1'

In tandem with its celebration of revenge
tragedies, the culture of the baroque significantly

enjoyed another theatrical display of the human body's
mutability—the anatomical theater. Dissected before
an audience of learned and curious men, the opened
human body, suspended between life and death,
came to serve as a memento mori for the living. In a

famous engraving of the Leiden Anatomy Theater,
dated c. 1609, we see human and animal skeletons

interspersed among the audience that has gathered
around the stage where an anatomist is performing
his art. They are holding banners with inscriptions,
warning of the ephemerality of human existence and
the punishment for their sins that awaits humankind
on Judgment Day, while the anatomist compares the
feminine body he has cut open to a text describing
the shape and placement of the organs he is about to

expose to his audience. To emphasize the uneasy
alignment between a materialistic and an allegorical
reading of the exposed dissected body, the top of the

engraving not only shows the title naming the scene:
AMPHITEATRVM ANATOMICVM LVDVNO BATAVORVM.

Allegorical figurations of Adam and Eve float above

the audience to remind us that the dissected body is

to be read not only as a text meant to confirm preexisting

writings on human anatomy. It also functions

18





SAINT PROSPER / SANKT PROSPER, 1790, Tavel, Musfe d'Arl el d'Histoire, Fribourg.

allegorically as an emblem of the true meaning of
human existence. Putting death on display performs
a refeience to man's sinful fall from paiadise and his
concomitant mortality, for which the cultural
celebration of relics is a small antidote.

Messager conceives of herself as an anatomist or
vivisectionist of our times. In interviews she repeatedly

insists that the element most central to her work
is the body. She never shows it in its entirety but only
as a fragment to indicate that, although we inhabit
the world in and through our bodies, we hardly know
what this body looks like. For this reason she seeks to

explore the body's interiority, to incorporate its

blood, its fluids into her aesthetic practice. One is

tempted to see her project as an ironic feminine
reiteration of such anatomist artists as Mary Shelley's Dr.
Frankenstein. Rather than to the charnel houses and

graves she goes to the taxidermy shops and department

stores, to find the de-animated materials used

to create a new species: monstrous and macabre

hybrid bodies that, far from overcoming mortality,
emblematically signify mutability. In so doing she

plays with the masculine notion of romantic genius
even while she parodically appropriates for herself
the act of artificial regeneration normally attributed

to male creation. For there is always also something
playful written into her refiguration of the anatomic
theater and the spectacle of the xelic. When in a

piece like ENSEMBLE (1998), she patches together a

taxidermically prepared fox skin with several toy
animals she has gutted and turned inside out, she

uses explicitly quotidian objects to ironically engage
with the iconography of baroque emblematics. She

creates emblems, but they are comical rather than

terrifying, silly rather than heroic. And yet precisely
because her material is familiar, her macabre reas-

semblages have a disturbing effect. As the quotidian
becomes monstrous we are jarred in the complacent
self-assurance that we know the world of sensations
and desires we inhabit.

In this disquieting gesture she implicitly recalls a

postmodern appropriation of baroque theatricality—the

slasher film. Exploring the murky interface
between violence against the body, ritual display of
body parts, and black comedy, Wes Craven offers his
Scream trilogy to articulate the inescapable presence
of death and mutability in the very site we believe

protects us from it—the "hearth of the home." As his

psychopathic killers gut their victims and display
their corpses, they confirm Benjamin's hypothesis:

20



Two views of the chapel of Sedlec in Kntna-Hora, Czech Republic /
Zwei Ansichten der Kapelle von Sedlec in Kutna-Hora, Tschechien.

Bottom / Ganz unten:

SAINT PANCRATIUS / SANKT PANKRAZ, 1777, from Augsburg,

Germany, in the Catholic Church of Wil, St. Gall, Sxoitzerland /
katholische Kirche Wil, St. Gallen.

The production of the corpse transforms into the
resurrection of the body as an emblem, notably for
the return of repressed traumatic knowledge haunting

the family. Like Messager's installations Craven's
excessive cinematic renditions of sliced and slashed

bodies, with the production of corpses and their
textualization excessively and gleefully staged, pose
as the anatomic theaters of today. Appropriating the
rhetoric of baroque culture they lavishly broadcast a

message about how death is always in our midst. And

yet, as Messager taps into this celebration of the
mutable and disfigured body she does so, like Craven, in
the manner of black comedy so as to insist on the
vexed alliance between playful creation and
violence. The enjoyment of cutting open and reassembling

favorite toys constitutes one of the most
primary elements of children's games, much as the
child in fantasy fragments the mother's body to fulfill
its narcissistic demands. The disquieting message
that comes to be broadcast on the stage of Messager's

private anatomical theater is perhaps so poignant
because it exposes a knowledge about our bodily
existence that we seek to disavow. As familiar objects
and conceptions of bodily integrity become uncanny,
the intimate is shown to contain a kernel that is

external, impenetrable, and ungraspable. And yet, as

disconcerting as the recognition of the foreignness
that haunts our fantasies of protection may be, it is

also not really unfamiliar to us. We have always
known that the acts of recomposition that satisfy us

do so because they contain elements of shattering,
dissecting, and decomposing. Indeed, the body we

are most familiar with is our own—a body we see and

experience only in fragments.

1) Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels (Frankfurt

am Main: Suhrkamp, 1972), pp. 245-46.

21



Körper
Unbehagen

ELISABE I H BRONFEN

Fui Annette Messager haben die Museen diesei Welt,
nicht zuletzt dank dei theati absehen Wirkung ihier
Aichitektui, den Chaiaktei von Kuchen angenommen

Und tatsächlich erkunden mehreie m den spaten

80ei Jahien begonnene Weiksenen die merk-

wuidige Nahe sakulaier Kunstmstallationen zum
traditionellen sakialen Spektakel MES VCEUX

(Meine Gelübde, 1988-91) besteht aus zahheichen
Gelatine-Silber-Prmts hmtei Glas, die alle einzelne

koipeipaitien zeigen, an unterschiedlich langen
Faden hangen und ubeieinandei angeordnet sind
Diese peisonhchen «Votivtafeln» verweisen auf die
zwielache Gebärde des Sezierens und
Neuzusammensetzens Wählend Messager eineiseits die Koipei
ihier Modelle zerschnitten hat, wobei das jeweils
abgebildete Korperfragment von den ubi igen getrennt
wuide, sind che Photographien, welche Fragmente
emei Vielzahl veischiedener Korper darstellen,
andrerseits so gerahmt und zusammengefugt, dass neue
Figuren entstehen Als abstrakte Koiper erinnern sie

dennoch an eben jene korpei liehe Materiahtat, die

im Akt der Neukombination zum Verschwinden

gebracht wurde In jeder geometrischen Form als

ganzer schwingen noch die m ihr enthaltenen indi
viduellen Teile nach, sie erinnert an die Dreiecksform

der Scham oder der Nasenflügel, die Kreisform
der Brustwarzen und des Nabels, einei geballten

ELISABL1H BRONEEN ist Professorin fur Englische

Literatui an der Universität Zurich Zu ihren Publikationen

gehoien u a Nur über ihre Leiche Rod, Weiblichkeit und Ästhetik

(Antje Kunstmann München 1994) und Heimweh Illusionsspiele

in Hollywood (Volk & Welt Berlin 1999)

Faust, eines offenen Mundes odei einer gestreckten
Zunge, an die vertikale Linie der Fusssohle, des

Nasenrückens oder die Lange eines Penis

Die Korper, die m dieser Installation neu geschaffen

wurden, sind deshalb so verstoiend hybnd, weil
sie auf beumuhigende Weise ebenso viel verbeigen
wie enthüllen Die Photogiaplnen, die derart hinter
und übereinander angeordnet sind, dass sich die an
ihnen befestigten Faden wie ein Netz ubei die
einzelnen Bildet legen, scheinen einen intimen Blick
auf einzelne Korperteile beizugeben, zugleich
macht die schichtweise Anordnung jedoch deutlich,
dass ein dnekter unverstellter Blick gai nicht möglich

ist Selbst in jenen Photographien, die einander
nicht uberlagern, wnd eine verstellte Sicht msze-

nieit Denn hier wird das photogiaplusche Bild von
einem zweiten ubei blendet, das aus einem einzigen
geschnebenen, mehrmals wiederholten Wort
besteht Was zunächst als intime Ansicht des Koipers
erscheint, gewinnt seme Bedeutung erst im
Zusammenhang mit der Sprache, die uns zu seiner
Beschreibung zur Verfugung steht Selbst die intimsten
Teile des Koipers sind Textkonstrukte Messager
ubei nimmt also aus der christlichen Tradition der
Darstellung des nackten Korpers nicht nur die
Einsicht, dass gerade die Vergänglichkeit des Koipers
den Prozess der Transformation nahe legt, sondern
macht sich auch den Sachverhalt zunutze, dass die

Bedeutung dei zur Schau gestellten Korperfiag-
mente ebenfalls nicht stabil, sondern genauso dem
Wandel unterworfen ist wie der Korper selbst

In ihrer säkularen Aneignung der christlichen
Tradition der Korperdarstellung beschrankt sich

PARKETT 59 2000 22



Annette Messagers
anatomisches Theater

Messager jedoch nicht auf den Körper des

Menschen. In einer weiteren Serie mit dem selbstbewuss-

ten Titel Mes petites effigies (Meine kleinen Bildnisse)
besteht eine der Besonderheiten in der Kombination
von drei verschiedenen Medien. Eine gerahmte
Photographie des Schamhaars einer Frau ruht auf
dem Rücken eines lädierten Spielzeugelefanten, der
seinerseits auf der Spitze einer aus dem Wort
«protection» (Schutz) gebildeten Textpyramide steht.
Auch dieses Wort wurde so viele Male niedergeschrieben,

dass sein Erscheinungsbild - die Anhäufung
von Worten - der Photographie ähnlich sieht. Zehn

Jahre später wird Messager dieses Wort noch einmal
als Teil einer Installation benutzen, doch diesmal
bestehen die Buchstaben aus verschiedenen
Spielzeugtieren, die sie auseinander geschnitten und neu

zusammengesetzt hat, jeder Buchstabe ein unheimlicher

Verweis auf die ursprüngliche Gestalt des

Spielzeugs und auf die erfolgte Zerstückelung. Als
Ganzes vermittelt das materiell inszenierte Wort eine

beruhigende Vorstellung, zugleich aber zeugt jeder
einzelne Buchstabe davon, dass das Recht auf
körperliche Unversehrtheit eben nicht geschützt,
sondern verletzt worden ist.

Mit dieser makabren Neukomposition von
Darstellungen zerteilter Körper greift Messager die
Ikonographie christlicher Reliquien auf. Aufgrund des

Glaubens, dass Verstorbene auch nach ihrem Ableben

eine Wirkung auf die von ihnen zurückgelassene
Welt ausüben, schrieb man den Relikten toter
Helden, Märtyrer und Heiliger gern übernatürliche
Kräfte zu. Geschmückt mit seltenen Edelsteinen und
wertvollen Gewändern wurden ihre Schädel und

Skelette als kunstvolle Ikonen ihrer selbst in Szene

gesetzt. In Wil (St. Gallen) sind die Reliquien des

vollständig in eine Schmuckrüstung aus Gold und
Silber eingekleideten heiligen Pankraz' in aufrechter

Haltung ausgestellt. Als kämpfender Ritter des

christlichen Glaubens steht er ebenso für die
heldenhafte Uberwindung seiner Gegner wie des Todes

schlechthin. Doch zugleich weist sein metallenes
Gewand zahlreiche Löcher auf, hinter denen sein

Skelett zu sehen ist. Ganz ähnlich liegt in Tavel
(Tafers, Kanton Fribourg) der heilige Prosper in einem
Glassarg, beinah wie in einer Ausstellungsvitrine.
Sein Skelett ist in ein aufwendig mit Perlen und
Rubinen verziertes Satin- und Brokatgewand gehüllt. In
einer Haltung glückseliger Ruhe auf den rechten
Arm gestützt, eine goldene Tiara auf dem Kopf, eine

§

V wmfy-

1

£

§

w

23







goldene Feder in der linken Hand, scheint er seinen
unheimlichen Ubergangszustand zu gemessen. Das

wertvolle Gewand und die Knochen ergänzen einander

bestens. Ihre blanke Körperlichkeit unterstreicht
das Diesseitige, gerade weil sie aus unbelebtem
Material bestehen. Sie sind das, was nach dem Tod übrig
bleibt oder zurückkehrt. In der Tat sprechen diese

Reliquien eine äusserst zwiespältige Sprache.
Obwohl sie den Kirchgänger an die Unentrinnbarkeit
des Todes und damit die Flüchtigkeit aller irdischen
Freuden gemahnen sollen, feiern sie doch zugleich
nachdrücklich die Erneuerung des Lebens. Diese

Uberreste mahnen uns, dass der Tod unweigerlich
kommen wird, und führen zugleich symbolisch ein
aus leblosem Körpermaterial inszeniertes Leben vor.
Sie sind blanke Materie in ihrer rohesten Form und
sollen doch das Geistige verkörpern.

Ausgestopfte Präparate, geschmückt mit den Köpfen

von Spielzeugtieren; ein Stück Fuchspelz, dicht
besetzt mit Photos von Körperteilen; mit Wollmasken
bekleidete und mit Netzen bedeckte Spielzeugtiere;
Handschuhe, an denen an künstliche Finger
erinnernde Stifte befestigt sind und deren offene
Stelle jeweils mit dem photographischen Bild einer

Körperöffnung (Auge, Nase oder Mund) verschlossen

ist: Das sind die säkularen Reliquien Messagers.
Obwohl ihre Installationen selbstbewusst Sakrales in
Profanes verwandeln, spielen ihre hybriden
Körperkompositionen mit derselben Zwiespältigkeit, die
der Inszenierung der dunklen Schnittstelle zwischen

Materialität und Textualität im Falle der Reliquien
anhaftet. Messagers Arbeiten verweisen explizit auf
die Sterblichkeit des Körpers, dessen Wiederauferstehung

sie zugleich zu inszenieren suchen. Stellvertretend

für den Tod verwandelt die Photographie
den Körper in ein starres Bild, ähnlich wie das Wort
die Sache, für die es steht, tötet. Denn in beiden
Fällen verweist das Medium der Darstellung - das

Bild, das Wort - losgelöst vom Körper, für den es

steht, implizit auf eine Zeit, in der es weiter bestehen

wird, während sein jetziger körperlicher Referent tot
und verrottet sein wird. Messagers Installationen
betonen also die reine Materialität der dargestellten
Körper mit derselben Zwiespältigkeit wie die
Reliquie. Sie sind abwesend und anwesend zugleich.

Die Künstlerin entwirft mit ihren säkularen
Reliquien neue Geographien des Körpers und verweist
dabei - auch wenn sie Gebilde herstellt, die sich als

^ ^

26



ANNETTE MESSACER, MES OUVRAGES / MY WORKS, 1988,

mixed-media series, i.e. Consortium Dijon, lN/2 x 1 9% ft / MEINE ARBEITEN, aus der gleichnamigen Serie, 350 cm x 600 cm.

reine Dekoration lesen lassen - auf die Innenräume
sakraler Orte, wo Knochen, Schädel und modellierte
Köpfe kombiniert als Wandschmuck dienen. Wenn
sie ihre Photos von Körperteilen mit Bindfäden und
aus Worten zusammengesetzten Textkörpern
umgibt, evoziert sie bewusst die Art und Weise, wie in
den Kirchen Skelette in der Mitte einer Nische
platziert und mit aufwändigen Mustern aus Knochen
verziert und umrahmt wurden. Und indem sie die

Neuzusammensetzung ihrer gerahmten Photographien

und Textkörper so gestaltet, dass einfache
Formen, etwa ein Kreuz, ein Dreieck oder ein Kreis
entstehen, ruft sie in Erinnerung, wie Schädel und
Knochen als Symbole des Verstorbenen arrangiert
wurden und seine Krone oder sein Wappen wiedergaben.

Doch Messager evoziert nicht nur die Präsentation

sakraler Reliquien in ihren Museumsinstallationen,

sie interveniert auch in Kirchenräumen. Ein
Teil ihrer Serie Mes ouvrages (Meine Arbeiten) wurde
in der Kirche St-Martin du Mejean in Arles instal¬

liert. Sie ersetzte die Schädel echter Reliquien mit
ihren eigenen Bildnissen: Bilder von Körpern, die
durch das Photographieren fragmentiert worden

waren, Relikte von Spielzeugtieren, nicht mit seltenen

Juwelen, sondern mit Masken, Bildern oder Netzen

geschmückt.
Im Gegensatz zu den traditionellen, von Messager

ersetzten und ergänzten Reliquien tragen ihre eigenen

Installationen nicht nur ausdrücklich die Signatur

der Künstlerin, sondern ihr Symbolgehalt ist
überdies nicht kulturell vorbestimmt. Hier müssen

die Betrachter selbst herausfinden, was die umgestalteten

Formen darstellen. Aber insofern, als eine der

Bedeutungen, die in diesen makabren Installationen
zum Vorschein kommt, die zwiespältige Präsenz des

Todes im Leben ist, lohnt es sich doch, Messagers
Werke mit einem anderen bevorzugten Schauplatz
der körperlichen Verwandlungsfähigkeit in Verbindung

zu bringen: nämlich der Bühne. In seinen
Überlegungen zum Ursprung des bürgerlichen Trau-

27



erspiels vertritt Walter Benjamin die These, dass der

Hang zum Emblematischen im Zeitalter des Barock
auf der Uberzeugung beruhte, das Organische
müsse zerschlagen werden, damit «in seinen Scherben»

die wahre Bedeutung «aufgelesen» werden
könne.1' Ausgestopfte menschliche Relikte und
fragmentierte Körperteile werden genau deswegen
bedeutsam, weil sich der menschlichen Gestalt in
diesem Zustand der Auflösung eine zweite allegorische

Bedeutung zuschreiben lässt, durch die der
Körper eine allegorische Wiederauferstehung erfahren

kann. Benjamin zufolge lässt sich die entscheidende

Denkfigur des Barock wie folgt zusammenfassen:

Die wahre Bedeutung der menschlichen
Existenz beruht auf einer ästhetischen Inszenierung
des - ausgestopften, ausgeweideten, zerstückelten -
menschlichen Leichnams, die seine Erhebung zum
Emblem der Sterblichkeit feiert: «Produktion der
Leiche ist, vom Tode her betrachtet, das Leben.»2'

Neben der Vorliebe für «Rachedramen» ergötzte
sich die Kultur des Barock bezeichnenderweise noch

28



an einer weiteren theatralischen Präsentation der

Vergänglichkeit des menschlichen Körpers: dem
anatomischen Theater. Seziert vor einem Publikum
gelehrter und wissbegieriger Männer, wurde der
geöffnete, zwischen Tod und Leben «suspendierte»
menschliche Leib zum Memento mori für die Lebenden.

Auf einer berühmten Radierung des Leidener
Anatomiesaals aus dem Jahr 1608 sehen wir im

Publikum, das sich um die Bühne, auf der ein Anatom

seine Kunst vorführt, versammelt hat, vereinzelt
menschliche und tierische Skelette. Sie halten
Bücher mit Inschriften, die vor der Vergänglichkeit der
menschlichen Existenz und der Strafe warnen, welche

die Menschheit am Tag des jüngsten Gerichts
erwartet, während der Anatom den aufgeschnittenen
weiblichen Körper mit einem Form und Anordnung
der Organe beschreibenden Text vergleicht, den er
dem Publikum sogleich erklären wird. Zur
Unterstreichung der heiklen Verknüpfung von materialistischer

und allegorischer Lesart des dargebotenen
sezierten Körpers wird oben auf der Radierung nicht

nur der Titel der Szene genannt, AMPHITEATRVM

ANATOMICVM LVDVNO BATAVORVM, sondern überdies
schweben darüber allegorische Darstellungen von
Adam und Eva; ein Hinweis darauf, dass der sezierte

Körper nicht nur als Text zu lesen ist, der bereits
existierende Schriften über die menschliche Anatomie

bestätigen soll, sondern auch allegorisch auf die
wahre Bedeutung der menschlichen Existenz
verweist. Die Zurschaustellung des Todes erinnert an
den Sündenfall des Menschen im Paradies und die
daraus resultierende Sterblichkeit, gegen die der
feierliche Reliquienkult nur ein schwaches Heilmittel

darstellt.
Messager begreift sich selbst als Anatomin oder

«Vivisektionistin» unserer Zeit. In Interviews betont
sie stets, dass der Körper im Mittelpunkt ihrer Arbeit
steht. Sie zeigt ihn nie als Ganzes, sondern immer
nur als Fragment, um anzudeuten, dass wir, obwohl

29



wii m unserem Korpei und durch ihn m dei Welt
weilen, kaum eine Vorstellung davon haben, wie die-

sei Koipei aussieht Aus diesem Giund versucht sie
das Inneie des Koipers zu erkunden und sein Blut,
seine Safte in ihrei Kunst zu vei anschaulichen Man

ist versucht, ihre Albeit als eine nonische und weibliche

Wiedel aufnähme des Treibens von Anatomie-
kunstlein wie Mary Shelleys Doktoi Frankenstein zu

begreifen Statt Beinhausei und Grabei besucht sie

Tieipraparatoren und Kaufhauser, abei auch sie
verwendet die unbelebten Materialien, die sie dort
findet, um eine neue Spezies zu erschaffen monstiose
und makabie hybnde Koipei, die, weit davon
entfernt, che Steibhchkeit zu ubeiwinden, emblema-
tisch auf die Vergänglichkeit verweisen Dabei spielt
sie mit dem männlich besetzten Begnff des lomanti-
schen Genies, wählend sie zugleich auf parochstische
Weise den Akt der künstlichen Wiedererweckung fur
sich in Anspiuch nimmt, dei normalerweise einem
männlichen Schopfei vorbehalten ist Denn ihre
Nachmszemeiung des anatomischen Theaters und
des Rehquienkults hat immer auch etwas Spielerisches

Wenn sie etwa m ihrer Arbeit ENSEMBLE

(1998) einen taxidei misch piapai lei teil Fuchspelz
mit mehieren ebenfalls «ausgeweideten» und
umgestülpten Spielzeugtieren zusammenstuckt, benutzt
sie betont alltagliche Gegenstande, um sich ironisch
mit dei Ikonographie der barocken Emblematik
auseinander zu setzen Sie ki eiert Embleme, die jedoch
eher komisch als eischieckend und ehei albein als

heioisch sind Doch eben weil das Matenal uns so

vertraut ist, wirken lhie makabren Neukompositio-
nen so veistoiend Das Alltägliche wird monströs
und wii werden aus unseiei selbstgefälligen Gewissheit,

mit allen Empfindungen und Begieiden unse-

ler Lebenswelt veitiaut zu sein, aufgeschieckt
Mit dieser beuniuhigenden Geste spielt sie

implizit auf eine andere postmoderne Vanante der
baiocken Theati abtat an den Schhtzeifilm Wes

Ciavens Filmtrilogie Scream - eine Erforschung des

dunklen Zusammenhangs zwischen gewaltsamer
Koipeimisshandlung, ritueller Zui Schaustellung von
Korperteilen und schwaizei Komodie - lokahsieit
die unausweichliche Präsenz von Tod und Veigang-
hchkeit genau doit, wo wn meinen, davoi am sichersten

zu sein am «heimischen Heid» Seme psycho¬

pathischen Morder, die ihre Opfei ausweiden und
die Leichen zui Schau stellen, bestätigen Benjamins
Hypothese Die Pioduktion dei Leiche vei wandelt
sich in eine Wiedel aufei stehung des Korpers als Emblem,

in dieser Foim kehlt denn auch das verdrängte
ti aumatische Wissen zurück und sucht die Familie
heim Wie Messageis Installationen fungieren auch
Wes Cravens exzessive filmische Darstellungen
aufgeschlitzter und zerstückelter Leibei mit ihrem Uber-
mass an Leichen und deren ausgiebig und freudig
inszenierter Textuahsierung als «anatomische Thea-

tei» von heute Beide bedienen sich dei Mittel dei
baiocken Rhetonk um genusshch die Botschaft zu

vei kunclen, dass der Tod stets mitten unter uns weilt
Doch wenn Messager diesen Kult um den vei gang-
lichen und verstummelten Koiper mitfeieit, so tut
sie dies wie Craven im Stil der schwarzen Komodie
und um die mutierende Nahe von spielenschei Kie-
ativitat und Zei Störung hervorzuheben Die Freude
daran, das eigene Liebhngsspielzeug aufzuschlitzen
und Wiedel zusammenzusetzen, ist eines der
Grundelemente kindlichen Spiels, so wie das Kind ja auch

in seiner Phantasie den Korper der Mutter fiagmen-
Lieit um seme nai zisslischeii Wunsche zu befi ledigen

Die Botschaft, die auf dei Buhne von Messagers

privatem anatomischem Theater vei kündet wird, ist
vielleicht deshalb so beuniuhigend, weil sie etwas

über unseie korpei liehe Existenz vei 1 at, was wir
lieber nicht wähl haben mochten Wenn veitiaute
Gegenstande und die Voi Stellung korperhchei
Unveisehitheit unheimlich werden, müssen wn
erkennen, dass das Intime einen Kern hat, der aus-

serlich, undurchdringlich und unfassbar ist Und
doch, so beunruhigend die Erkenntnis dieser
Fremdheit, die unsere Geborgenheitsphantasien be-

dioht, sein mag Ganz so fremd ist sie uns auch Wiedel

nicht Wn haben immei gewusst, dass das

Neuzusammensetzen uns deshalb befriedigt, weil es

Elemente des Zertrummei ns, Sezierens und Zerlegens
beinhaltet Dei uns vertrauteste Korper ist dei

eigene, und gerade den sehen und erfahien wir
immer nui biuchstuckhaft

(Ubersetzung N G Schneider/W Parker)

1) Waltei Benjamin, Ursprung des deutsehen Iraner spiels, Suhl
kamp Fiankfuit am Main 1972 S 245

2) Ebenda, S 24b

30


	Body malaise : Annette Messager's anatomical theater = Körper Unbehagen : Annette Messagers anatomisches Theater

