Zeitschrift:

Herausgeber:

Band:
Heft:

Artikel:

Autor:
DOI:

Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Parkett
- (2000)
58: Collaborations Sylvie Fleury, Jason Rhoades, James Rosenquist

Cumulus from America : further adventures in the two-party system =
neue Abenteuer im Zweiparteiensystem

Robbins, David / Aeberli, Irene
https://doi.org/10.5169/seals-680292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

From America

ONE FROM

BN BV RSB DT LONS OB R A RKCE T T SWO SGUNULUS: CL OUDS,

AMERIGA, THE OTHER EROM EUROPE, FLOAT OQUT TO AN INTERESTED

THEY CONVEY INDIVIDUAL  OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

ENCOUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS
OF PROFESSIONAL ISSUES.,

PUB LG
MEMORABLE

OUR CONTRIBUTORS TO THIS ISSUE ARE DAVID ROBBINS, A “CONTENT PROVIDER”
AND HILDE TEERLINCK, A FREELANCE

LIVING IN EVANSTON, ILLINOIS, CURA-

TOR, ART CRITIC, AND ARTISTIC DIRECTOR OF THE BARCELONA PAVILION OF THE

MIES VAN DER ROHE FOUNDATION.

Further Adventures 1n
the Two-Party System

Five years ago, when I was more closely
fused to the art world than I choose to
be today, I attended a dinner party at
which I happened to be seated across
from a rising young conceptual artist
noted for his seriousness of purpose.
His ascetic, and rather pious artwork,
which came in combinations of just
three colors (black, white, and silver)
and often incorporated the writing of
continental philosophers, enjoyed the
respect of the right curators, especially

the right European curators.

DAVID ROBBINS is a content provid-
er living in Evanston, Illinois. This excerpt
is from a fiction-in-progress, The Beverly

Sillsbillies.

PARKETT 58 2000

DAVID ROBBINS

While our table waited for dessert
to arrive, the rising young conceptual
artist informed me that he’d have liked
me to have participated in his latest
multiple, had sought me out, had
failed to reach me. (This was during a
nomadic period when I roamed from
town to town and from exhibition to
exhibition, and my whereabouts were
often difficult for others to pinpoint.)
He proceeded to describe the opportu-
nity I'd missed. Memory is now a bit
hazy about what, exactly, his then-new

multiple entailed, but I am clear on

200

the fact that it involved collecting
some physical essential—hair? blood?
breath?—from a number of then-popu-
lar artists. Neither the exact nature of
the material nor the exact means of
their transformation or presentation
matters here. What does matter—and
what has stayed with me—is the ex-
change that ensued:

“I wish you could’ve participated,”
said the conceptual artist, orange can-
dlelight flickering across his rimless
eyeglasses.

“Yes. Well, thank you,” said I, smil-
ing, flattered. “Actually, I could easily
have done so.”

“Really? How?” he asked.

“You could have taken someone



What were the tastes of the vast majority of affluent Americans? Bauhaus and the Internation-

al School were considered the leaders of design, but were Americans accepting these imported

theories of Gropius, Breuer and Mies van der Rohe? The answer was an emphatic “no!” So

where was I to seek that certain style which would satisfy the hotels’ guests and would represent

for them their dream of tropical opulence and glittering luxury? I finally realized that American

taste was being influenced by the greatest mass media of entertainment of that time, the movies.

So I imagined myself the set designer for a movie producer who wanted to create a hotel that

would make a tremendous impression on the viewers. Wasn't that exactly what I wanted to do

when I studied architecture? So I designed a movie set!

else’s (blood/hair/breath) and labeled
it with my name.”

“Impossible! Absolutely not.”

“Oh? I'd have given permission.
Happily.”

“But doing that wouldn’t have been
authentic.”

“I'see. Need it be??

“Of course!” he insisted. “Of course
it must!”

“And why is that?”

“The fact that I have really done
this thing, this is its power.”

Nostrils flaring slightly, I swallowed
a yawn. “Hmm. Tell me: Didn’t you
only need the audience to think you'd
acquired and processed the actual
(blood/hair/breath) of these artists?
Wouldn’t that have been sufficient?”

“Not at all,” replied the conceptual
artist, his answer hard as a shield.

“Why not?”

“To do so would be false. It would
violate the gesture’s integrity.”

I pensively tapped pursed lips with
the flat of an index finger used to push-
ing buttons. “So, then: Integrity’s the
thing you’re trying to communicate?”

“You are encouraging me to lie?”

Was I? “I respect that you feel the
need to remain loyal to a particular
model of integrity. I only wonder
whether that model’s still the most

— Morris Lapidus®

the

described, for instance, frankly, I can’t

appropriate. In piece you've

help but detect a measure of... nostal-
gia.
He tensed. “And about what, exact-

1)

ly, am I nostalgic?” he asked, his voice
aiming for neutrality and just about
finding the target.

My reply, though direct, was calmly
delivered. “The idea of the sacred.
Specifically, the idea that in order for
the audience to discern the presence
of the sacral, the sacral must actually
be present.”

He didn’t bother to hide his dis-
taste. “In order for my artifacts to be
properly charged, these things must
actually be done. They are the record
of how I've lived, what I've done with
my life. In order to communicate that,
everything must be actual.”

Had I been a

smoker, I would have exhaled concen-

“To communicate?”

tric rings. “No. For that, they needn’t
be actual.”

“And why not?”

“Show business.” I spoke the words
as if citing an amendment to the Con-
stitution. “This is the age of show busi-
ness. In the age of show business, a
good story that happens to have the
slight disadvantage of never having

occurred easily wins more of a re-

201

sponse than a dull story whose sole
The audi-

ence need only believe that you've done

merit is its verisimilitude.

the thing you’ve claimed to have done.
And that, in the end, comes down to
presentation.”

“Presentation.”

“Yep. Packaging.”

“I had heard you were a cynical
man,” said the young conceptual artist
bluntly.

I did not ask that he divulge his
sources. “Am I? Gosh, I certainly don’t
feel cynical. Not remotely.” For just a
moment I wondered whether genuine
cynics felt that way as well; the thought
didn’t take. “To me, it seems a hell of
a lot more cynical to pretend that
authenticity is still the absolute defini-
tion of truth. We’re living with a much
roomier version of truth now. Some-
thing—in my view, show business, but
really who knows?—has expanded it.
The authentic is just a subset of what
feels, to us, truth. Truth, in order to feel
like truth to us, now must acknowledge
and include the inauthentic. You want
to stick by the old integrity? Fine. I say
integrity has become a material. What'’s
cynical about that?”

This
alive in memory, I think, because it

conversation has remained
shines strong, even light on the two
kinds of integrity—classical and synthet-
ic—that organize our culture but rarely
get seated in such close proximity.

The classical model of integrity, of
which the rising young conceptual art-
ist was a representative, holds that art is
produced through an existential con-
gruence of intent and deed, that said
deed is to be undertaken for its own
sake, for the sake of doing it. Steeped
in the faith in a human’s power to act
and, by acting, to change the course of

events, classical integrity, which we



associate with humanzst endeavors such
as art, literature, and PBS, celebrates
the high degree of refinement and sub-
tlety that can be attained through the
conscious, persistent pursuit of individ-
uation. Without the formulation of the
established through the
application of classical integrity, much

authentic

of history—and all of modern art—is
unimaginable. Existential congruence
of intent and deed underwrites every-
thing from Duchamp’s readymades to
Manzoni’s cans of artist’s shit to the lat-
est Sensation.

Synthetic integrity, on the other
hand, is concerned less with doing
something for its own sake than with
the audience’s perception of it—or, as
Andy Warhol put it, “It’s not what
you're doing that counts, it’s what they
think you’re doing.” (A middleman
straddling between the two integrities,
Warhol upset a lot of people with his
honesty.) Recognizing a basic truth
about communication, this mongrel
integrity propounds that, from the
audience’s vantage, so long as the tap
dancer smiles during his performance,
the sincerity of his smile is beside the
point. To validate him/herself in
his/her own eyes, the artist may insist
on existential integrity, sure, but effec-
tive communication doesn’t require it.
Method acting is not the only tech-
nique available to the actor, after all.

In works of the new integrity,
whether something is “done for real,”
whether anything is “meant,” no long-
er matter so long as it succeeds. Q: Where
is the success of synthetic-integrity
product measured? A: In the market-
place, of course. Obvious example:
The Spice Girls. But you needn’t go
that flimsy. Synthetic integrity under-
writes most broadcasting and most

movies and all advertising and most

Morris Lapidus was associate architect and interior designer.

Coffee Shop, Fontainebleau Hotel, 1954 / Hotelcafe.
Biltmore Terrace Hotel, Miami Beach, 1951.

fashion and the glossy, tossy magazines

that comprise mainstream culture.
Contemporary culture. Our culture.
Synthetic integrity has pretty much
conquered the world.

A decidedly modern phenomenon,
the origins of this new integrity lay not
in the twentieth century but in the

nineteenth, with the invention of the

202

camera and the phonograph. Before
the camera and the phonograph (the
tape recorder of its day), there was
another eye and another ear that we
believed to judge us. That eye and that
ear belonged to a judge of our inven-
tion, a judge we have called “God.”
Gradually, over the course of the cen-
tury just past, the invented judge
named God was replaced with invented
machines that watched and listened to
and recorded our actions in godlike
fashion but did not judge. Neither the
camera nor the phonograph are
capable of judging. And as these nine-
teenth-century inventions—the came-
ra and the phonograph (and, later, the
tape recorder)—became widely dissem-
inated during the twentieth, many mil-
lions of people came to have personal,

direct experience with the confusion

All photographs are from / Alle Photos stammen aus: Morris Lapidus, Teo Much Is Never Enough: An Autobiography (New York: Rizzoli, 1996).



that resulted from replacing a judging
God with, instead, machines that did
not, indeed could not judge.

These
graphs, tape recorders—separated integrity

machines—cameras,  phono-
from its representation. They demonstrat-
ed that a) integrity has a look and a
sound, and b) this look and this sound
can be fabricated. This news, although
disturbing, was not itself a falsehood.
Little wonder that, ever since, things
have been complicated.

Gradually, they remade the environ-
Out of the

strange new environment they created

ment, these machines.
has evolved a new kind of person whose
experience of existential truth can no
longer be said to be wholly restricted to
a simple experience of authenticity. A
new kind of person for whom authen-
ticity is but a subset of what feels true.
Persons for whom the experience of
the authentic is derived in part from—
you guessed it—the synthetic. A kind
of person to whom Morris Lapidus’s
“movie-set architecture” is real architec-
ture—real, for the finally unassailable
reason that it is, after all, authentic to
their experience.

So far as classical integrity’s con-
cerned, this arriviste is mannered, neu-
rotic. It’s new money. To those imbued
with it, however, synthetic integrity
feels as natural as a spring morning in
the Hollywood hills. They offer no
apologies. Indeed, to them it’s the old
version of integrity that doth seem the
import.

True, in the hands of the hoaxer,
the prankster, the tasteless, the creep,
synthetic integrity can often yield
frighteningly cheap stuff. Ugly and dis-
orienting as it sometimes may be,
though, synthetic integrity’s emer-
gence isn’t accidental. Nor is its staying

power attributable solely to the smoth-

ering presence in our lives of the
purveying technology of mass enter-
tainment (the fact that 98 percent of
American homes have at least one tele-
vision, for instance). If we human
beings didn’t sense something of sub-
stance in our transactions with its prod-
ucts, the new integrity wouldn’t have
lasted. And since last it most certainly
has, something about synthetic integ-
rity mustn’t be necessarily or only cheap.
Apparently, to the idea that the tap
dancer need only appear to be smiling
an integrity does inhere. The synthetic
is not without integrity. Plastic has its
own integrity. That some persons
among us should see integrity as a
material—this idea, as an idea, also has
its own integrity.

A communication system that
accepts the integrity of appearances,
show business is informed not only by
the clammy admission that we do not
always tell the truth (even to our-
selves), but additionally, and more pos-
itively, by the knowledge that our
capacity for dissembling is part of what
makes us human. By acknowledging
the essential role that untruth plays in
our make-up, synthetic integrity para-
doxically taps into a fundamental
human truth, one that the old art
integrity, with its dogged insistence on
an absolute congruence of intent and
deed, cannot reach. The classical-integ-
rity crowd comforts itself with the
thought that all those clearly inferior
synthetic-integrity industries attained
their dominance via bullying tactics
and an avaricious willingness to do any-
thing for a buck. Might it not be pos-
sible, though, that those industries
have the power they do because they
communicate a fuller (if darker) truth
about the nature of human beings than

does art?

203

Some will always maintain that art’s
gestural fundamentalism is its singular
strength; as wise old Ad Reinhardt
decreed, “Art is art and everything else
is everything else.” In the dinner con-
versation recounted above, the rising
young conceptualist believed in the
value of existential urgency, of classical
authenticity, of the iconic payoff art
exists to provide. At what point,
though, does this necessary faith con-
geal into assumption? At what point
does faith, turning churchly, prevent
inquiry into the foundations of the
endeavor? This question, valid any
time, becomes all the more so in an age
of show business when it’s apparent
that hewing unquestioningly to a classi-
cal model of integrity may not be a
good idea, either for yourself or for the
culture, since that model can’t be
relied upon to communicate to mod-
ern people the most powerful configu-
ration of truth.

To modern minds seeking contact
with the complex Lapidusian authen-
ticity that is their true home, art’s exis-
tential earnestness reads as, well,
monochromatic. Such minds prefer a
more worldly model of integrity to one
that seems forever snagged on an argu-
ably adolescent formulation of the
actual, the pursuit of which leaves
unexplored the wider imaginative spec-
trum. Children of the synthetic integ-
rity who desire to remain true to their
own experience of the authentic are
entirely free to pursue their own ver-
sion of truth, of course, but they
should expect the pursuit to carry
them beyond the borders of the art

world.

1) Morris Lapidus, Too Much is Never
Enough (New York: Rizzoli, 1996), p. 166.



Neue Abenteuer 1m
/Zwelparteliensystem

DAVID ROBBINS

Vor fanf Jahren, als ich noch enger mit
der Kunstwelt verbunden war, als ich
dies heute sein mochte, sass ich bei
einer Abendgesellschaft zuféllig einem
aufstrebenden jungen Konzeptkinst-
ler gegentiber, der fiir seinen ernsthaf-
ten Ansatz bekannt war. Seine asketi-
sche und ziemlich bigotte Kunst, die
sich in Kombinationen von nur drei
Farben (Schwarz, Weiss und Silber)
prasentierte und haufig Schriften
europdischer Philosophen beinhaltete,
genoss die Anerkennung der richtigen
Kuratoren und vor allem der richtigen
europdischen Kuratoren.

Wihrend wir auf das Dessert warte-
ten, teilte mir der aufstrebende junge
Konzeptkiinstler mit, dass er sich um
meine Mitwirkung bei seinem neusten

Multiple bemiiht, mich aber nicht er-

DAVID ROBBINS lebt als «Sinnliefe-
rant» in Evanston, Illinois, USA. Dieser
Text ist ein Auszug aus einem noch nicht
mit dem

abgeschlossenen Manuskript

Titel The Beverly Sillsbillies.

PARKETT 58 2000

Wie sah der Geschmack der grossen Mehrheit der wohlhabenden Amerikaner aus? Bauhaus

und Internationale Schule galten als fiihrend in Sachen Design, aber fanden diese importierten

Theorien von Gropius, Breuer und Mies van der Rohe bei den Amerikanern iiberhaupt

Anklang? Die Antwort war ein dezidiertes «Nein!». Wo sollte ich also jenen besonderen Stil

suchen, der die Hotelgdste zufrieden stellen und ihren Traum von tropischer Uppigkeit und

glitzerndem Luxus verkorpern wiirde? Ich erkannte schliesslich, dass der amerikanische

Geschmack vom grossten Unterhaltungsmedium der damaligen Zeit beeinflusst war: dem Kino-

film. Also stellte ich mir vor, ich arbeitete als Ausstatter fiir einen Filmproduzenten, der sich ein

Hotel wiinschte, welches das Publikum gewaltig beeindrucken wiirde. War das nicht genau,

worauf ich hinauswollte, als ich Architektur studierte? Ich entwarf also eine Filmkulisse!

reicht habe. (Dies war wiahrend einer
nomadischen Periode, als ich von Stadt
zu Stadt und von Ausstellung zu Aus-
stellung zog und oft schwer ausfindig
zu machen war.) Er schilderte mir,
welche Gelegenheit ich mir hatte ent-
gehen lassen. Ich kann mich heute
nur noch vage erinnern, woraus sein
damals neues Multiple bestand, weiss
aber mit Sicherheit, dass es unter ande-
rem darum ging, bestimmte funda-
mentale physische Substanzen (Haare?
Blut? ausgeatmete Luft?) von einer
Anzahl damals populdrer Kinstler zu
sammeln. Weder die tatsachliche Natur
des Materials noch die Mittel seiner
Umformung oder Prdsentation spielen
hier eine Rolle. Was eine Rolle spielt —
und mir noch immer im Gedachtnis ist
—, ist der Dialog, der sich darauf ent-
spann:

«Ich wiinschte, Sie hatten mitwir-

ken konnen», sagte der Konzeptkinst-

204

— Morris Lapidus!)

ler, in dessen randloser Brille oranges
Kerzenlicht flackerte.

«Oh, vielen Dank», sagte ich und
lachelte geschmeichelt. «Eigentlich hat-
te sich das ja ganz leicht bewerkstelli-
gen lassen.»

«Tatsdchlich? Und wie?», fragte der
junge Konzeptkinstler.

«Sie hitten die Haare (das Blut/die
ausgeatmete Luft) eines anderen Men-
schen nehmen und meinen Namen
darunter setzen konnen.»

«Unméglich! Ganz ausgeschlossen.»

«Ach ja? Ich hatte [hnen meine Ein-
willigung gegeben. Mit Vergniigen.»

«Aber es ware nicht echt gewesen.»

«Ich verstehe. Ist das denn notig?»

«Aber natirlich!», beteuerte er.
«Unbedingt!»

«Und warum?»

«Die Tatsache, dass ich dieses Pro-
jekt wirklich ausgefiihrt habe, macht
doch seine Kraft aus.»



Meine Nasenfligel blihten sich
leicht, wahrend ich ein Gahnen zu
unterdricken versuchte. «Hm. Hatte
es denn nicht gentigt, dass das Publi-
kum glaubte, Sie hatten tatsachlich Haa-
re (Blut/ausgeatmete Luft) dieser
Kiunstler genommen und verarbeitet?
Hétte das nicht gentigt?»

«Ganz und gar nicht», wehrte der
Konzeptkiinstler entschieden ab.

«Und warum nicht?»

«Es ware falsch gewesen. Die Integ-
ritat der Geste ware verletzt worden.»

Nachdenklich bertihrte ich meine
gespitzten Lippen mit der Kuppe eines
Zeigefingers, der daran gewohnt war,
Knopfe zu dricken. «Dann ist also
Integritdt das, was Sie zu kommunizie-
ren versuchen?»

«Empfehlen Sie mir etwa zu ligen?»

Tat ich das? «Ich respektiere Ihr
Bedirfnis einem bestimmten Integri-
titsmodell treu zu bleiben. Ich frage
ob dieses Modell noch
immer tauglich ist. Offen gesagt, die
Arbeit, die Sie
haben, erscheint mir in gewissem Mas-

mich nur,
eben beschrieben

se... nostalgisch.»

Er erstarrte. «Und in Bezug worauf
bin ich nostalgisch?», fragte er mit
einer Stimme, die den neutralen Ton-
fall nur mit knapper Not hinkriegte.

Meine Antwort war zwar direkt,
klang aber bewusst beilaufig: «In Bezug
auf die Vorstellung des Heiligen. Ins-
besondere die Vorstellung, dass das
Publikum das Heilige nur dann wahr-
nehmen kann, wenn es tatsachlich
gegenwartig ist.»

Er bemiihte sich nicht, seinen Un-
mut zu verbergen. «Um meine Werke
richtig aufzuladen, muss ich diese Din-
ge tatsachlich tun. Sie dokumentieren,
wie ich lebe, was ich aus meinem Leben
gemacht habe. Wenn ich das kommuni-

zieren will, muss alles echt sein.»

«Um zu kommunizieren?» Ware ich
Raucher, ich hitte konzentrische Rin-
ge in die Luft geblasen. «Nein, daftr
mussen die Dinge nicht echt sein.»

«Und warum nicht?»
Ich

einen Verfassungszusatz

«Showbusiness.» als
ich

«Wir leben im Zeitalter des

sprach,
wirde

zitieren.
Showbusiness. Im Zeitalter des Show-
business findet eine gute Geschichte,
die zufallig den kleinen Nachteil hat,
dass sie nie geschehen ist, unschwer
ein grosseres Echo als eine langweilige
Geschichte, deren einziger Vorzug in
ihrer Authentizitat besteht. Das Publi-

kum braucht nur zu glauben, dass Sie

Bar of the Americana Hotel, Bal Harbour,
Florida, 1956 / Hotelbar.

205

getan haben, was Sie behaupten. Das
heisst, es kommt letzten Endes auf die
Prasentation an.»

«Prasentation.»

«Genau, Verpackung.»

«Man hat mir gesagt, Sie seien ein
Zyniker», sagte der junge Konzept
kiinstler unverbliimt.

Ich bat ihn nicht, seine Informati-
onsquellen preiszugeben. «Ach ja? Nun,
ich empfinde mich ganz bestimmt nicht
als Zyniker. Nicht im Entferntesten.»
Einen kurzen Augenblick lang tiberleg-
te ich, ob wohl wahre Zyniker ebenso
fahlten; der Gedanke fiithrte zu nichts.
«Ich finde es ist verdammt viel zyni-
scher vorzugeben, dass Authentizitat
noch immer die alleingtltige Definiti-
on von Wahrheit sei. Wir haben es heu-
te mit einer viel grossziigigeren Version
der Wahrheit zu tun. Irgendetwas —
meiner Ansicht nach das Showbusi-

ness, aber wer weiss das schon mit

Eden Roc Hotel, Miami Beach, 1955, lobby
with another of Lapidus’s famous stairs to
nowhere / Hotelhalle mit einer von Lapidus

beriihmten Treppen ohne praktische Funktion.



Bestimmtheit? — hat sie erweitert. Das
Authentische ist nur ein kleiner Teil
dessen, was wir als Wahrheit empfin-
den. Damit wir die Wahrheit als solche
empfinden, muss sie heute das Nichtau-
thentische mit einschliessen. Sie moch-
ten an der alten Integritit festhalten?
In Ordnung. Ich stelle nur fest, dass
Integritit zu einem Material geworden
ist. Was soll daran zynisch sein?»

Dieses Gespriach ist mir wohl des-
halb in lebhafter Erinnerung geblie-
ben, weil es ein deutliches Licht auf die
zwei Arten von Integritat wirft, die
unsere Kultur pragen. Die klassische
Integritit und ihre neuere, syntheti-
schere Variante stehen in stindigem
Konflikt und finden sich selten in der-
art enger Nachbarschaft wieder.

Das

das der junge Konzeptkiinstler vertrat,

klassische Integritatsmodell,
geht davon aus, dass Kunst durch eine
existenzielle Ubereinstimmung von
Absicht und Tat entsteht und dass
besagte Tat um ihrer selbst willen aus-
gefiihrt werden muss, einfach um der
Ausfithrung willen. Im tiefen Glauben
an die menschliche Fihigkeit zu han-
deln und dadurch den Lauf der Dinge
zu beeinflussen, preist die klassische
Integritdt, die wir mit humanistischen
Errungenschaften wie Kunst, Literatur
und dem Bildungssender PBS assoziie-
ren, den hohen Grad der Verfeinerung
und Subtilitat, der durch das bewusste,
beharrliche Streben nach Individuati-
on erreicht werden kann. Ohne die
durch die klassische Integritit begriin-
dete Formulierung des Echten wire
ein grosser Teil der Geschichte — und
die gesamte moderne Kunst — unvor-
stellbar. Die existenzielle Ubereinstim-
mung von Absicht und Tat pragt alles,
von Duchamps Readymades tiber Man-
zonis Kiunstlerscheisse in Buichsen bis

zur neusten Sensation.

Bei der kinstlichen Integritat geht
es hingegen weniger darum, etwas um
seiner selbst willen zu tun, als um die
Wahrnehmung des Publikums - oder,
wie Andy Warhol es ausdriickte: «Es
zahlt nicht das, was du tust, sondern
das, was die anderen glauben, dass
du tust.» (Warhol, ein Mittelsmann zwi-
schen den zwei Integrititen, hat mit
seiner Ehrlichkeit viele Leute aus der
Fassung gebracht.) Indem sie eine
grundlegende Tatsache in Bezug auf
die Kommunikation anerkennt, sagt
diese Misch-Integritit, dass es fur das
Publikum vollig unerheblich ist, ob das
Lacheln eines Steptanzers wahrend der
Darbietung echt ist oder nicht, Haupt-
sache, er lachelt. Natirlich kann ein
Kunstler auf der existenziellen Integ-
ritat bestehen, um in seinen eigenen
Augen glaubwirdig zu bleiben, doch
fur eine erfolgreiche Kommunikation
ist dies nicht erforderlich. Strasbergs
Method Acting ist schliesslich auch nicht
die einzige Technik, die einem Schau-
spieler zur Verfiigung steht.

In Werken der neuen Integritat
spielt es keine Rolle mehr, ob etwas
«wirklich getan» wird oder «beabsich-
tigt» ist, solange es gelingt. Frage: Wo
wird der Erfolg eines mit kinstlicher
Produkts

gemessen? Antwort: Nattrlich auf dem

Integritat ausgestatteten
Markt. Ein typisches Beispiel: Die Spice
Girls. Aber man muss gar nicht so trivi-
al werden. Kinstliche Integritat ist ein
Bestandteil der meisten Radio- und TV-
Sendungen und Filme, jeglicher Wer-
bung, eines Grossteils der Mode und
all der schicken Hochglanzmagazine,
die zusammen die Mainstream-Kultur
ausmachen. Die heutige Kultur. Unsere
Kultur. Die synthetische Integritat hat
die Welt so ziemlich erobert.

Obschon es sich um ein entschie-
Phanomen handelt,

den modernes

206

liegt der Ursprung dieser neuen Integ-
ritait nicht im zwanzigsten, sondern im
die

Kamera und der Phonograph erfun-

neunzehnten Jahrhundert, als
den wurden. Vor diesen Erfindungen
gab es ein anderes Auge und ein ande-
res Ohr, das, wie wir glaubten, tiber uns
richtete. Jenes Auge und jenes Ohr
gehorten einem Richter, den wir erfun-
den haben und den wir «Gott» nann-
ten. Im Lauf des zwanzigsten Jahrhun-
derts wurde der erfundene Richter
namens Gott allmédhlich durch erfun-
dene Maschinen ersetzt, die gottahn-
lich unsere Handlungen beobachteten
und abhoérten und aufzeichneten, aber
nicht dartber richteten. Und da diese
Erfindungen im zwanzigsten Jahrhun-
dert eine weite Verbreitung erlebten,
erfuhren viele Millionen Menschen
ganz personlich und direkt die Verwir-
rung, die sich daraus ergab, dass an die
Stelle eines richtenden Gottes Maschi-
nen traten, die nicht richteten, ja dazu
gar nicht imstande waren.

Durch diese Maschinen - Kameras,
Phonographen, Tonbandgerdte — wurde die
Integritit von ihrer Darstellung abgespal-
ten. Sie zeigten erstens, dass die Integ-
ritit ein gewisses Aussehen und einen
Klang besitzt, und zweitens, dass dieses
Aussehen und dieser Klang konstruiert
werden koénnen. Diese Tatsache war
zwar beunruhigend, aber an sich nichts
Schlechtes oder Liigenhaftes. Genau aus
diesem Grund sind die Dinge seither
kompliziert.

Nach und nach verinderten diese
Maschinen die Umwelt. In der seltsa-
men neuen Umwelt, die sie schufen,
hat sich ein neuartiger Mensch ent-
wickelt, dessen Erfahrung von existen-
zieller Wahrheit sich nicht mehr allein
auf ein einfaches Erleben von Authen-
Ein

Mensch, far den Authentizitit nur ein

tizitit beschrankt. neuartiger



kleimer Teil dessen ist, was er als wahr
empfindet. Ein Mensch, fir den die
Erfahrung des Echten zum Teil durch
das Synthetische, Kinstliche bestimmt
wird. Ein Mensch, fiir den Morris Lapi-
dus’ «Filmkulissen-Architektur» wirk-
liche Architektur ist — aus dem unwi-
derlegbaren Grund, dass sie als echt
erfahren wird.

Im Vergleich zur klassischen Integ-
ritit ist dieser Emporkodmmling ma-
nieriert und neurotisch: ein typischer
Neureicher. Fir jene, die davon durch-
die

Integritit dagegen so natirlich wie

drungen sind, ist synthetische
ein Frihlingsmorgen auf den Hiugeln
um Hollywood. Sie entschuldigen sich
nicht. Im Gegenteil, fiir sie ist es die
alte Version von Integritat, die sie
fremd anmutet.

Zugegeben, in den Hinden des
Schwindlers, des Witzbolds, des Ge-
schmacklosen oder des Fieslings kann
die

erschreckend billiges Zeug hervorbrin-

synthetische Integritait haufig
gen. Doch so hidsslich und verwirrend
sie bisweilen sein mag, ihr Aufkommen
ist kein Zufall. Und ihre Dauerhaftig-
keit ist nicht allein der itberméchtigen
Stellung zuzuschreiben, welche die
Technik der Massenunterhaltung in
unserem Leben einnimmt (etwa der
Tatsache, dass 98 Prozent der amerika-
nischen Haushalte mindestens ein
Fernsehgerat besitzen). Wenn wir im
Umgang mit ihren Produkten nicht
etwas Wesentliches spuren wiirden,
hitte diese neue Integritit nie beste-
hen konnen. Da sie aber Bestand hat,
muss sie etwas an sich haben, was
weder notwendig noch ausschliesslich
billig ist. Offenbar ist auch in der Vor-
stellung, dass der Stepptianzer nur froh-
lich erscheinen muss, Integritat enthal-
ten. Dem Kiunstlichen geht die Integ-

ritat nicht ab. Auch Kunststoff besitzt

eine eigene Integritit. Und dass gewis-
se Leute Integritat als Material betrach-
ten — auch dieser Gedanke als solcher
besitzt eine eigene Integritat.

Als Kommunikationssystem, das die
Integritat des dusseren Scheins aner-
kennt, ist das Showbusiness nicht nur
vom ungemiitlichen Eingestindnis
gepragt, dass wir nicht immer ehrlich
sind (nicht einmal uns selbst gegen-
iber), sondern ausserdem und in posi-
tiverer Weise vom Bewusstsein, dass
unsere Fahigkeit, etwas vorzutauschen,
zutiefst menschlich ist. Indem sie die
entscheidende Rolle anerkennt, wel-
che die Unwahrheit in unserem Wesen
spielt, stosst die synthetische Integritit
paradoxerweise zu einer grundlegen-
den menschlichen Wahrheit vor, wel-
che die alte Integritit der Kunst mit
ihrem hartnackigen Beharren auf
einer absoluten Ubereinstimmung von
Die
Verfechter der klassischen Integritat

Absicht und Tat nicht erreicht.

trosten sich mit dem Gedanken, dass
all die eindeutig minderwertigen Bran-
chen der synthetischen Integritat ihre
Vorherrschaft durch schikanoése Takti-
ken und eine habgierige Bereitschaft,
fur Geld alles zu tun, erlangten. Aber
konnte es nicht sein, dass diese Bran-
chen so viel Macht haben, weil sie eine
umfassendere (wenn auch dunklere)
Wahrheit iber die menschliche Natur
kommunizieren, als das die Kunst ver-
mag?
Gewisse Leute werden immer
behaupten, dass der gestische Funda-
mentalismus der Kunst ihre einmalige
Starke ausmache. Wie der weise alte Ad
Reinhardt erklarte: «Kunst ist Kunst,
und alles andere ist alles andere.» In
dem eingangs geschilderten Tischge-
sprach glaubte der aufstrebende junge
Konzeptkiinstler an den Wert der

existenziellen Notwendigkeit, der klas-

207

sischen Authentizitit, der Entscha-
digung in Form von Bildern, um
deretwillen Kunst gemacht wird. An
welchem Punkt aber verhartet sich die-
ser notwendige Glaube zur Uberheb-
lichkeit? Wann wird der Glaube dog-
matisch und verhindert eine Unter-
suchung der Grundlagen des ganzen
Unternehmens? Diese jederzeit be-
rechtigte Frage ist dies umso mehr
im Zeitalter des Showbusiness, wenn
offensichtlich wird, dass es vielleicht
keine so gute Idee ist, blind einem klas-
sischen Integrititsmodell anzuhéingen
— weder fur uns selbst noch fiir die Kul-
tur, denn wir kénnen uns nicht darauf
verlassen, dass dieses Modell moder-
nen Menschen die stirkste Form der
Wahrheit vermittelt.

Fur moderne Geister, die den Kon-
takt zur komplexen Lapidus’schen Au-
thentizitit als ihrer wahren Heimat
suchen, mutet die existenzielle Ernst-
haftigkeit der Kunst, na ja, mono-
chrom an. Solche Geister ziehen ein
weltlicheres Integrititsmodell einem
Modell vor, das auf ewig in einer ver-
mutlich unreifen Formulierung des
Echten verfangen scheint, bei dessen
Suche das breitere Spektrum der Phan-
tasie unerforscht bleibt. Kindern der
synthetischen Integritit, die der eige-
nen Erfahrung des Echten treu blei-
ben mochten, steht es selbstverstand-
lich véllig frei, ihre eigene Version der
Wahrheit zu suchen, doch sie miissen
damit rechnen, dass sie dieses Unter-
nehmen uber die Grenzen der Kunst-
welt hinausfuhrt.

( Ubersetzung: Irene Aeberli)

1) Morris Lapidus, 7Too Much is Never
Enough, Rizzoli, New York 1996, S. 166.



	Cumulus from America : further adventures in the two-party system = neue Abenteuer im Zweiparteiensystem

